
  

บุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรม: จอห์์น รอลส์์กัับพระพุุทธศาสนา*

 Individuals with integrity: John Rawls and Buddhism 

          พระมหาไทยน้้อย ญาณเมธีี (สลางสิิงห์์), พระศิิลาศัักดิ์์� สุุเมโธ (บุุญทอง)1  
และพระครููวิินััยธร วรชััด ทะสา2 

Phramaha Thainoi Yanamethi (Salangsing), Phra Silasak Sumato (Buntong)  
and Phrakhru Winaithorn Worrachat Thasa 

มหาวิิทยาลััยมหามกุุฎราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตร้้อยเอ็็ด1 

มหาวิิทยาลััยมหามกุุฎราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตอีีสาน2 

Mahamakut Buddhist University, Roi Et Campus, Thailand 
Mahamakut Buddhist University, Isan Campus, Thailand 

Corresponding Author, E-mail: nikkybaty2012@hotmail.com

บทคัดย่อ

	 บทความวิิชาการน้ี้� เพ่ื่�อนำำ�เสนอประเด็็น บุคคลที่่�มีีความยุติุิธรรมจอห์์น รอลส์์กัับพระพุุทธศาสนา 

โดยทำำ�การศึึกษาเกี่่�ยวกัับบุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรมตามหลักการจอห์์น  รอลส์์และพระพุุทธศาสนาเปรีียบ

เทีียบบุุคคลที่่�มีีความยุติุิธรรมเพ่ื่�อทำำ�การวิเิคราะห์์ ตามหลักัการของรอลส์ ์ความยุติุิธรรม คืือ ความเป็น็ธรรม

และเริ่่�มต้้นจากการสร้้างสถานการณ์์สมมติิที่่�กำำ�หนดให้้บุุคคลที่่�มีีเหตุผลและเสรีีภาพอย่่างเสมอภาคได้้ร่่วม

กัันเลืือกหลักัความยุติุิธรรมให้เ้กิิดขึ้้�นในสังัคมแล้ว้นำำ�ไปใช้้ผ่่านโครงสร้า้งพื้้�นฐานทางสังัคม โดยการยอมรับั

ว่่าบุุคคลจะต้้องเป็็นผู้�ที่่�มีีจริิยธรรมที่่�แสดงให้้เห็็นของการยึึดมั่่�นในหลักความยุุติิธรรมที่่�มีีผลต่่อบุุคคลอ่ื่�น

ในสังคมได้้นั่่�นเอง ส่ วนหลักคำำ�สอนจริิยธรรมทางพระพุุทธศาสนานั้้�นได้้อธิิบายถึึงหลักสิิทธิิ หลั ักหน้าที่่� 

หลักการอยู่่�ร่วมกัันในสังคมของปััจเจกบุุคคลที่่�พััฒนาด้้วยหลักการเหตุผล หลั กปััญญา และหลักพรหม

วิิหารธรรม 4 ที่่�มีีผลต่อ่บุุคคลที่่�มีีความยุติุิธรรมตามหลักัการทางพระพุทุธศาสนา จึงึมีีทั้้�งเหตุผุลและอารมณ์์

ที่่�เกี่่�ยวกัับการยอมรัับการใช้้เหตุผล เม่ื่�อบุุคคลจะมีีความยุติุิธรรมหรืือรัักษาความยุติุิธรรมไว้้ได้้ก็็ต้้องอาศััย

จิิตสำำ�นึกทางจริิยธรรมตามหลักหิิริิและโอตตัปปะเพ่ื่�อช่่วยกระตุ้้�นหรืือสนัับสนุุนให้้บุุคคลนั้้�น มีี การรัับรู้้�

ความรู้้�สึกว่่าสิ่่�งที่่�ตนกำำ�ลังจะทำำ�ถืือเป็็นการละเมิิดสิทธิิและเสรีีภาพของบุุคคลอ่ื่�นๆ อาจจะส่่งผลต่่อความ

ไม่่ยุติุิธรรมต่่อสัังคมโดยรวมก็็ได้้ ดังนั้้�น แนวคิิดหลักการเหตุผลของจอห์์น รอลส์์กับัหลักการทางพระพุุทธ

ศาสนาจึึงมีีความสอดคล้้องยอมรัับด้้วยเหตุผลของบุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรม 

คำำ�สำำ�คััญ: ความยุุติิธรรม; จอห์์น รอลส์์; พระพุุทธศาสนา

* ได้้รัับบทความ: 6 กรกฎาคม 2565; แก้้ไขบทความ: 25 กันยายน 2566; ตอบรัับตีีพิมพ์์: 28 กันยายน 2566   

	     Received: July 6, 2022; Revised: September 25, 2023; Accepted: September 28, 2023 



288 Dhammathas Academic Journal           Vol. 23 No. 3 (July - September 2023)

Abstract

	 This academic article aims to present the issue of John Rawls and Buddhism in 

the context of justice. It conducts a study on individuals who embody Rawlsian principles of 

justice in comparison with Buddhism, analyzing individuals who possess integrity according 

to Rawls's principles, justice is the righteousness and begins with creating a hypothetical 

situation. Which it's rational and free individuals jointly choose the principles of justice 

to be established in society. And then apply them through the social infrastructure by 

acknowledging that individuals must embody a morality that reflects a commitment to 

principles of justice affecting others in society, Rawls's principles imply the importance 

of integrity. As for the principles of morality in Buddhism, they often emphasize the 

principles of rights and duties. The principle of coexistence in society for individuals  

developed through the principles of reason, wisdom, and the principles of moral virtue. 

Which its have an impact on individuals with integrity according to Buddhist principles, 

encompasses both reasons and emotion concerning the acceptance of rationality. When 

individuals seek to have integrity or maintain integrity, they must rely on moral consciousness 

according to the principles of virtue and mindfulness to help stimulate or support the 

individual's awareness that what they are about to do may be a violation of the rights 

and freedoms of others, may have consequences of injustice towards society as a whole. 

Therefore, the rational principles of reasoning by John Rawls align with the principles of 

Buddhist philosophy, and this alignment is accepted through the rationality of individuals 

with integrity. 

Keywords: Justice; John Rawls; Buddhism

1. 	บทนำำ�
	 หากจะกล่่าวถึึงความยุติุิธรรมนั้้�นเป็็นสิ่่�งที่่�

สำำ�คัญสำำ�หรับสัังคมการเมืืองโลกในปัจจุุบัันที่่�อยู่่�

ภายใต้้ระบอบประชาธิิปไตย และอาจจะเป็็นหัวใจ

หลักตามจริิยธรรมที่่�เป็็นคุณธรรมอีีกประการหนึ่่�ง

ที่่�มีีส่วนสำำ�คัญสำำ�หรับปััจเจกบุุคคลนั้้�น ยิ่่�งเป็็นผู้�นำำ�

ทางการเมืืองยิ่่�งมีีความสำำ�คัญอย่า่งมากในการเช่ื่�อม

ความสััมพัันธ์กัันเพ่ื่�อให้้เกิิดขึ้้�นในสัังคมการเมืือง

ด้้วยแล้้ว สำ ำ�หรับความยุุติิธรรม จึ งเป็็นแนวความ

คิิดที่่�ใกล้้เคีียงกัับสิ่่�งที่่�สมควรจะได้้รัับหรืือความ

เสมอภาคและความเท่า่เทีียมกััน ถ้าหากไม่ค่ำำ�นึงถึึง

สิ่่�งสมควรจะได้้รัับจากความยุุติิธรรมแล้้ว ก็ จะไม่่



289ปีีที่่� 23 ฉบัับที่่� 3 (กรกฎาคม - กัันยายน 2566)                                         วารสารวิิชาการธรรมทรรศน์์

สามารถได้รั้ับการปฏิิบััติิอย่า่งเท่่าเทีียมกัันตามหลัก

ทางปรััชญาการเมืืองที่่�มีีการตอบปััญหาเร่ื่�องความ

ยุุติิธรรมไม่่ว่่าจะยุุคสมััยใดก็็ตามแต่่ในเร่ื่�องความ

ยุติุิธรรมนั้้�น ก็เป็็นที่่�ถกเถีียงกัันอยู่่�เสมอด้้วยปัญหา

ที่่�เกี่่�ยวกัับเกณฑ์์การตััดสินที่่�มีีความหลากหลาย

เกณฑ์์ส่่งผลต่่อความยากที่่�นำำ�มาเลืือกใช้้ใน

สถานการณ์์เหล่านั้้�นได้้ เพราะปััญหาที่่�เกิิดจาก

ภายในสังคมหรืือบุุคคลมีีผลต่่อการเปลี่่�ยนแปลงอยู่่�

ตลอดเวลานั้้�น (Craig, 2000, p. 428)

	 ฉะนั้้�น บุ คคลจะต้้องเป็็นผู้�มีีคุณธรรมซึ่่�ง

ต้้องประกอบไปด้้วยความถููกต้้องและความดีีที่่�เป็็น

ขั้้�นพื้้�นฐานที่่�สำำ�คัญของการอยู่่�ร่วมกัันในสังคม 

เพราะระบบสัังคมใดจะดำำ�รงอยู่่�ได้้ด้้วยระบบนั้้�น 

จะต้้องพิิสููจน์์ให้้เห็็นว่ามีีความยุุติิธรรมที่่�ควบคู่่�กัน

ไปด้้วย ห ากมองตามแนวคิิดทางปรััชญาการเมืือง

ย่่อมที่่�จะสามารถตอบปััญหาเร่ื่�องความยุุติิธรรม

โดยมีีหลักคิิดที่่�สำำ�คัญเพ่ื่�อนำำ�มาสร้้างความเข้้าใจ

ตามเสรีีนิยม (Liberalism) ที่่�สามารถเน้้นไปที่่�แนว

ความคิดิเร่ื่�องเสรีีภาพและสังัคม (Socialism) ที่่�เน้้น

ไปที่่�เร่ื่�องความเสมอภาค ฉะนั้้�น ที่่�กล่่าวมาน้ี้�ย่อ่มมีี

อุุดมคติิทางสัังคมที่่�แตกต่่างกัันด้วยบริิบทนั้้�น  

(เกษดา ทองเทพไพโรจน์์, 2553) ซ่ึ่�งในปัจจุุบัันได้้

มีีนักปรััชญาการเมืืองเพ่ื่�ออธิิบายแก้้ปััญหาความ 

  ขั  ดแย้้งเร่ื่�องความยุุติิธรรม และนัักปรััชญา

การเมืืองที่่�ได้้รัับการกล่่าวด้้านหลักการความ

ยุุติิธรรมที่่�มากที่่�สุุดงานของจอห์์น  รอลส์์ นั้้ �น คืื อ 

ความยุุติิธรรมโดยประสานแนวคิิดทั้้�งสองเข้้าด้้วย

กััน  โดยเฉพาะธรรมชาติิของบุุคคลที่่�แตกต่่างกััน 

แต่่สัังคมต้้องมีีหลัักเกณฑ์์ที่่�สามารถทำำ�ให้้ความ

ยุุติิธรรมทางสัังคมได้้ประสานสอดคล้้องแนวคิิด

เสรีีภาพและความเสมอภาค โดยอ้างเหตุผล

สนัับสนุุนในรููปแบบทฤษฎีีสัญญาประชาคมหรืือ

ทฤษฎีีความยุุติิธรรมเข้้าด้้วยกัน ที่่ �มีีลักษณะเป็็น

เหตุการณ์์สมมติิในการแสวงหาความยุุติิธรรมใน

ฐานะความเที่่�ยงธรรมที่่�เสนอหลัักการที่่�ว่่าสภาพ

สัังคมในสถานการณ์์เริ่่�มต้้นที่่�บุุคคลผู้้�มีีเหตุผลได้้

รวมตััวกัันทำำ�สัญญาประชาคม โดยที่่�บุุคคลแต่่ละ

คนนั้้�นตกอยู่่� ในสภาพที่่� ไ ม่่มีีความรู้้� เกี่่� ยวกัับ

สถานภาพความเป็็นอยู่่�ของตนในเวลานั้้�น  เม่ื่�อ

บุุคคลตกอยู่่�ในม่่านแห่่งความไม่่รู้้�จริิงแล้้ว ย่ ่อม

ต้้องการเลืือกหลัักความยุุติิธรรมที่่�มีีความเที่่�ยง

ธรรม โดยหลักยุุติิธรรมของรอลส์์นั้้�น มีีพื้้�นฐานมา

จากสิิทธิิและเสรีีภาพที่่�เท่่าเทีียมกััน  โดยความ

ยุุติิธรรมจะเกิิดขึ้้�นได้้ก็็ต่่อเม่ื่�อเกิิดผลประโยชน์์

สููงสุุดแก่่บุุคคลที่่�เสีียเปรีียบที่่�สุุดในสังคม ทั้้ �งน้ี้� ก็

เพ่ื่�อให้้ต่่างคนต่างได้้ประโยชน์์ ทำ ำ�ให้้เกิิดสังคมรััฐ

อุุดมคติิ ซ่ึ่�งเป็็นสังคมที่่�มีีการจััดระเบีียบอย่า่งดีี เป็็น

สัังคมที่่�มีีความยุุติิธรรมอย่่างสมบููรณ์์ (สุุชาย อัศว

พัันธุ์์�ธนกุล, 2533)

	 ตามหลัักการทางพระพุุทธศาสนานั้้�น 

บุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรมตามหลัักทางพระพุุทธ

ศาสนา คืือ ความสำำ�คัญต่่อการแก้้ไขปััญหาภายใน

ตััวบุุคคล เพราะว่่าสัังคมจะต้้องมีีระบบที่่�ยุุติิธรรม 

อย่่างเช่่น ด้ านกฎหมาย ห ากมนุุษย์์ไม่่ถืือปฏิิบััติิ

ตามก็็จะเกิิดการละเมิิดในเร่ื่�องสิิทธิิเสรีีภาพและ

ทรััพย์์ของผู้้�อื่่�นที่่�ส่่งผลต่่อระบบความยุุติิธรรม

ภายในสังคม 

	 ดัังนั้้�น บุ คคลที่่�มีีความสมบููรณ์์ตามหลัก

การทางพระพุุทธศาสนาจึึงต้้องประกอบด้้วย

คุุณธรรมของบุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรมที่่�มีีองค์์



290 Dhammathas Academic Journal           Vol. 23 No. 3 (July - September 2023)

ประกอบสำำ�คัญด้้วยหลักการและเหตุผลที่่�ทำำ�ให้้เกิิด 

ปััญญาที่่�เป็็นคุณธรรมอันัประเสริฐิในทางพระพุทุธ

ศาสนาที่่�นำำ�พาไปให้พ้้้นทุกข์์ในการแก้ไ้ขปััญหาของ

สัังคมได้้ โดยยึดึถืือหลักกุุศลธรรม หลักพรหมวิิหาร 

4 ที่่�เป็็นคุณธรรมของบุุคคลที่่�อัันเป็็นประเสริิฐเป็็น

แรงจููงใจในการช่ว่ยเหลืือ รวมทั้้�งการมีีหิริิิโอตตัปปะ

เป็็นธรรมที่่�รัักษาความยุุติิธรรมไว้้เพ่ื่�อให้้สัังคม

มนุุษย์์ที่่�สามารถดำำ�รงอยู่่�ได้้ ผู้ �เขีียนจะกล่่าวตาม

ลำำ�ดับเนื้้�อหาที่่�เกี่่�ยวกัับบุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรม 

ตามหลัักการคิิดของจอห์์น  รอลส์์กัับพระพุุทธ

ศาสนามาเพ่ื่�ออธิิบายวิเคราะห์์เปรีียบเทีียบใน

ประเด็็นตามลำำ�ดับ ดังต่่อไปน้ี้�

2.  บุุคคลท่ี่�มีีความยุุติิธรรมตามหลัักการ 
	 ของจอห์์น รอลส์์
	 จอห์์น รอลส์์ ได้้กล่่าวถึึง บุคคลที่่�มีีความ

ยุุติิธรรม ห มายถึึง บุ คคลที่่�มีีคุณธรรมของความ

ยุุติิธรรม โดยให้้ความสำำ�คัญที่่�แนวคิิดเร่ื่�องมนุุษย์์

เป็็นสัตว์ที่่�มีีจริิยธรรมและมีีอิสระอย่า่งเท่่าเทีียมกััน 

ตามที่่�มนุุษย์์มีีความสามารถกำำ�หนดให้้ตนเองได้้มีี

อิิสระรวมถึึงความดีีที่่�มีีคุณค่าในตนเองของมนุุษย์์

เองด้้วย ซ่ึ่�งแสดงให้้เห็็นว่าคุุณธรรมที่่�ปรากฎในรููป

ของความยุุติิธรรมนั้้�นย่่อมแสดงให้้เห็็นความดีีที่่�มีี

คุุณค่าต่่อตนเองอยู่่�เสมอ (Freeman, 2007, p. 

272) โดยมีีพลังอำำ�นาจเชิิงจริิยธรรมทั้้�งสองอย่่าง

คอยเป็็นแรงกระตุ้้�นเพ่ื่�อให้้เกิิดการมีีเหตุผลและ

การมโนสำำ�นึกในเหตุผลที่่�มีีองค์์ประกอบด้้วย กล่่าว

คืือ 1) บุ คคลที่่�มีีเหตุุผล ย่ ่อมหมายถึึง บุ คคลที่่�มีี

การวางแผนชีีวิตอย่า่งมีีเหตุผลที่่�มีีความสััมพัันธ์เข้้า

กัับสิ่่�งที่่�ดีีในตััวมนุุษย์์ที่่�ทำำ�ให้้บุุคคลนั้้�น  สามารถ

กำำ�หนดหรืือทบทวนเพ่ื่�อแสวงหามโนทัศัน์์ในสิ่่�งที่่�ดีี
กัับตนเองอย่่างเป็็นอิสระที่่�มีีความคาดหวัังต่่อจุุด

มุ่่�งหมายในชีีวิต และการให้้เกิิดคุณค่าของสิ่่�งที่่�ดีีใน

ฐานะที่่�เป็็นการกระทำำ�อย่่างมีีเหตุผลที่่�สำำ�คัญ 2) 

บุุคคลที่่�มีีสำำ�นึกในเหตุผล กล่่าวคืือ บุคคลที่่�มีีสำำ�นึก

ในความยุติุิธรรมซ่ึ่�งมีีความสััมพัันธ์เข้้ากัับมโนทัศน์์

เป็็นสิ่่�งที่่�ถููกต้้อง โดยที่่�บุุคคลจะมีีความเต็็มใจในการ

ร่่วมมืือเข้้ากัับทางสัังคมที่่�มีีสิทธิิและหน้าที่่�ในทาง

จริิยธรรมเป็็นตัวกำำ�หนดเป้้าหมายหลักความ

ยุติุิธรรม โดยผ่านระบบโครงสร้้างพื้้�นฐานทางสัังคม 

เป็็นต้น (Freeman, 2007, p. 150)

	 ฉะนั้้�น อำ ำ�นาจเชิิงจริิยธรรมทั้้�งสองแบบที่่�

กล่่าวมาโดยเบื้้�องต้้นนั้้�น ย่ ่อมแสดงให้้เห็็นแล้้วว่่า

เป็็นรููปแบบที่่�แตกต่่างกััน  เม่ื่�อคำำ�นึงถึึงการใช้้

เหตุผลในทางปฏิิบััติิก็็ย่่อมสะท้้อนให้้เห็็นเป็็นที่่�

ประจัักษ์์เสมออย่่างเช่่น บุ คคลที่่�มีีเหตุผลแต่่ไม่่มีี

จิิตสำำ�นึกในเหตุผลย่่อมแสดงให้้เห็็นว่า บุ คคลนั้้�น 

สามารถวางแผนชีีวิตของตนได้้เป็็นอย่่างดีีเพ่ื่�อให้้

บรรลุุเป้้าหมายในชีีวิตของตนได้้เป็็นอย่่างดีี  แต่่ก็็

ไม่่สามารถให้้ความร่่วมมืือหรืือเข้้ากัับบุุคคลอ่ื่�น 

ที่่�อาศััยอยู่่�ในสังคมเดีียวกัันได้้ทำำ�ให้้อาจจะเกิิดการ

ละเมิิดข้อกฎหมายหรืือข้้อบัังคัับที่่�ส่่งผลต่่อการ

ละเมิิดสิทธิิเสรีีภาพของผู้้�บุคคลอ่ื่�นในสังคมได้้โดย

ง่่าย ตามที่่�ปรากฏให้้เห็็นข้อชััดเจนทั้้�งสองประเด็็น

ที่่�กล่่าวถึึง ดังต่่อไปน้ี้� 

 	 1. 	 ความยุุติิธรรมในฐานะสิ่่�งที่่�ดีีของ

บุุคคล กล่่าวคืือ หลั กการเหตุผลของอิิทธิิพลที่่�

เกี่่�ยวข้้องกัับตััวบุุคคลที่่�มีีเหตุผล โดยเฉพาะการ

เข้้าใจของความเป็็นธรรมชาติิในตัวบุุคคลนั้้�นด้วย

ว่่าเหตุผลที่่�ทำำ�ให้้บุุคคลเข้้าใจตระหนัักถึึงความ



291ปีีที่่� 23 ฉบัับที่่� 3 (กรกฎาคม - กัันยายน 2566)                                         วารสารวิิชาการธรรมทรรศน์์

สามารถของตนเอง เพ่ื่�อแสวงหาสิ่่�งที่่�ดีีกว่่าเพ่ื่�อให้้

ตนเองได้้มีีการพััฒนาขีีดความสามารถระดัับที่่�สููง

ขึ้้�นกว่่าบุุคคลที่่�ไม่่มีีเหตุผล ห ากตามหลักการคิิด

ของรอลส์์ นั้้ �นจะมองที่่�ปััจเจกบุุคคลที่่�จะมีีความ

ยุุติิธรรมนั้้�นต้องมีีคุณธรรม (Moral Virtue) ที่่�จะ

เป็็นพื้้�นฐานสำำ�คัญของตััวบุุคคลที่่�จะมีีเป้้าหมายใน

การวางแผนชีีวิตอย่่างมีีเหตุผลโดยผ่านกระบวน 

การตััดสินอย่่างรอบคอบเพ่ื่�อผ่่านความสััมพัันธ์ใน

ระดัับครอบครััวกัับญาติิพี่่�น้้องเพ่ื่�อนหรืือดำำ�รง

ตำำ�แหน่งหน้าที่่�การงานในสาขาอาชีีพที่่�ดีีอยู่่�แล้้วนั้้�น 

(Rawls, 1971, p. 432) รวมทั้้�งลัักษณะที่่�ทำำ�ให้้

บุุคคลเป็็นผู้�เข้้าใจที่่�มีีเหตุผลและจะไม่่พยายามทำำ�

ในสิ่่�งที่่�เป็็นไปไม่่ได้้อยู่่�แล้้วว่่า จึ งเกิิดการแสวงหา 

จุุดมุ่่� งหมายเพ่ื่�อให้้ความสำำ�คัญกัับวิิธีีการที่่�มีี

ประสิิทธิิภาพในการบรรลุุ จุุดมุ่่� งหมายสููงสุุด 

ตามความปรารถนาของบุุคคลที่่�จะทำำ�ให้้เกิิดความ

สำำ�เร็็จในปัจจุุบัันและอนาคตที่่�แสดงให้้เห็็นว่า การ

ไม่่ได้้มองว่่าความยุุติิธรรมนั้้�นจะเกิิดขึ้้�นจากการใช้้

หลักจริิยธรรมเพ่ื่�อให้้เกิิดความดีีสููงสุุดก็ตาม แต่่มา

จากการมีีมโนทัศน์์สิ่่�งที่่�ดีีของบุุคคลที่่�มีีเหตุผลอย่า่ง

สมบููรณ์์แบบที่่�มีีความเหมาะสมในฐานะสิ่่�งที่่�ดีีที่่�

เป็็นตัวของบุุคคลนั้้�นด้วย (Freeman, 2007, pp. 

147-148)

 	 2. 	 ความสำำ�นึกในความยุุติิธรรมของ

บุุคคล กล่่าวคืือ สำำ�หรับความสำำ�นึกในความยุุติิธรรม

นั้้�นเป็็นแบบเดีียวกัันที่่�กล่่าวว่่า คืื อ แรงจููงใจทาง

สัังคมที่่�ถืือเป็็นเง่ื่�อนไขพื้้�นฐานของความสามารถใน

การเข้้าสู่่�สังคมของบุุคคลนั้้�น  โดยเฉพาะจะต้้องไม่่

สัับสนด้ว้ยคำำ�ที่่�กล่่าวว่่า ปรััตถนิยิมหรืือ (Altruism) 

หมายถึง บุ คคลจะอยู่่�ในสถานะแรกเริ่่�มก็็ตามแต่่ 

ก็็ไม่่เป็็น อัตนิยมหรืือก็็ไม่่ได้้หมายความว่่า จะเป็็น

ปรััตถนิิยมแล้้วจะการกระทำำ�อะไรแบบปรััตถนิิยม

นั้้�นได้้ตามสบายแต่่ด้้วยอาจจะเป็็นสิ่่�งที่่�ไม่่ยุติุิธรรม

ที่่�ได้้กระทำำ�แบบนั้้�นเสมอไป (แซนเดล ไมเคิิล เจ, 

2557) แต่่เน่ื่�องจากจิิตสำำ�นึกของบุุคคลนั้้�นที่่�อยู่่�ภาย

ใต้้ความยุุติิธรรมจะต้้องมาจากแรงจููงใจที่่�มีีเหตุผล

อย่่างเพีียงพอที่่�จะไม่่ได้้กระทำำ�ในสิ่่�งที่่�ไม่่ดีีเพราะ

โดยธรรมชาติิของบุุคคลแล้้วในการกระทำำ�ความดีี

นั้้�น ต้องมาจากการรัับรู้้�อารมณ์์ความรู้้�สึกนึึกคิิดแต่่

สำำ�หรับการกระทำำ�ที่่�ถืือได้้ว่่าเป็็นการดำำ�เนิินตาม

มาตรฐานของสัังคมอยู่่�แล้้วอย่่างกรณีี  การปฏิิบััติิ

ตามกฎหมายที่่�ถืือการปฏิิบััติิตามหลักความ

ยุุติิธรรม ซ่ึ่�งเป็็นผลผลิิตของการให้้เหตุผลของ

บุุคคลและสะท้้อนเง่ื่�อนไขของความร่่วมมืือทาง

สัังคมที่่�อยู่่�ภายในจิิตสำำ�นึกของความยุุติิธรรมที่่�

แสดงให้้เห็็นความสััมพัันธ์กัับความปรารถนาที่่�ดีีมีี

เหตุผุลในสิ่่�งที่่�ดีีของบุคุคล อันเนื่่�องจากถืือเป็น็การ

ปฏิิบััติิตามหลักเชิิงปทััฏฐานนิยมว่่าสิ่่�งใดควรหรืือ

ไม่่ควร ฉะนั้้�น บุคคลที่่�มีีสำำ�นึกในความยุุติิธรรมจะ

ต้้องยอมรับัหลักการความยุติุิธรรมที่่�อยู่่�บนพื้้�นฐาน

ของข้อ้กฎหมายและธรรมเนีียมปฏิิบััติิของสังัคมได้้

เป็็นอย่่างดีี (Freeman, 2007, p. 249)

	 โดยปกติิบุุคคลนั้้�นย่อ่มมีีเป้้าหมายที่่�สำำ�คัญ

และจะรู้้�ได้้อย่่างไรว่่าเป้้าหมายใดสำำ�คัญกว่่ากัันเพ่ื่�อ

การแสวงหาชีีวิตที่่�ดีีกว่่าอย่่างไร การจะให้้คุุณค่า

ของความยุุติิธรรมเท่่ากัับความปรารถนาอ่ื่�นๆ นั้้�น

ไม่่ใช่่คำำ�ตอบอยู่่�ที่่�ว่่าบุุคคลจะสามารถมีีสำำ�นึกใน

ความยุุติิธรรมหรืือไม่่หากมีีสำำ�นึกในความยุุติิธรรม

นั้้�นแล้้ว และความยุติุิธรรมนั้้�นจะต้้องมาก่่อนความ

ปรารถนาอื่่�นๆ หรืื อไม่่แต่่จะต้้องเกิิดจากแรงจููงใจ



292 Dhammathas Academic Journal           Vol. 23 No. 3 (July - September 2023)

อย่่างที่่�มีีเหตุผลในการปฏิิบััติิให้้สอดคล้้องกัับหลัก

ความยุุติิธรรมนั้้�นด้วยเพ่ื่�อพััฒนาทางจริิยธรรมที่่�มีี

แนวคิิดมาจากการพึ่่�งพาอาศััยกัน ซ่ึ่�งกัันและกันันั้้�น 

และการจะเกิิดขึ้้�นได้้ต้้องมาจากความผููกพัันของ

บุุคคลที่่�มีีต่อบุุคคลอ่ื่�นนั้้�น (Freeman, 2007, p. 251) 

รวมทั้้�ง สถาบัันทางสัังคมแต่่ก็็ขึ้้�นอยู่่�กับการที่่�บุุคคล

นั้้�นจะมองเป็็นสิ่่�งที่่�ดีีที่่�อาจจะส่่งผลกระทบต่่อ

บุุคคลอื่่�นหรืือไม่่ ที่่ �มีีต่อสถาบัันและโครงสร้้างพื้้�น

ฐานทางสัังคมที่่�มีีความสำำ�คัญที่่�มีีผลต่่อบุุคคลเพ่ื่�อ

การพััฒนาความเข้้าใจ และความผููกพัันตามหลัก

ความยุุติิธรรมนั้้�น จึ งถืือว่่าบุุคคลนั้้�นได้้รัับการ

พััฒนาความรู้้�ทางจริิยธรรมนั้้�น  เพ่ื่�อให้้สอดคล้้อง

กัับความยุติุิธรรมในฐานะความเที่่�ยงธรรม ซ่ึ่�งปราก

ฎในสังคมที่่�ยึึดกฎระเบีียบแบบแผนที่่�ดีีอยู่่�แล้้วนั้้�น 

(Freeman, 2007, pp. 255-258) ถ้าหากบุุคคล

นั้้�นขาดการพััฒนาเชิิงจริิยธรรมในระดัับครอบครััว

และระดัับสัังคมแล้้วย่่อมส่่งผลต่่อการขาดหายไป

ของบุคุคลนั้้�น ที่่�จะมีีบุคลิิกภาพที่่�เหมาะสมการเป็น็

บุุคคลที่่�มีีจิตสำำ�นึกในความยุุติิธรรมนั้้�น ห าก

ปราศจากความสามารถในการใช้้เหตุที่่�เหมาะสม

แล้้ว ความสามารถในการให้ค้วามร่่วมมืือทางสังัคม

ของบุุคคลนั้้�นที่่�มีีสำำ�นึกในความยุุติิธรรมย่่อมจะมีี

ลัักษณะเป็็นปรััตถนิิยมแบบพึ่่�งพาอาศััยกันหรืือ 

ไม่่ก็็เป็็นการทำำ�ความดีี  ซ่ึ่�งกัันและกัันระหว่าง

ปััจเจกบุุคคลกัับปััจเจกบุุคคลแบบลัักษณะที่่�เอื้้�อ

ประโยชน์์ต่่อกัันไม่่เอาเปรีียบกัันไม่่ใช่่ปรััตถนิิยม

แบบไม่่มีีเง่ื่�อนไข ดังนั้้�น ถืือเป็็นการกระทำำ�ความดีี

เพ่ื่�อคนในสังคมที่่�จะได้้พึ่่�งพาอาศััยกัน จึ งเป็็นอีีก

เหตุผลหนึ่่�งที่่�ไม่่ได้้มาจากอารมณ์์ความรู้้�สึกที่่�ถืือ

เป็็นการกระทำำ�ที่่�มีีเง่ื่�อนไข แต่่ก็็มีีขอบเขตของผล

ประโยชน์์ร่่วมกัันที่่�ทำำ�ให้้บุุคคลนั้้�นมีีสถานะของการ

ใช้้เหตุผลเพ่ื่�อการตััดสินใจทางเลืือกที่่�สำำ�คัญให้้เกิิด

ความสำำ�นึกในความยุติุิธรรมของบุุคคลนั้้�นอยู่่�เสมอ 

(Rawls, 1971, p. 142)

	 กล่่าวโดยสรุุปได้้ว่่า บุ คคลที่่�มีีความ

ยุุติิธรรมจะต้้องเป็็นบุคคลที่่�มีีเหตุผลและสำำ�นึกใน

หลักเหตุผลที่่�อยู่่�ในกรอบของหลักจริิยธรรมที่่�ถืือว่่า

เป็็นการพััฒนาของตนเองอยู่่�เสมอและที่่�สำำ�คัญมีี

ความเป็็นอิสระความเท่่าเทีียมกัันบุคคลที่่�อยู่่�ใน

สัังคมเดีียวกััน  เพ่ื่�อสามารถกำำ�หนดให้้ตนเองได้้

อย่่างอิิสระย่่อมแสดงให้้เห็็นว่าคุุณธรรมของความ

ยุติุิธรรมนั้้�น เป็็นความดีีที่่�มีีคุณค่าในบุคคลนั้้�น ตาม

หลักธรรมชาติิของบุุคคลนั้้�นอยู่่�แล้้ว ที่่ �จะแสดงให้้

เห็็นหลักการเหตุผลทำำ�ให้้บุุคคลได้้ตระหนักถึึง

ความสามารถของตนอยู่่�เสมอ และแสวงหาสิ่่�งที่่�ดีี

เพ่ื่�อตนเอง ได้้มีีการพััฒนาขีีดความสามารถที่่�สููงขึ้้�นไป 

เพ่ื่�อไม่่ให้้ถููกการบีีบบัังคัับที่่�ไม่่ใช่่หลักการและ

เหตุผลที่่�จะสร้้างแรงจููงใจเพ่ื่�อทำำ�ให้้สัังคมเกิิดความ

เสถีียรภาพของความยุุติิธรรมที่่�จะต้้องประกอบ

ด้้วยเหตุผลที่่�เหมาะสมทั้้�งในการปฏิิบััติิถููกต้้องตาม

กฎหมายและข้้อบัังคัับที่่�แสดงให้้เห็็นในการใช้้

เหตุผลที่่�มาจากการยอมรัับโดยบุคคลที่่�อยู่่�ในสงััคม

เดีียวกัันได้้ อย่า่งมีีอิสระเสรีีภาพที่่�เป็็นลักษณะแบบ

เสรีีนิยมก็็ว่่าได้้ โดยธรรมชาติิของบุุคคลสามารถ

ยอมรัับการทำำ�หน้าที่่�ของตััวแทนบุคคลที่่�เข้้าไปมีี

บทบาทและใช้้อำำ�นาจของความเป็็นตัวแทนรัฐที่่�

ยึึดถืือหลักปกครองโดยความธรรม รวมทั้้� ง  

เพ่ื่�ออำำ�นวยความยุติุิธรรมด้้านสังคม เศรษฐกิิจและ

การเมืืองเพ่ื่�อก่่อให้้เกิิดความสงบสุุขในสังคมได้้

อย่่างยั่่�งยืืน ที่่�ตั้้�งมั่่�นในความยุุติิธรรมทางการเมืือง



293ปีีที่่� 23 ฉบัับที่่� 3 (กรกฎาคม - กัันยายน 2566)                                         วารสารวิิชาการธรรมทรรศน์์

เพ่ื่�อให้้สอดคล้้องเสรีีนิยมแบบประชาธิิปไตยที่่�ถืือ

เป็็นรููปแบบทางการเมืืองที่่�สร้้างความยุุติิธรรมให้้

เกิิดขึ้้�นสููงสุุดในสังคมต่่อไป 

3.  บุุคคลท่ี่�มีีความยุติิธรรมตามหลัักทาง 
	 พระพุุทธศาสนา
	 บุุคคลที่่�มีีความยุุติิธธรมตามหลักการทาง

พระพุุทธศาสนานั้้�น จะต้้องมีีความเป็็นธรรมชาติิที่่�

มีีความต้้องการทางกายและการัับรู้้�อารมณ์์ ซ่ึ่�งถืือ

เป็็นการแสดงออกทางกาย วาจา และความคิิดใน

ทางที่่�ถููกและที่่�ผิิด ต ามหลักทางพระพุุทธศาสนา

นั้้�น บุ คคลย่่อมเป็็นผู้�รู้�จักถููกรู้้�จักผิิดด้วยสติิปััญญา 

แต่่สำำ�หรับบุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรมจะต้้องมีีองค์์

ประกอบที่่�อยู่่�ภายในจิตใจที่่�ส่่งเสริิมให้้บุุคคลนั้้�น

สามารถสร้า้งสรรค์ด้์้วยความยุติุิธรรมในการอยู่่�ร่ว่ม

กัับบุุคคลผู้้�อื่�นในสังคมได้้อย่่างสมบููรณ์์ตามหลัก

ทางพระพุุทธศาสนา กล่่าวคืือ บุ คคลเป็็นผู้�ที่่�มีี

ปััญญาและหลักพรหมวิิหาร 4 ต ามหลักหิิริิและ

โอตตัปปะด้้วย ถืือว่่าเป็็นเคร่ื่�องหมายสำำ�คัญสำำ�หรับ

บุุคคลผู้้�ที่่�มีีคุณธรรมภายในจิตใจของบุุคคลที่่�อััน

ประเสริิฐแล้้ว ซ่ึ่�งถืือว่่าคุุณธรรมเหล่่าน้ี้�จะส่่งผล

ทำำ�ให้้มนุุษย์์ไม่่เกิิดอคติิที่่�จะนำำ�ไปสู่่�ความลำำ�เอีียง

ด้้วยความรััก ความโกรธ ความกลััว และความหลง 

จนอาจทำำ�ให้้สิ่่�งที่่�ไม่่ยุุติิธรรมนั้้�นเกิิดขึ้้�นกับตััว 

บุุคคลได้้ ต ามหลักทางพระพุุทธศาสนาแล้้วอาจ 

ไม่่สามารถแยกขาดระหว่า่งความดีีกับัความถููกต้้อง

หรืือธรรมกัับวิินััยได้้ซึ่่�งหมายถึึงว่่าเป็็นหัวใจหลัก

ของความยุุติิธรรมด้้วย  ฉะนั้้�น  “บุุคคลที่่�มีีความ

ยุุติิธรรมตามหลัักทางพระพุุทธศาสนา” จึ ึงต้้องมีี

องค์์ประกอบที่่�สำำ�คัญด้้วย  กล่่าวคืือ กายสุจริิต  

วจีีสุจริิต ถืือว่่าเป็็นกุศลธรรมที่่�แสดงให้้เห็็นความดีี
ที่่�ควบคู่่�ไปพร้อมกัับความถููกต้้องเสมออย่่างเช่่น 

บุุคคลนั้้�นไม่่เบีียดเบีียนซ่ึ่�งกัันและกัันที่่�อาจส่่งผล

ทำำ�ให้้สัังคมไม่่สงบสุุข และความยุุติิธรรมก็็ไม่่อาจ

จะเกิิดขึ้้�นได้้ถืือว่่าตััวบุุคคลนั้้�นเป็็นสาเหตุนำำ�ไปสู่่�

ปััญหาที่่�เกิิดในสังคมได้้ และสำำ�หรับการแก้้ไขต้้อง

แก้้จากภายในตัวบุุคคลนั้้�นก่อนตามหลักทาง

พระพุุทธศาสนาแล้้ว จึ งให้้ความสำำ�คัญในการ

ควบคุุมจิิตใจและความประพฤติิของตััวบุุคคล

มากกว่่าที่่�จะควบคุุมระบบเน่ื่�องจากถึึงแม้้จะมีี

ระบบที่่�ดีีหรืือมีีข้อกฎหมายที่่�ยุติุิธรรมก็ต็าม ถ้าหาก

บุุคคลไม่่ประพฤติิปฏิิบััติิตามแล้้ว ย่อ่มมีีการละเมิดิ

โดยสร้้างความเสีียหายแก่่บุุคคลอ่ื่�น  รวมถึึงสัังคม

รอบข้้างด้้วย ในการแก้้ปััญหาจึึงต้้องเริ่่�มต้้นแก้้ที่่�ตััว

บุุคคลนั้้�นก่อนถึงจะส่่งผลที่่�ดีีต่อบุุคคลที่่�อาศััยอยู่่�ใน

สัังคมให้เ้กิิดผาสุกุและความยุติุิธรรมนั้้�นได้้ (เกษดา 

ทองเทพไพโรจน์์, 2553)

 	 อย่า่งไรก็็ตาม บุคคลที่่�มีีความยุติุิธรรมตาม

หลักการทางพระพุุทธศาสนาจะต้้องสอดคล้้องใน

หลักอริิยมรรคมีีองค์์ 8 ที่่�ถืือกล่่าวได้้ว่่าเป็็นหมวด

แห่่งปััญญา ตามหลักัพรหมวิหิารธรรม 4 และหลักั

หิิริิและโอตตัปปะ โดยยึึดหลักธรรมเหล่าน้ี้� จึ งจะ

สามารถเกิดิจิตสำำ�นึกในความยุติุิธรรมของตัวับุุคคล

ที่่�แสดงให้้เห็็นความสำำ�คัญตามหลักการทาง

พระพุุทธศาสนา ดังต่่อไปน้ี้� 

 	 1. 	 บุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรมตามหลัก

ปััญญาทางพระพุุทธศาสนา กล่่าวคืือ โลกีียปัญญา

หรืือปััญญาทางโลกและโลกุุตระปััญญาหรืือปััญญา

เหนืือโลก เป็็นธรรมสำำ�หรับบุุคคลที่่�มีีความยุติุิธรรม

ที่่�ใช้้โลกีียปััญญาเท่่านั้้�น จึ งสามารถใช้้ปััญญาเพ่ื่�อ



294 Dhammathas Academic Journal           Vol. 23 No. 3 (July - September 2023)

การรัับรู้้�คิดไตร่ตรองการรัับรู้้�ความเป็็นจริิงรู้้�เหตุ  

รู้้�ผล รู้�ดีี รู้�ชั่่�ว รู้�ถููก รู้�ผิด จึงจำำ�เป็็นต้องอาศััยปัญญา

เป็็นเคร่ื่�องมืือช่่วยไม่่ให้้บุุคคลตกเป็็นทาสของกิิเลส

แห่่งตนนั้้�นได้ ้(พระธรรมปิฎิก (ป.อ.ปยุุตฺฺโต, 2543, 

หน้า 22-24) และโดยเฉพาะการใช้้เหตุผลอย่่าง

แยบคายที่่� เรีียกว่่า โยนิโสมนสิการ ถืือเป็็นการใช้้

ความคิิดความรู้้�จักคิิดทำำ�ใจให้้แยบคายมองสิ่่�งทั้้�ง

หลายด้วยข้อคิิดพิจารณาการรู้้�จักสืืบสาวหาเหตุผล 

แยกแยะสิ่่�งนั้้�นหรืือปััญหานั้้�นๆ (พระธรรมปิิฎก 

(ป.อ.ปยุุตฺฺโต, 2546, หน้ า 69) เพ่ื่�อให้้เห็็นตาม

สภาวะความสััมพัันธ์แห่่งเหตุปััจจััยทั้้�งหลาย  และ

การเกิิดแห่่งปััญญาต้้องมีีศีีลช่่วยชำำ�ระให้้บริิสุุทธิ์์�ศีีล

ก็็ต้้องมีีปัญญาช่่วยชำำ�ระให้้บริิสุุทธิ์์�ปััญญาย่่อมมีีใน

ที่่�มีีศีีลธรรม ศีี ลธรรมย่่อมมีีในที่่�มีีปัญญา ปั ญญา

ย่่อมมีีแก่่ผู้้�มีีศีีลธรรม ศีี ลธรรมย่่อมมีีแก่่ผู้้�มีีปัญญา

นัักปราชญ์์ยกย่อ่งศีีลธรรมด้้วยปัญญาว่่าเป็็นสิ่่�งล้ำำ��

เลิิศในโลก ศีี ลธรรมนั้้�นต้องประกอบด้้วยปััญญา

และปััญญานั้้�น ก็ ต้้องประกอบด้้วยศีีลธรรมโดย

ถืือว่่าความประพฤติิที่่�ดีีงามย่่อมมาจากความคิิดที่่�

ดีีด้วยนั้้�น เพ่ื่�อให้้ดำำ�เนิินชีีวิตอย่า่งถููกต้้องและดีีงาม

ตามศีีลธรรมนั้้�น (พระไตรปิิฎกเล่่มที่่� 9 หน้า 122)

 ฉะนั้้�น ปัญญาจึึงเป็็นคุณธรรมที่่�สำำ�คัญที่่�สุุดในทาง

พระพุทุธศาสนาเนื่่�องจากปัญัญาเป็น็เครื่่�องป้้องกััน

มิิให้้บุุคคลเกิิดกิเลสตััณหาที่่�เป็็นตัวปรุุงแต่่งจิิตขึ้้�น

มามีีอำำ�นาจในการครอบงำ��จิตใจของบุุคคลจน

กระทำำ�ความผิิดทางจริิยธรรมต่่างๆ ซ่ึ่�งทำำ�ให้้เกิิด

ความไม่่ยุุติิธรรม ดั งนั้้�น บุ คคลจึึงหลุดพ้นได้้มีี

อิิสรภาพแท้้จริิงได้้ ก็ด้้วยปัญญาเป็็นปัจจััยพื้้�นฐาน

ที่่�สำำ�คัญ จะเห็็นได้้ว่่าปััญญาถืือเป็็นเกณฑ์์การตััดสิน

เพ่ื่�อการวััดคุณธรรมของบุุคคล เพ่ื่�อบรรลุุเป้้าหมาย

สููงสุุดในทางพระพุทุธศาสนา และการมีีชีีวิติอยู่่�ด้วย

ปััญญาถืือเป็็นคุณธรรมของตััวบุุคคลที่่�มีีความ

ยุุติิธรรมนั้้�นอยู่่�แล้้ว (วัันวร จะนูู, 2541)

	 2. 	 บุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรมตามหลัก

พรหมวิิหารธรรม 4 ทางพระพุุทธศาสนา กล่่าวคืือ 

สภาพสังคมตะวัันตกคำำ�นึงถึึงเร่ื่�องสิิทธิิแต่่สัังคม

พุุทธนั้้�นไม่่ได้้คำำ�นึงถึึงเฉพาะเร่ื่�องสิิทธิิและหน้าที่่�

เท่่านั้้�น แต่่กล่่าวถึึงเร่ื่�องคุุณธรรมที่่�สำำ�คัญตามหลัก

พรหมวิิหาร 4 นั้้ �น  ซ่ึ่�งถืือว่่าด้้านคุณธรรมของตััว

บุุคคลที่่�ประเสริิฐจะช่่วยทำำ�ให้้เกิิดความยุุติิธรรม

ทางสัังคมได้้เพ่ื่�อทำำ�ให้้การช่่วยเหลืือซ่ึ่�งกัันและกััน

ภายในสังคมเป็็นไปด้้วยราบร่ื่�นมีีความเต็็มใจที่่�มิิ

ไม่่ใช่่เป็็นเพีียงหน้าที่่�เท่่านั้้�น ด้วยความเมตตากรุณุา

ตามหลักพรหมวิิหารธรรม 4 ในการกระทำำ�ที่่�ดีีย่อ่ม

ก่่อให้้เกิิดความสุขุใจที่่�ได้้กระทำำ�และยังัผลให้เ้กิิดสิ่่�ง

ที่่�ดีีในปัจจุุบัันและอนาคต ต ามหลักพรหมวิิหาร

ธรรม 4 ย่ ่อมเป็็นธรรมอัันประเสริิฐที่่�ก่่อให้้เกิิด

ประโยชน์์สููงสุุดทั้้�งต่่อตนเองและบุุคคลอ่ื่�นรวมถึึง

คนที่่�อยู่่�ในสังคมเดีียวกัันด้วย  จะต้้องประสาน

ระหว่างสิิทธิิกัับหน้าที่่�ที่่�มิิไม่่ใช่่เพีียงการไม่่ละเมิิด

บุุคคลอ่ื่�นหรืือกระทำำ�ตามหน้าที่่�ของตนเท่่านั้้�น แต่่

ถืือเป็็นการแสดงออกของบุุคคลที่่�มีีจิตใจอ่่อนโยน

เห็็นเพ่ื่�อนร่วมโลกเป็็นเพ่ื่�อนร่วมเดิินทางมองเห็็น

เพ่ื่�อนมนุุษย์ด้์้วยกันที่่�เป็็นเป้้าหมายสำำ�คัญในตัวเอง

ที่่�มิิไม่่ใช่่เป็็นเพีียงวิิถีีทางร่่วมสัังคมเดีียวกัันเท่่านั้้�น 

จะต้อ้งถืือปฏิิบััติิเพ่ื่�อนมนุษุย์ใ์นฐานะที่่�มีีคุณค่าเท่่า

เทีียมกััน  เพ่ื่�อให้้เกิิดการช่่วยเหลืือเกื้้�อกููลกัันด้วย

ความสมััครใจที่่�ไม่่ใช่่ถููกการบีีบบัังคัับด้้วยความ

อิิจฉาริิษยาเอาเปรีียบกััน  และจะต้้องมีีใจประ

ประกอบด้้วยมุทิิตาเม่ื่�อเห็็นผู้�อื่�นเดืือนร้อนก็ช่่วย



295ปีีที่่� 23 ฉบัับที่่� 3 (กรกฎาคม - กัันยายน 2566)                                         วารสารวิิชาการธรรมทรรศน์์

เหลืือด้้วยใจกรุุณานั้้�น (เกษดา ทองเทพไพโรจน์์, 2553) 

	 ตามหลักพรหมวิิหารธรรม 4 จะให้้ความ

เมตตาอย่่างเดีียวไม่่ได้้ เพราะเมตตาต้้องมีีปัญญา

เป็็นองค์์ประกอบที่่�สำำ�คัญด้้วย มิฉะนั้้�นคนไม่่ดีีก็จะ

ใช้้เมตตาเป็็นเครื่่�องมืือเพ่ื่�อการเอาเปรีียบคนดีีได้้ 

เช่่น  ขอทานอาชีีพหลอกเอาเงิินจากคนที่่�มีีความ

เมตตาและการเจริิญเมตตาอย่่างเดีียวโดยไม่่ใช้้

ปััญญาก็็ไม่่สามารถช่่วยให้้เข้้าถึึงธรรมขั้้�นสููงสุุดได้้ 

ฉะนั้้�น  จะทำำ�ให้้เกิิดความรัักใคร่่อย่่างไม่่มีีขอบเขต

เกิินเลยจากความเมตตาก็็เป็็นเสน่่ห์์หาอาจทำำ�ให้้

เกิิดอคติิ เช่่น บิดามารดารัักบุุตรจึึงปกป้้องบุุตรใน

ทางที่่�ผิิดจำำ�เป็็นต้องมีีอุเบกขาหรืือความมีีใจเป็็นก

ลางเข้้ามาสกััดเพ่ื่�อให้้เกิิดความสมดุุลระหว่าง

อารมณ์์และเหตุผล ในสังคมทางพระพุุทธศาสนา

จึึงไม่่ใช่่สัังคมที่่�มุ่่�งเอารััดเอาเปรีียบเบีียดเบีียนกััน 

แต่่ก็็เป็็นสังคมที่่�ช่่วยเหลืือเอื้้�อเฟ้ื้�อต่่อกััน  แต่่ก็็ถืือ

เป็็นการเกื้้�อกููลด้้วยมิตรภาพที่่�ดีี เพ่ื่�อการช่่วยเหลืือ

ซ่ึ่�งกัันและกัันจึงเป็็นการสร้้างความยุติุิธรรมในทาง

สัังคมตามหลักการทางพระพุุทธศาสนา โดยเน้้นตัว

บุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรมจึึงจำำ�เป็็นต้องมีีหลักพรหม

วิิหารธรรม 4 อยู่่�ในจิตใจของตนเองอยู่่�เสมอ 

ดัังกล่่าว (พระธรรมปิฎิก (ป.อ.ปยุตฺฺุโต), 2543, หน้า้ 

124)

	 3. 	 บุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรมตามหลักหิิริิ

และโอตตัปัปะทางพระพุทุธศาสนา กล่่าวคืือ ความ

ยุติุิธรรมของบุคุคลที่่�จะเกิิดขึ้้�นได้้ก็็ต่่อเม่ื่�อบุุคคลนั้้�น 

มีีคุณธรรมที่่�ช่่วยให้้สัังคมการเมืืองมีีความเป็็น

ระเบีียบเรีียบร้้อย ก็ คืือ ธรรมคุ้้�มครองโลก 2 

ประการ ประกอบด้้วย การมีีหิริิที่่�มีีความละอายใจ

ต่่อบาปและความละอายต่อใจต่่อความชั่่�ว ส่ วน

โอตตัปปะนั้้�น ก็ คืือ ความเกรงกลััวต่่อบาปเพราะ

ความเกรงกลััวต่่อความชั่่�วที่่�เกิิดจากการกระทำำ�ของ

ตนเองนั้้�น และหิิริิและโอตตัปปะยััง หมายถึง ความ

สำำ�นึกทางศีีลธรรมที่่�ดำำ�รงอยู่่�ภายในตัวบุุคคลที่่�ทุุก

คนมีีมาตั้้�งแต่่เกิิดขึ้้�นของความเป็็นมนุุษย์ท์ี่่�อาศััยอยู่่�

ในสังคม จึงมีีความแตกต่่างจากสััตว์ทั่่�วไปเพราะมีี

จิิตสำำ�นึกทางศีีลธรรมหรืือจริิยธรรมที่่�มิิให้้บุุคคลนั้้�น 

ได้้พฤติิกรรมสิ่่�งที่่�ไม่่ดีีอาจจะสร้้างความเดืือดร้้อน

ต่่อสัังคมได้้ เช่่น การสร้า้งปััญหาความเดืือดร้อ้นแก่่

สัังคมและบุุคคลอ่ื่�นที่่�เป็็นการกระทำำ�ดังกล่่าวที่่�

แสดงให้้เห็็นถึงการขาดจิตสำำ�นึกทางจริิยธรรมจน

ไม่่สามารถแยกความดีีความชั่่�วหรืือถููกผิิดออกจาก

กัันได้้ เม่ื่�อเป็็นเช่่นน้ี้�แล้้ว บุคคลจึึงไม่่ได้้แตกต่่างจาก

สััตว์ทั่่�วไป (พระธรรมปิิฎก (ป.อ.ปยุุตฺฺโต), 2546, 

หน้า 65) แต่่ถ้้าหากบุุคคลปราศจากหิิริิและ

โอตตัปปะแล้้วสัังคมมนุุษย์์ก็็ไม่่แตกต่่างจากสัังคม

สััตว์ทั่่�วไป ซ่ึ่�งไร้้คุุณธรรมในข้อน้ี้� จึ งมีีความสำำ�คัญ

ข้้อสุุดท้ายในหลัักจริิยธรรมของบุุคคลและเป็็น

คุุณธรรมที่่�ถืือว่่าขาดไม่่ได้้เพราะตััวบุุคคลที่่�มีีความ

ยุุติิธรรมนั้้�น  จะต้้องอาศััยจิิตสำำ�นึกทางจริิยธรรม

ตามหลักหิิริิและโอตตัปปะเพ่ื่�อช่่วยกระตุ้้�นหรืือ

สนัับสนุุนให้้บุุคคลมีีความรู้้�สึกว่่าสิ่่�งที่่�ตนได้้กระทำำ�

นั้้�น ถืือเป็็นการละเมิิดสิทธิิและเสรีีภาพของบุุคคล

อ่ื่�น ที่่�ส่่งผลต่่อการกระทำำ�เป็็นสิ่่�งที่่�ชั่่�วร้้ายน่าละอาย

แก่่ใจต่่อการกระทำำ�ที่่�เกิิดขึ้้�นย่่อมส่่งผลต่่อความไม่่

ยุุติิธรรมตามหลักหิิริิและโอตตัปปะที่่�ได้้ช่ื่�อว่่าเป็็น

ธรรมรัักษาโลกหรืือการรัักษาความยุติุิธรรมนั่่�นเอง 

(สมภาร พรมทา, 2548)

	 กล่่าวโดยสรุุปได้้ว่่า บุ คคลที่่�มีีความ

ยุุติิธรรมตามหลักการทางพระพุุทธศาสนานั้้�นจะ



296 Dhammathas Academic Journal           Vol. 23 No. 3 (July - September 2023)

ต้้องมีีองค์์ประกอบที่่�สำำ�คัญด้้วยปัญญาที่่�อยู่่�ภายใน

ที่่�สามารถส่่งเสริิมให้้บุุคคลสามารถสร้้างสรรค์์ด้้วย

ความยุติุิธรรมเพ่ื่�อการอยู่่�ร่วมกัันกับผู้้�อื่�นได้้ เพราะ

ว่่ามนุุษย์์ที่่�เป็็นบุคคลที่่�สมบููรณ์์ได้้นั้้�นจะต้้องมีีองค์์

ประกอบที่่�สำำ�คัญตามหลักพรหมวิิหาร 4 ที่่ �พร้อม

ด้้วยปัญญาและหลัักหิิริิโอตตัปปะซ่ึ่�งถืือเป็็น

คุุณธรรมภายในจิติใจของบุคุคลที่่�อัันประเสริฐิด้้าน

คุุณธรรมเหล่าน้ี้�ที่่�จะส่่งผลทำำ�ให้้บุุคคลไม่่ก่่อให้้เกิิด

อคติิในความลำำ�เอีียงจนทำำ�ให้้สิ่่�งที่่�ไม่่เห็็นว่ายุติุิธรรม

เกิิดขึ้้�นตามหลัักทางพระพุุทธศาสนา จึ ึงให้้ความ

สำำ�คัญในการควบคุุมจิิตใจและความประพฤติิของ

มนุุษย์ม์ากกว่า่การควบคุมุโดยระบบ และถึงึแม้้จะ

มีีกฎหมายที่่�ยุุติิธรรมก็็ตามแต่่ถ้้าบุุคคลไม่่ยึึดถืือ

ปฏิิบััติิตามก็็ไม่่สามารถสร้้างบุุคคลที่่�มีีความ

ยุุติิธรรมให้้แก่่สัังคมได้้ โดยจะต้้องยึึดหลัักธรรมที่่�

ช่่วยสามารถส่่งเสริิมให้้บุุคคลมีีจิตสำำ�นึกในความ

ยุุติิธรรมด้้วยปััญญาตนเอง เน่ื่�องด้้วยปัญญาเป็็น

เคร่ื่�องมืือช่่วยป้องกัันมิให้้บุุคคลเกิิดกิเลสตััณหาที่่�

สร้้างอำำ�นาจครอบงำ��สภาพจิติใจของบุคุคลจนทำำ�ให้้

ละเมิิดผิดจริิยธรรมต่่างๆ เม่ื่�อบุุคคลหลุดพ้นได้้หรืือ

มีีอิสระภาพย่อ่มทำำ�ให้เ้กิิดปัญญาที่่�ถืือเป็น็ปัจจััยนำำ�

มาสู่่�เป้้าหมายสููงสุุด  ในทางพระพุุทธศาสนาที่่�อััน

ประเสริิฐเพ่ื่�อการดำำ�รงชีีวิตด้วยปัญญา และมีี

จิิตสำำ�นึกของความยุุติิธรรมในสังคมที่่�ช่่วยเหลืือซ่ึ่�ง

กัันและกัันด้วยมิตรภาพที่่�ดีี จึงเป็็นการสร้้างความ

ยุติุิธรรมทางสัังคมตามหลักทางพระพุุทธศาสนานั้้�น 

โดยเฉพาะเน้้นที่่�ตััวบุุคคลที่่�สำำ�คัญเพ่ื่�อให้้เกิิดความ

ยุติุิธรรมและยึดึถืือการปฏิิบััติิตามหลักพรหมวิิหาร 

4 เม่ื่�อบุุคคลถืือปฏิิบััติิตามหลักพรหมวิิหาร 4 แล้้ว

ย่อ่มทำำ�ให้้บุุคคลนั้้�นมีีคุณธรรมที่่�สููงขึ้้�น และสามารถ

ช่่วยให้้สัังคมโลกมีีความเป็็นระเบีียบเรีียบร้้อยที่่�

สามารถทำำ�ให้้บุุคคลนั้้�นๆ จะต้้องตั้้�งอยู่่�ในหลัก

ความยุติุิธรรมเพ่ื่�อรัักษาความยุติุิธรรมไว้้ให้้ได้้ก็็ต้้อง

ไม่่ละทิ้้� ง จิิตสำำ�นึกทางจริิยธรรมและหลักหิิริิ

โอตตัปปะที่่�คอยช่วยกระตุ้้�นให้้เกิิดการเคารพสิทธิิ

และเสรีีภาพของผู้้�อื่�น ที่่�ธำำ�รงตนตามหลักหิิริิโอตััป

ปะเพ่ื่�อเป็็นธรรมรัักษาสัังคมโลกที่่�จะช่่วยสามารถ

รัักษาบุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรมที่่�ยึึดถืือปฏิิบััติิตนใน

พื้้�นที่่�ทางสัังคมได้้อย่่างสม่ำำ��เสมอที่่�เป็็นบรรทััดฐาน

โดยแท้้จริิงได้้

4.  วิิเคราะห์์เปรีียบเทีียบบุุคคลท่ี่�มีีความ 
	ยุ ติิธรรมของจอห์์น รอลส์์กัับพระพุุทธ 
	 ศาสนา
	 สำำ�หรับการวิิเคราะห์์เปรีียบเทีียบ “บุุคคล

ที่่�มีีความยุุติิธรรม” ต ามหลัักคิิดของจอห์์น  รอลส์์

กัับหลักการทางพระพุุทธศาสนานั้้�น  เพ่ื่�อแสดงให้้

เห็็นหลักัการวิธิีีการแนวคิดิที่่�เช่ื่�อมความสัมัพัันธ์กััน

เฉพาะบางประเด็็นเท่่านั้้�น กล่่าวคืือ หากมองตาม

หลักการคิิดของจอห์์น รอลส์์ คำำ�ว่า บุคคลที่่�มีีความ

ยุุติิธรรม ย่อมหมายถึง บุคคลที่่�มีีคุณธรรมของการ

ยึึดมั่่�นในหลักความยุุติิธรรม ซ่ึ่�งมีีหลักการเหตุผล

และการมีีจิตสำำ�นึกในเหตุผลที่่�อยู่่�บนพื้้�นฐานของ

หลักจริิยธรรมหรืือมองในมิิติิที่่�ว่่ามนุุษย์์เป็็นสัตว์ที่่�

มีีจริิยธรรมที่่�สามารถใช้้เหตุผลเป็็นที่่�ตั้้�ง และ

สามารถมีีความเป็็นอิสระในการคิิดที่่�สามารถ

กำำ�หนดความหมายถึึงการรัับรู้้�สิ่่�งที่่�ดีีและสามารถ

แยกสิ่่�งที่่�ไม่่ดีีออกจากหลักการและเหตุผุลในตัวของ

มนุุษย์์เองได้้อย่่างมีีอิสระย่่อมแสดงให้้เห็็นแล้้วว่่า

คุุณธรรมที่่�ส่่งผลต่่อการเกิิดขึ้้�นในความยุติุิธรรมนั้้�น 



297ปีีที่่� 23 ฉบัับที่่� 3 (กรกฎาคม - กัันยายน 2566)                                         วารสารวิิชาการธรรมทรรศน์์

จะต้้องเป็็นสิ่่�งที่่�มีีคุณค่าที่่�อยู่่�ภายในตััวของมนุุษย์์

ตามธรรมชาติิที่่�ทำำ�ให้้ตระหนักถึึงความสามารถของตน 

และแสวงหาสิ่่�งที่่�ดีีเพ่ื่�อตนเองอยู่่�เสมอ โดยสามารถ

พััฒนาขีีดความสามารถของตนให้้อยู่่�ในระดัับที่่�สููง

ขึ้้�น  แต่่หากมองมิิติิหลักการทางพระพุุทธศาสนาก็็

จะยอมรัับเร่ื่�องคุุณธรรมที่่�สามารถทำำ�ให้้บุุคคลนั้้�นๆ 

ตั้้�งมั่่�นอยู่่�ในความดีีภายในตนเองเพ่ื่�อเสริิมสร้้างให้้

เกิิดความยุุติิธรรม โดยเฉพาะบุุคคลที่่�มีีเจตจำำ�นง

และตั้้�งมั่่�นอยู่่�ในจริิยธรรมที่่�ทำำ�ให้้เกิิดการพััฒนา

ความรู้้�ความสามารถแห่่งปััญญาและมีีเหตุุผลที่่�

สอดคล้้องกัับหลักการคิิดของจอห์์น  รอลส์์ และ

หลักการทางพระพุุทธศาสนาซ่ึ่�งเห็็นว่าปััญญามีี

ความสำำ�คัญต่่อการมีีคุณธรรมที่่�สำำ�คัญที่่�สุุดเพราะ

ปััญญาเป็็นเกณฑ์์ตััดสินในการวััดคุณธรรมของ

บุุคคลและเป้้าหมายสููงสุุดในทางพระพุุทธศาสนานั้้�น 

 	 ซ่ึ่�งบุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรมตามหลักการ

ทางพระพุุทธศาสนา จึ ึงต้้องเป็็นบุคคลที่่�มีีปัญญา

อยู่่�ในตัวของมนุุษย์์ แม้้แต่่หลักการคิิดของรอลส์์

และหลักการทางพระพุุทธศาสนาก็็สอดคล้้องกัันใน

การยอมรัับศัักยภาพทางปััญญาที่่�มีีคุณค่าและมีีอยู่่�

ในตัวของมนุุษย์์หรืือบุุคคลอยู่่�แล้้ว โดยสามารถ

พััฒนาบุุคคลให้้มีีขีีดความสามารถทางปััญญาให้้สููง

ขึ้้�นจามระดัับได้้ ด้ วยการใช้้ปััญญาที่่�ทำำ�ให้้มนุุษย์์

เป็็นบุคคลที่่�มีีเหตุุผลตามหลัักจริิยธรรมที่่�มีีปัญญา

และคุุณธรรมภายในจิตใจของบุุคคลที่่�ประเสริิฐ  

จะเห็็นได้้ว่่าบุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรมตามหลักการ

ทางพระพุุทธศาสนานั้้�น จึ งมีีส่วนที่่�จะคล้้ายกับ

บุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรมของรอลส์์เพราะบุุคคลที่่�มีี

ความยุุติิธรรมตามหลัักการทางพระพุุทธศาสนาที่่�

มีีทั้้�งเหตุผลด้้วยปัญญาและสภาวะอารมณ์์ความ

รู้้�สึกที่่�เป็็นคุณธรรมรวมอยู่่�ด้วยกัน ส่ วนบุคคลที่่�มีี

ความยุุติิธรรมตามหลักการคิิดของรอลส์์ไม่่จำำ�เป็็น

ต้้องใช้้อารมณ์์ในการทำำ�ความดีี  แต่่จะใช้้หลักการ

เหตุผลเป็็นแก่่นหลักที่่�บ่่งบอกให้้ความสำำ�คัญของ

การเกิิดความยุติุิธรรมในฐานะความเที่่�ยงธรรมหรืือ

ความเท่่าเทีียมกัันในลักษณะที่่�สมดุุลที่่�ไม่่ได้้มอง

ความเท่่าเทีียมเชิิงประมาณเท่่านั้้�น  แต่่ยัังมีีความ

สอดคล้อ้งกัับหลักความยุติุิธรรมทางสังัคมตามหลักั

การทางพระพุุทธศาสนาด้้วยที่่�จะสามารถสร้้าง

ความสััมพัันธ์เชิิงเหตุผลที่่�มีีลักษณะที่่�เที่่�ยงธรรม

ของปััจเจกบุุคคลกัับสัังคมที่่�ดีีได้้เป็็นต้น

	 จากที่่�กล่่าวมาสรุุปได้้ว่่า บุ คคลที่่�มีีความ

ยุุติิธรรมตามหลักการคิิดของจอห์์น รอลส์์กัับหลัก

การทางพระพุุทธศาสนา ก็ คืือ การมีีเหตุผลและ

จิิตสำำ�นึกในหลักการเหตุผล โดยเฉพาะรอลส์์ได้้นำำ�

หลักการคิิดที่่�อยู่่�ในพื้้�นฐานของความเป็็นมนุุษย์ท์ี่่�มีี

เหตุุผลตามหลัักจริิยธรรมที่่�มีีความเป็็นอิสระและ

ความเท่่าเทีียมกัันเสมอที่่�มนุุษย์์ทุุกคนสามารถ

กำำ�หนดตนเองได้้อย่่างมีีอิสระให้้เกิิดขึ้้�น  และย่่อม

แสดงให้้เห็็นว่าบุุคคลนั้้�นมีีคุณธรรมที่่�สามารถเสริิม

สร้้างความยุุติิธรรมให้้กัับบุุคคลสามารถยึึดมั่่�นตั้้�ง

ตนอยู่่�ในความดีีที่่�สร้้างคุุณค่าให้้กัับตนเองอยู่่�เสมอ 

แต่่ขณะเดีียวกัันหลัักการทางพระพุุทธศาสนาก็็

ยอมรัับที่่�ว่่ามนุุษย์์ทุุกคนเป็็นสัตว์ที่่�มีีเจตจำำ�นงและ

มีีหลักจริิยธรรมที่่�ทำำ�ให้้มนุุษย์์มีีความแตกต่่างจาก

สััตว์ทั่่�วไป ก็ เพราะว่่ามนุุษย์์นั้้�นมีีความคิิดความ

สามารถมีีสัญชาตญาณการรัับรู้้�เหตุผลที่่�สำำ�คัญ

สามารถแยกสิ่่�งที่่�ดีีและสิ่่�งที่่�ชั่่�วร้้ายออกจากกัันได้้ 

รวมทั้้�งสามารถเกิิดการพััฒนาแห่่งสติิปััญญาหรืือ

การมีีเหตุผลที่่�สำำ�คัญอย่่างชััดเจนได้้ ฉะนั้้�นตามหลัก



298 Dhammathas Academic Journal           Vol. 23 No. 3 (July - September 2023)

การคิิดของรอลส์์กัับหลักการทางพระพุุทธศาสนา

ก็็มีีความสอดคล้้องสััมพัันธ์นในประเด็็นกัน 

โดยเฉพาะหลัักการทางพระพุุทธศาสนาก็็จะ

สนัับสนุุนให้้บุุคคลนั้้�นมีีปัญญาและคุุณธรรมที่่�อยู่่�

ภายในจิตใจของบุุคคลเป็็นที่่�สำำ�คัญยึึดตามหลัก

พรหมวิิหารธรรม 4 และหลักหิิริิโอตตัปปะที่่�แสดง

ให้้เห็็นว่าการมีีหลักธรรมก็็จะสามารถรัักษาความ

ยุุติิธรรมของตนเองและผู้้�อื่�น  ให้้เกิิดความมั่่�นคง

ภายในสังคมได้้เพราะว่่าหลักการทางพระพุุทธ

ศาสนายอมรับัการกระทำำ�ที่่�เป็็นกุศลธรรมที่่�มาจาก

ความรู้้�สึกนึึกคิิดที่่�ทำำ�ให้้มนุุษย์์มีีความสุุขทั้้�งใน

ปััจจุุบัันและอนาคตที่่�แสดงสถานะของบุุคคลที่่�จะ

เป็็นบุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรมได้้อย่่างแท้้จริิงที่่�จะ

ต้้องมีีองค์์ประกอบด้้วยหลักเหตุผลและอารมณ์์

ความรู้้�สึึกนึึกคิิดหรืือจะเป็็นด้านเหตุผลที่่�สำำ�คัญ 

เป็็นต้น

5.  สรุป
	 หากจะกล่่าวถึึง บุ คคลที่่�มีีความยุุติิธรรม

นั้้�นจะต้้องเป็็นบุคคลผู้้�ที่่�ช่ื่�อว่่ามีีเหตุผลและความ

สำำ�นึกในเหตุผลที่่�ดีีพอตามหลักจริิยธรรมของความ

เป็็นอิสระอย่่างเท่่าเทีียมกััน  ซ่ึ่�งบุุคคลนั้้�นจะ

สามารถกำำ�หนดด้วยตนเองได้้แบบอิิสระก็็ยอม

แสดงให้้เห็็นว่าบุุคคลนั้้�นเป็็นผู้�มีีคุณธรรมจริิงๆ  

ที่่�อยู่่�ภายใต้้หลักความยุุติิธรรมนั้้�น ย่อมที่่�จะตั้้�งมั่่�น

อยู่่�ในเป็็นความดีีที่่�มีีคุณค่าในตนเองอยู่่�เสมอ ตาม

หลักการของรอลส์ไ์ด้้อธิิบายถึงความเป็น็ธรรมชาติิ

ของมนุุษย์์ต้้องมีีเหตุผลที่่�ทำำ�ให้้มนุุษย์์ตระหนัักถึึง

ความสามารถของตนและแสวงหาสิ่่�งที่่�ดีีงามเพ่ื่�อ

ตนเองอยู่่�เสมอ โดยเฉพาะการพััฒนาขีีดความ

สามารถในระดัับที่่�สููงขึ้้�น แต่่หากมุุมองตามหลักการ
ทางพระพุุทธศาสนาก็็ยอมรัับว่่ามนุุษย์์หรืือบุุคคล

นั้้�น เป็็นผู้�ที่่�มีีเจตจำำ�นงและมีีจริิยธรรมที่่�ทำำ�ให้้มนุุษย์์

หรืือบุุคคลนั้้�นแสดงของความแตกต่่างออกมาที่่�

เหนืือกว่่าจากสััตว์เน่ื่�องว่่ามนุุษย์์หรืือบุุคคลนั้้�นมีี

ความมารถในการพััฒนาด้้านสติิปััญญาและความ

มีีเหตุมีีผลในตัวเอง ขณะที่่�สััตว์จะไม่่สามารถทำำ�ได้้ 

ฉะนั้้�น หลักการคิิดของรอลส์์กัับพระพุุทธศาสนามีี

ความสอดคล้้องกััน

	 เพราะทางพระพุุทธศาสนาเห็็นว่า มนุุษย์์

มีีธรรมชาติิที่่�มีีความต้้องการทางกาย และอารมณ์์ 

ซ่ึ่�งเป็็นการแสดงออกทั้้�ง ทางกาย วาจา และความ

คิิดในทางที่่�ถููกและที่่�ผิิด  ฉะนั้้�น  มนุุษย์์หรืือบุุคคล

จึึงมีีความรู้้�ผิดหรืือรู้้�ถููกต้้องด้้วยปัญญาซ่ึ่�งเป็็นการ

ใช้้เหตุผล รู้ �จักมองสิ่่�งด้้านต่างๆ ต ามหลัักที่่�ใช้้สติิ

ปััญญาตามหลักคุุณธรรมที่่�สำำ�คัญที่่� สุุดในทาง

พระพุุทธศาสนาเพราะปััญญาเป็็นเกณฑ์์ตััดสินใน

การวััดคุณธรรมของบุุคคลเพ่ื่�อบรรลุุเป้้าหมาย

สููงสุุดตามหลัักการทางพระพุุทธศาสนา ฉะนั้้�น

บุุคคลที่่�มีีความยุติุิธรรมตามหลักัการทางพระพุทุธ

ศาสนาจึึงต้้องประกอลด้้วยปัญญาที่่�สอดคล้้องใน

หลักการของรอลส์์ที่่�ถืือว่่าหลักการทางพระพุุทธ

ศาสนานั้้�นต่างก็็ยอมรัับถึึงศัักยภาพทางสติิปััญญา

ที่่�มีีคุณค่าและปรากฎอยู่่�ในตัวบุุคคลที่่�สำำ�คัญอยู่่�

แล้้ว โดยสามารถพััฒนาบุุคคลให้้มีีความสามารถ

ทางสติิปััญญาและด้้วยการใช้้ปััญญาของบุุคคลใน

การทำำ�หน้าที่่�ของตนเอง ต ามหลักการที่่�มีีเหตุผล

และหลักจริิยธรรมภายใต้้จิิตสำำ�นึกในความยุติุิธรรม

ที่่�ถููกต้้องมาจากแรงจููงใจที่่�มีีเหตุผุล และที่่�ไม่่ได้้เกิิด

เพราะการกระทำำ�ที่่�เป็็นธรรมชาติิของมนุุษย์์หรืือ



299ปีีที่่� 23 ฉบัับที่่� 3 (กรกฎาคม - กัันยายน 2566)                                         วารสารวิิชาการธรรมทรรศน์์

บุุคคลในการทำำ�ความดีีหรืือมาสภาวะทางอารมณ์์

ที่่�มีีผลต่่อความรู้้�สึก ซ่ึ่�งในพระพุุทธศาสนาสนัับสนุุน

ให้้มีีการใช้้ปััญญาและคุุณธรรมภายในจิตใจของ

บุุคคลที่่�นัับว่่าเป็็นอันประเสริิฐตามหลักพรหมวิิหาร

ธรรม 4 และหลักัหิิริิโอตตัปปะ ซ่ึ่�งเป็็นธรรมที่่�รัักษา

ความยุุติิธรรมให้้คงไว้้ในสังคม ต ามหลักทาง

พระพุุทธศาสนาจึึงยอมรัับการกระทำำ�ที่่�เป็็นกุศล

ธรรมที่่�มาจากอารมณ์์ความรู้้�สึก เช่่นเดีียวกัันอย่่าง

หลักการของรอลส์์ที่่�ยอมรัับความยุุติิธรรมในทาง

พระพุุทธศาสนาเป็็นคำำ�สอนที่่�ไม่่ได้้มุ่่�งเพ่ื่�อประโยชน์์

ของตนเองอย่่างเดีียว แต่่เกิิดจากความร่่วมมืือกััน

ทางสัังคมในลักษณะของการช่่วยเหลืือความรััก 

ความเมตตา ซ่ึ่�งกัันและกัันโดยพระพุุทธศาสนาเห็็น

ว่่ามนุุษย์์หรืือบุุคคลทุุกคนมีีฐานะเท่่าเทีียมกััน  

ในขณะที่่�รอลส์์ก็็มองบุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรม 

จะต้้องเป็็นการกระทำำ�ที่่�ดำำ�เนิินตามมาตรฐาน

ของสัังคม เช่่นเดีียวกัันกับการปฏิิบััติิตามข้้อ

กฎหมายเพ่ื่�อให้้เกิิดความยุุติิธรรมที่่�ส่่งผลที่่�ดีีต่่อ

ผู้้�อื่�นและสัังคม 

 	 ดัังนั้้�น ในการวิิเคราะห์์เปรีียบเทีียบที่่�แสดง

ให้้เห็็นแล้้วว่่า บุ คคลที่่�มีีความยุุติิตามหลักการคิิด

ของจอห์์น รอลส์์ กับหลักการทางพระพุทุธศาสนา

เป็็นการเปรีียบเทีียบให้้เห็็นแนวคิิดการเช่ื่�อมความ

สััมพัันธ์กัับประเด็็นที่่�สอดคล้้องกััน ทั้้�งส่่วนที่่�คล้้าย

กัันอย่า่งอย่า่งบุุคคลที่่�มีีความยุติุิธรรมทางพระพุุทธ

ศาสนามีีทั้้�งเหตุผลเป็็นหลักที่่�ประกอบด้้วย ปัญญา 

และอารมณ์์ความรู้้�สึกในการรัับรู้้�ที่่�ตั้้�งอยู่่�ภายใน

คุุณธรรมอยู่่�ด้วย ส่วนบุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรมตาม

หลักการคิิดของรอลส์์จะไม่่ใช้้อารมณ์์ในการทำำ�คว

มดีีแต่่จะใช้้หลักการเหตุุผลเป็็นหลักในการคิิด

พิิจารณาที่่�แสดงให้้เห็็นว่าคุุณธรรมของความ

ยุติุิธรรมนั้้�นเป็็นความดีีที่่�มีีคุณค่าในตัวของบุุคคลที่่�

มีีเจตจำำ�นงและมีีจริิยธรรมที่่�ทำำ�ให้้ตััวบุุคคลมีีความ

สามารถในการพัฒันาปััญญาและมีีหลักัการเหตุผุล

และอารมณ์์การรัับรู้้�ความรู้้�สึกในการทำำ�ความดีีของ

บุุคคลที่่�มีีจะมีีความยุุติิธรรมต่่องสัังคมจึึงสามารถ

กำำ�หนดตนเองได้้อย่า่งถููกต้้อง ตามหลักการอยู่่�ร่วม

กัันเกิิดการยอมรัับการทำำ�หน้าที่่�ของบุุคคลในฐานะ

เป็็นผู้�ปกครองโดยธรรมเพ่ื่�ออำำ�นวยความยุุติิธรรม

ด้้านการเมืืองก่่อให้้เกิิดความผาสุุกในสังคมมนุุษย์์ 

ต่่อไป

6.  องค์์ความรู้�ท่ี่�ได้้รับ
	 บุุคคลที่่�มีีความยุุติิธรรมต้้องพร้อมด้้วย

คุุณธรรมการมีีเหตุผลในจิตสำำ�นึกที่่�สามารถ

แสดงออกมาในรููปแบบความดีีที่่�มีีคุณค่าในตัว

บุุคคลที่่�สอดคล้้องตามหลักการคิิดของจอห์์น  

รอลส์์กัับหลักการทางพระพุุทธศาสนาที่่�เน้้นตัว

บุุคคลที่่�สามารถแสดงความมีีเจตจำำ�นงที่่�อยู่่�ภายใต้้

คุุณธรรมจริิยธรรมที่่�สามารถพััฒนาด้้านสติิปััญญา

และการมีีเหตุผลที่่�ถููกกำำ�หนดสภาวะจิิตที่่�ส่่งผลต่่อ

การเกิิดสติิปััญญาควบคู่่�คุณธรรมภายในจิตใจของ

บุุคคลที่่�มีีความเพีียบพร้อมตามหลักพรหมวิิหาร

ธรรม 4 และหลักหิิริิโอตตัปปะซ่ึ่�งเป็็นธรรมรัักษา

สััจจะวาจาใจให้้ตั้้�งมั่่�นอยู่่�ในหลักความยุุติิธรรม

ของบุุคคลที่่�มีีความยุติุิธรรมต่่อสัังคมเพ่ื่�อก่่อให้้เกิิด

ความสุุขในสังคม เศรษฐกิิจ การเมืือง ต ามหลััก

การของรอลส์์และทางพระพุุทธศาสนาที่่�สามารถ

สร้้างความยุติุิธรรมให้้เกิิดขึ้้�นด้วยหลักการเหตุผล

และสติิปััญญาตััวบุุคคลอัันเป็็นจุดหมายสููงสุุดได้้ 



300 Dhammathas Academic Journal           Vol. 23 No. 3 (July - September 2023)

ดัังภาพที่่� 1

ภาพท่ี่� 1 องค์์ความรู้้�ที่่�ได้้รัับ

เอกสารอ้้างอิิง 

เกษดา ทองเทพไพโรจน์์. (2553). การวิิเคราะห์์เปรีียบเทีียบมโนทััศน์์เร่ื่�องความยุุติิธรรมของจอห์์น รอลส์์

กัับพระพุุทธศาสนา. (วิิทยานิิพนธ์ศิิลปศาสตรมหาบัณัฑิต). กรุุงเทพฯ: มหาวิทิยาลััยธรรมศาสตร์.์

แซนเดล ไมเคิิล เจ. (2557). ความยุุติิธรรม (Justice: what's the right thing to do?) (สฤณีี อาชวา

นัันทกุุล, ผู้�แปล). กรุุงเทพฯ: โอเพ่่นเวิิลด์์ส.

พระธรรมปิิฎก (ป.อ.ปยุตฺฺุโต). (2543). พุุทธธรรม ฉบัับปรัับปรุุงและขยายความ. (พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 9). กรุุงเทพฯ: 

มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

_______. (2546). พจนานุุกรมพุุทธศาสตร์ ฉบัับประมวลธรรม. (พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 12). กรุุงเทพฯ: มหาจุุฬา 

ลงกรณราชวิิทยาลััย.

มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย. (2539). พระไตรปิิฎกภาษาไทยฉบัับมหาจุุฬาลงกรณราช

วิิทยาลััย. กรุุงเทพฯ: มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

วัันวร จะนูู. (2541). มโนทััศน์์เร่ื่�องความยุุติิธรรมในพุุทธปรััชญาเถรวาท. (วิิทยานิิพนธ์อัักษรศาสตรมหา

บััณฑิต). กรุุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์์มหาวิิทยาลััย.

สมภาร พรมทา. (2548). พุุทธปรััชญามานุุษย์ ์สัังคมและปััญหาจริิยธรรม. (พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 2). กรุุงเทพฯ: ศยาม.

สุุชาย อัศวพัันธุ์์�ธนกุล. (2533). ความคิิดเร่ื่�องความเท่่าเทีียมกัันในทฤษฎีีความยุุติิธรรมของจอห์์น รอลส์์. 

(วิิทยานิิพนธ์อัักษรศาสตรมหาบััณฑิต). กรุุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์์มหาวิิทยาลััย.

Craig, E. (2000). Concise Routledge Encyclopedia of Philosophy. London: Routledge.

Freeman, S. (2007). Rawls. New York: Routledge.

Rawls, J. (1971). A Theory of Justice. Cambridge, MA: Harvard University Press.


