
  

คุุณค่่าแห่่งสััทธา ในคััมภีีร์์พระอภิิธรรม*

 Saddha in this Collection of Buddhist Scriptures Aims 

          สุุดารััตน์์ ต่่ายธานี ี
Sudarat Thaithani 

มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

E-mail: dr.sudarat11@gmail.com

บทคัดย่อ

	 การวิิเคราะห์์เร่ื่�องคุุณค่่าแห่่งสััทธา ในคััมภีีร์์พระอภิิธรรมนี้้� เพ่ื่�อศึึกษาแนวคิดเกี่่�ยวกับสััทธาใน

คััมภีีร์์ทางพระพุุทธศาสนา และเพ่ื่�อนำำ�ข้้อมููลที่่�ได้้มาวิิเคราะห์์ให้้เห็็นถึึงคุุณค่่าที่่�ได้้จากสััทธาในคััมภีีร์์ทาง

พระพุุทธศาสนา และสามารถสรุปได้้ว่่า สััทธาที่่�ปรากฏอยู่่�ในคำำ�สอนของพระพุุทธศาสนา 2 ลักษณะคืือ 

สััทธาญาณสััมปยุุต และสััทธาญาณ วิิปปยุุต แต่่พระพุุทธศาสนาจะเน้้นย้ำำ��แต่่สััทธาที่่�ประกอบด้้วยญาณ 

ปััญญา และสััทธา มีคุุณููปการที่่�สำำ�คัญ 2 ประการ คืือ ประการแรกสััทธามีีหน้าที่่�ทำำ�ลายองค์์ธรรม ที่่�ไม่่พึึง

ประสงค์์ คืืออััสสััทธิิยะ และวิิจิิกิิจฉา หรืือป้้องกัันไม่่ให้้องค์์ธรรมทั้้�งสองประการนี้้�เกิิดขึ้้�น เป็็นการปิิดโอกาส

สิ่่�งที่่�ไม่่พึึงประสงค์์ไม่่ให้้เกิิดขึ้้�น แล้้วทำำ�จิตใจให้้ผ่่องใส และหน้าที่่�ประการที่่�สอง คืือ การเป็็นปััจจััยให้้ เกิิด

องค์์ธรรมฝ่่ายกุุศล คืือ ปิติิสุุข ศีล สมาธิิ และปััญญา เป็็นหน้าที่่�ที่่�เปิิดโอกาสให้้เกิิดสิ่่�งที่่�พึึงประสงค์์อัันจะ

ทำำ�ให้้บุุคคลได้้พััฒนาตนเองด้้วยปััญญาเพ่ื่�อบรรลุุเป้้าหมายสููงสุุดในชีีวิิตได้้ 

คำำ�สำำ�คััญ: สััทธา

Abstract

	 Analysis of Saddha in this collection of Buddhist scriptures have a purpose to study 

the concept of Saddhā in Buddhist scriptures. and to analyze the information obtained 

to show the value of faith in Buddhist scriptures. And it can be the righteousness presented 

in the teachings of Buddhism has two aspects: the righteous disposition of sampannayatana 

(accomplished in the mind) and the righteous disposition of vippannayatana (accomplished 

* ได้้รัับบทความ: 22 กันยายน 2566; แก้้ไขบทความ: 26 กันยายน 2567; ตอบรัับตีีพิิมพ์์: 28 กันยายน 2567      

	     Received: September 22, 2023; Revised: September 26, 2024; Accepted: September 28, 2024 



380 Dhammathas Academic Journal           Vol. 24 No. 3 (July - September 2024)

in discernment). However, Buddhism emphasizes the righteousness that encompasses 

both disposition and wisdom. Righteousness holds significant virtues in two aspects: firstly, 

it serves to eradicate undesirable qualities, namely asassatthiya and avijjā (non-virtuous 

mental states), preventing their arising and cultivating clarity of mind. Secondly, righteousness 

functions as a catalyst for the emergence of meritorious qualities, including generosity, 

happiness, morality, concentration, and wisdom. It plays a crucial role in creating  

opportunities for the manifestation of desirable qualities, allowing individuals to develop 

themselves through wisdom to attain the ultimate goal in life. 

Keywords: Righteousness

1. 	บทนำำ�
	 จากข่่าวสารในสถานการปััจจุุบััน ได้้พบ

ข่่าวเกี่่�ยวกับพระสงฆ์์ในพระพุุทธศาสนา กระทำำ�ผิด

วิินััยนำำ�ไปสู่่�การมีีความเห็็นแตกแยกกัันของพุุทธ

บริิษััทในแต่่ละฝ่่ายที่่�พยายามแสดงพลัังในการขัับ

เคลื่่�อนชนปััญหาที่่�ขวาง ท่ ่ามกลางผู้้�ที่่�สััทธาใน

พระพุุทธศาสนา ซ่ึ่�งเฝ้้ามองด้้วยความเป็็นห่่วง 

และพยายามหาทางที่่�จะช่่วยกัันกอบกู้้�สััทธาคืืนมา 

เพ่ื่�อเป็็นที่่�พึ่่�งทางใจของพุุทธศาสนิกชนโดยรวม

	 เม่ื่�อปััญหาในด้้านศาสนาถููกปล่่อยไว้้ให้้

เป็็นปััญหาของสัังคมชาวพุทธ ที่่�เป็็นเสีียงส่่วนใหญ่

ของประเทศ  จนแตกต่่างขึ้้�นเด่่นชััดในคณะสงฆ์์  

ซ่ึ่�งต่่อมาถููกเสี้้�ยม ด้ วยอำำ�นาจฝ่่ายการเมืืองที่่�ไร้้

คุุณธรรม ที่่ �ต้้องการนำำ�เอาองค์์กรศาสนามาเป็็น

เคร่ื่�องมืือ ทางงานการเมืือง เราจึึงเห็็นความแตกแยก

ปรากฏจากรอยแตกต่่างนั้้�น ที่่ �ปรากฏในองค์์กร

พุุทธศาสนาจนน่่าเป็็นห่่วง เพราะดููเหมืือนว่่าจะไร้้

การเยียีวยาที่่�ถููกวิิถีีธรรม จึงึนำำ�ไปสู่่� ความวิิตกกังัวล

ในจิติใจศาสนิกิชนที่่�รัักสััทธาพระศาสนา และนำำ�ไป

สู่่�การมองดููร่่องรอยปััญหาที่่�เกิิดจากบุุคคล องค์์กร

ในศาสนาอย่่างเส่ื่�อมสััทธาในความประพฤติิที่่�เป็็น

ลบต่่อสถาบัันพระศาสนา ซ่ึ่�งปรากฏการณ์์นี้้�อาจ

เรีียกได้้ว่่า “วิิกฤตสััทธา” ก็เป็็นได้้ นอกจาก “สััทธา” 

จะเป็็นสิ่่�งที่่�มีีอิิทธิิพลต่่อองค์์รวมของพระพุุทธ

ศาสนาแล้้ว ยั ังมีีอิิทธิิพลต่่อตััวของปััจเจกบุุคคล

มากอีีกด้้วย เพราะส่่งผลต่่อความไว้้ใจในสิ่่�งต่่างๆ 

ของแต่่ละบุุคคล เพราะจะปลงใจเช่ื่�อ และยอมตาม

ลััทธิิความเช่ื่�อศาสนานั้้�นๆ 

	 ทั้้�งนี้้�ในทางพระพุุทธศาสนา สััทธา ตาม

หลักคำำ�สอนนั้้�น พระพุุทธเจ้้ามุ่่�งถึึงสััทธาอัันเกิิดจาก

ความรู้้�ในธรรมของพระองค์์ที่่�เกิิดจาก “วิิมัังสา 

ความสอบสวนพิิจารณา” โดยสอบสวนพระองค์์

ตั้้�งแต่่ความประพฤติิทางกาย ว าจาอาชีีพ ความ

ยั่่�งยืืนของความประพฤติ ิตลอดถึึงธรรมในพระองค์์ 

จึึงกล่่าวได้ว่้่าความสััทธาในพระพุทุธศาสนา ความ

เช่ื่�อที่่�ประกอบด้้วยเหตุผลที่่�ผ่่านการกลั่่�นกรองแล้้ว

จากปััญญานำำ�ไปสู่่�การดำำ�เนิินชีีวิิต ตั้้ �งแต่่ความ

ประพฤติิทางกาย ว าจา อาชีีพ ความยั่่�งยืืนของ

ความประพฤติติลอดถึึง การฟัังธรรม เพราะจะเกิดิ

ความตั้้�งใจที่่�จะรัับธรรม แต่่ความเช่ื่�อของคน



381ปีีที่่� 24 ฉบัับที่่� 3 (กรกฎาคม - กัันยายน 2567)                                         วารสารวิิชาการธรรมทรรศน์์

ปััจจุุบัันดููสัับสน อยู่่�มาก เพราะคนเราในปััจจุุบััน

ขาดหลักยึึดเหนี่่�ยวอันแน่่นอนมั่่�นคงของจิิตใจ 

สัังคมปััจจุุบัันมีีการเปลี่่�ยนแปลงในหลายด้้านขณะ

ที่่�เกิิดปััญหาจะมองหาหลักยึึดเหนี่่�ยว  ทางจิิตใจ

แตกต่า่งกัันออกไป แต่่คนส่่วนใหญ่ย่ึดึเอาพระพุทุธ

ศาสนาเป็็นที่่�ยึึดเหนี่่�ยว  ทางจิิตใจทำำ�ให้้มองเห็็น

แนวทางการแก้้ปััญหาด้้วยเหตุผลตามคำำ�สอนของ

พระพุุทธองค์์ ถึึงแม้้ว่่าคนบางส่่วนจะมีีความเช่ื่�อที่่�

แตกต่่างกัันก็็มีีเพีียงส่่วนน้้อย

	 ฉะนั้้�น จึ งจำำ�เป็็นอย่่างยิ่่�งสำำ�หรับคนที่่�

นัับถืือพระพุุทธศาสนาในปััจจุุบััน จะต้้องมีีความรู้้� 

ความเข้้าใจในเร่ื่�องของสััทธา ตามหลักคำำ�สอนของ

พระสััมมาสััมพุุทธเจ้้า เพ่ื่�อที่่�จะพิิจารณาให้้รู้้�เหตุ รู้้�ผล 

แล้้วจึงเช่ื่�อ ซ่ึ่�งในคััมภีีร์์พระอภิิธรรม ในส่่วนของ 

อภิิธััมมััตถสัังคหะ และอภิิธััมมััตถวิิภาวิินีีฎีีกาและ

ผู้้�ที่่�สนใจในเร่ื่�องสััทธาของทางพระพุุทธศาสนาตาม

หลักคำำ�สอนของพระพุุทธเจ้้าในพระอภิิธรรมให้้

สามารถแก้้ไขปัญหาการเกิิดความเช่ื่�อ และการปฏิิบััติิ

ในทางที่่�เกิิดทุุกข์์โทษตามความเช่ื่�อได้้ ทางผู้้�ศึึกษา

จึึงเห็็นสมควรที่่�นำำ�เร่ื่�องนี้้�มาทำำ�การศึึกษา และ

วิิเคราะห์์ ให้้เป็็นแนวในการปููพื้้�นทางจิิตและปััญญา

ของคนในปััจจุุบััน ได้้หลักที่่�ยึึดเหนี่่�ยวอันแน่่นอน

มั่่�นคงในการที่่�จะมีีความเช่ื่�อหรืือสััทธาต่่อไป

2.  สััทธาในคัมภีีร์์พระอภิิธรรม
	 สััทธาของบุุคคลนั้้�นย่่อมเน่ื่�องมากัับเหตุ

แวดล้้อมภายนอกประกอบกัับพื้้�นฐานทางจิิตใจ

และปััญญาของแต่่ละคนที่่�แตกต่่างกัันซ่ึ่�งมีีนััก

ปราชญ์หลายท่่านได้้ให้้ความหมาย และแนวคิด

เกี่่�ยวกับสััทธา เพ่ื่�อความเข้้าใจในเบื้้�องต้้นจึึงได้้ยก

มานำำ�เสนอโดยสัังเขป ดังนี้้� 

	 1. 	 ความหมายของสััทธา โดยทั่่�วไปสััทธา 

(Saddhã) หมายถึึง ความเช่ื่�อ ตามความหมายที่่�ให้้

ไว้้ดัังนี้้� พจนานุุกรมบาลีี-ไทย ฉบัับนัักศึึกษาให้้

ความหมายสััทธาไว้้คืือ ความเช่ื่�อหนังสืือบรรณานุกุรม 

สััททาวิิเสสวิิคคหะ วิิเคราะห์์ศััพท์์ไว้้ว่่า “สทฺธาสทฺท

หนํํสทฺธา. (ความเช่ื่�อ ชื่�อว่่าสััทธา)” และว่่า “สทฺท

หนฺติิเอตายสยวาสทฺทหติสทฺทหนมตฺฺตตเมววา  

เอสาติิ สทฺธา” (พระอุุดรคณาธิิการ (ชวิินทร์์ สระคำำ�) 

และจำำ�ลอง สารพััดนึึก, 2530, หน้า 786) ความ

เช่ื่�อเป็็นความรู้้�สึกของมนุุษย์์ที่่�เห็็นจริิง เห็็นตาม 

ฉะนั้้�น “ความเช่ื่�อ” คืื อ ความเห็็นตามด้้วยความ

มั่่�นใจ ความไว้้ใจในบุุคคลในสิ่่�งต่่างๆ ในการกระ

ทำำ�ความเช่ื่�อเกิิดขึ้้�นเม่ื่�อใด ความคิิดที่่�จะกระทำำ�จะ

เกิิดขึ้้�นเสมอ เช่่น เช่ื่�อทำำ�ดีต้้องได้้ดีี คนนั้้�นจะทำำ�ดี 

เช่ื่�อว่่าบุุญจะส่่งให้้เกิิดสุุข คนนั้้�นจะทำำ�บุญ (ผาสุุก 

มุุทธเมธา, 2535, หน้า 45) จากข้้อมููลที่่�ได้้ให้้ไว้้ตาม

ลำำ�ดับ พอจะประมวลความหมายของสััทธาได้้ว่่า 

สััทธา (Saddhã) โดยทั่่�วไปมีีความหมายที่่�กว้้าง 

เป็็นกลางๆ มิไิด้้มีีความหมายแคบเพียีง “ความเช่ื่�อ” 

อย่่างเดีียว เพราะยัังมีีความหมายอ่ื่�นๆ เช่่น ความ

เช่ื่�อถืือ ความเลื่่�อมใส การปลงใจเช่ื่�อ การยอมปักัใจ

เช่ื่�อ ความไว้้วางใจ ความมั่่�นใจความซื่่�อสััตย์์การ

ยอมรัับการยอมตามลััทธิิความเช่ื่�อศาสนา ความ

จงรักัภัักดีี เป็็นต้้นหากพิจิารณาในเร่ื่�องของน้ำำ��หนัก

ทางอารมณ์์ของสััทธาเป็็นหลักจะได้้ลัักษณะ 3 

ประการ ดังนี้้� 1) การทุ่่�มเททางอารมณ์มี์ีในระดัับต่ำำ�� 

หมายถึึง ความเช่ื่�อ ความเลื่่�อมใสโดยทั่่�วไป 2) การ

ทุ่่�มเททางอารมณ์์มีีในระดัับปานกลาง ห มายถึึง 

ความเช่ื่�อที่่�มีีระดัับทุ่่�มเทปานกลาง คืื อสััทธาที่่�ให้้



382 Dhammathas Academic Journal           Vol. 24 No. 3 (July - September 2024)

ความหมายรวมความไปถึึงความเช่ื่�อใจ ความ

ปลงใจเช่ื่�อ ความเช่ื่�อมั่่�น การยอมรัับ และ 3) การ

ทุ่่�มเททางอารมณ์์ มี ในระดัับสููงหมายถึึงความเช่ื่�อ

ที่่�มีีระดัับทุ่่�มเทสููง คืื อ สััทธาที่่�ให้้ความหมายรวม

ความไปถึึง ความมั่่�นใจแน่่วแน่่ ความไว้้วางใจ ความ

จงรัักภัักดีีสััทธาโดยทั่่�วไปนี้้�เป็็นสััทธาที่่�เกี่่�ยวข้้อง

สััมพัันธ์์กัับเร่ื่�องอารมณ์์ในลัักษณะที่่�เร้้าอารมณ์์ เร้้า

ความรู้้�สึกหรืือเข้้าไปสััมพัันธ์์กัับสิ่่�งอ่ื่�นด้้วยอารมณ์์

เป็็นสำำ�คัญเหตุผลมัักไม่่จำำ�เป็็น สำ ำ�หรับสััทธา

ประเภทนี้้� โดยเฉพาะเร่ื่�องของลััทธิิศาสนามักัจะดึึง

ศาสนิกชนของตนด้้วยสััทธาประเภทนี้้�มากเพราะ

สััทธาจะทำำ�ให้้เกิิดความจงรัักภัักดีีต่่อลััทธิิศาสนา

ของตนๆ สััทธาโดยทั่่�วไป จึงมีีความหมายเป็็นความ

เช่ื่�อที่่�เกี่่�ยวข้้องกัับอารมณ์์ไม่่เกี่่�ยวกับปััญญาและ

เหตุผล 

	 2. 	 ประเภทของสััทธา ตามหลัักคำำ�สอน

ทางพระพุุทธศาสนามีีการแยกสััทธาออกเป็็น 2 

ประเภทที่่�ชััดเจน โดยแยกเอาสััทธาที่่�ไม่่สััมพัันธ์์กัับ

ปััญญากัับสััทธาที่่�สััมพัันธ์์กัับปััญญาในที่่�บางแห่่ง

หมายถึึง สััทธาที่่�ไม่่ประกอบด้้วยปััญญาจััดเป็็น

สััทธาญาณวิิปปยุุตในที่่�บางแห่่งหมายถึึงสััทธาที่่� 

ประกอบด้้วยปััญญา จั ดเป็็นสััทธาญาณสััมปยุุต  

ได้้จััดสััทธา ไว้้ 2 ประเภท คืือ ชนิดที่่�ปิิดกั้้�นปััญญา

กัับชนิดที่่�เป็็นส่ื่�อนำำ�สู่่�ปัญญาดัังนี้้�ว่่า 1) สััทธาแบบ

ปิิดกั้้�นปััญญา ใช้้วิิธีีปลุุกเร้้าหรืือแม้้แต่่บัังคัับให้้เช่ื่�อ 

และพอเช่ื่�อแล้้วก็ ต้องมอบความไว้้วางใจให้้สิ้้�นเชิิง 

ห้้ามถาม ห้ามสงสััย สััทธาประเภทที่่� 1 นี้้�ไม่่ทำำ�ให้้

มีีการสืืบค้้นทางปััญญาต่่อไปเป็็นสััทธาที่่�ใช้้การ

บัังคัับ และ 2) สััทธาแบบส่ื่�อนำำ�สู่่�ปัญญา คืือ ความ

เช่ื่�อนั้้�นเป็็นตััวชักนำำ�ให้้สนใจเริ่่�มต้้นศึึกษา สืื บค้้น  

สิ่่�งทั้้�งหลายในโลกนี้้�มีีมากมาย เรายังัไม่่มีีจุุดเริ่่�มต้้น

ว่่าจะสนใจเร่ื่�องใด แต่่เม่ื่�อเกิิดสััทธาต่่อ บุคคลหรืือ

เร่ื่�องราวหลักการใด สััทธานั้้�นจะเป็็นปััจจััยที่่�ทำำ�ให้้

เรา มี จุุดเริ่่�มต้้น สััทธาทำำ�ให้้เรามีี ความสนใจและ

เข้้าไปหา โดยเฉพาะสััทธาในคนก็็เพ่ื่�อจะชัักนำำ�ให้้

เข้้าไปซัักถามเขาการที่่�สััทธา ในพระก็เ็พ่ื่�อจะเข้้าไป

หาและซัักถามท่่าน เพ่ื่�อให้้เกิิดความรู้้�และความ

เข้้าใจความจริิงยิ่่�งขึ้้�นไป (พระธรรมปิิฎก (ป.อ. 

ปยุุตฺฺโต), 2541, หน้า 107)

	 ข้้อความนี้้�ชี้้�ให้้เห็็นว่่าท่่านแยกสััทธาออก

เป็็น 2 ประเภทคืือ สััทธาที่่�ไม่่สััมพัันธ์์กัับปััญญา

หรืือปิิดกั้้�นปััญญา กั ับสััทธาที่่�สััมพัันธ์์กัับปััญญา

หรืือสััทธาที่่�เป็็นส่ื่�อนำำ�สู่่�ปัญญา สััทธา ทั้้ �งสอง

ประเภทนี้้�ดัังนี้้� 1) สััทธาญาณวิิปปยุุต หรืือสััทธาที่่�

ไม่่ประกอบด้้วยญาณนี้้� มีช่ื่�อเรีียกหลักว่่า “อทััสสน 

มููลิิกา สััทธา” หรืือ “อมููลิิกาสััทธา” สััทธาประเภท

ที่่�ไม่่มีีความเห็็นความเข้้าใจ อั นเกิิดจากปััญญา  

เป็็นมููลฐานรองรัับ เป็็นสััทธาที่่�เอีียงไปทางโมหะ 

หลงงมงายได้้ง่่าย ปสาทสััทธาและสััทธาฝ่่าย  

อาเวคะ สััทธาที่่�มุ่่�งเร้้าอารมณ์์ ก็ จััดอยู่่�ในสััทธา

ประเภทนี้้� สััทธาประเภทนี้้�เป็็นสััทธาที่่�ปิิดกั้้�น 

ปััญญา ปิ ดโอกาสที่่�จะให้้มีีการโต้้แย้้ง ตรวจสอบ 

ห้้ามสงสััย ห้ามถาม ใช้้วิิธีีปลุุกเร้้า บังคัับให้้เช่ื่�อ และ

ให้้ทำำ�ตามอย่่างเดีียว  อย่่างมืืดบอดสััทธาที่่�ยัังหวั่่�น

ไหวและเปลี่่�ยนแปลงได้้อยู่่�เสมอ เกิิดขึ้้�นและดัับ

หายไปได้้ มุ่่� งเร้้าอารมณ์์ ปลุุกระดมความรู้้�สึึก  

ไม่่เกี่่�ยวข้้องกัับเหตุผล ไม่่มีีเหตุผลรองรัับ ไม่่มีีการ

เห็็นเป็็นมููลฐานหรืือเช่ื่�ออย่่างลอยๆ สััทธาชนิด

เล่ื่�อมใสหรืือทำำ�จิตให้้ผ่่องใส ขึ้้ �นอยู่่�กับบุุคคล 

เร้้าอารมณ์์ และเป็น็ความเห็็น ความเช่ื่�อส่่วนบุุคคล 



383ปีีที่่� 24 ฉบัับที่่� 3 (กรกฎาคม - กัันยายน 2567)                                         วารสารวิิชาการธรรมทรรศน์์

2) สััทธาญาณสััมปยุตุสััทธาญาณสััมปยุุตเป็็นสััทธา

ที่่�ประกอบด้้วยญาณ คืื อ ปั ญญาความรู้้�  เรีียกอีีก

อย่า่ง หนึ่่�งว่่า “ทััสสนมูลิูิกาสััทธา” สััทธาที่่�มีีความ

เห็็นความเข้้าใจ อั นเกิิดจากปััญญาเป็็นมููลฐาน

รองรัับ สััทธาประเภทนี้้�จะมีีปััญญาคอยกำำ�กับและ

ตรวจสอบความผิิดถููกของสิ่่�งที่่�เช่ื่�อว่่าได้้หรืือไม่่ได้้ 

สััทธาที่่�มีีเหตุผลที่่�เรีียกว่่า อาการวตีสััทธา ก็จััดอยู่่�

ในสััทธาประเภทนี้้� สััทธาประเภทนี้้�จึึงเป็็นสััทธาที่่�

เปิิด กว้้างทางปััญญา ไม่่มีีการกั้้�นปััญญา แต่่เป็็นส่ื่�อ

นำำ�ไปสู่่�ปัญญา ไม่่ใช่่สััทธาประเภทญาณวิิปปยุุต 

หรืือสััทธาฝ่่ายอาเวค โดยส่่วนเดีียว  สััทธาญาณ

สััมปยุุตเป็็นสััทธาที่่�มีีเหตุผลที่่�เรีียกว่่า “อาการวตี 

สทฺธา” เพราะหมายถึึง สััทธาที่่�มีีการใคร่่ครวญ  

คิิดครวญอย่่างรอบคอบด้้วยดีี ข อบเหตุผล และ

สััทธาที่่�มีีการเห็็นเป็็นมููลฐานที่่�เรีียกว่่า สััทธาที่่�มีี

การเห็็นแจ้้งประจัักษ์์ชััด เข้้าใจชััดแจ้้ง เป็็นพื้้�นฐาน

หรืือเป็็นเบื้้�องต้้น

	 ลัักษณะของสััทธาญาณสััมปยุุตโดยสรุป 

คืือ เป็็นสััทธาที่่�มีีเหตุผล มีการใคร่่ครวญ คิดครวญ

อย่่างรอบคอบด้้วยดีี มี การเห็็นเป็็นมููลฐาน มี การ

เห็็นแจ้้งประจัักษ์์ชััด เข้้าใจ ชัดแจ้้ง ไม่่หวั่่�นไหวและ

เปลี่่�ยนแปลงได้้ยาก เกี่่�ยวข้้องกัับเหตุผล มีเหตุผล

รองรัับ มีการเห็็นเป็็นมููลฐานสััทธาทั้้�ง 2 ลักษณะนี้้� 

ปรากฏอยู่่�ในคำำ�สอนของพระพุทุธศาสนา หมายถึึง 

สััทธาญาณสััมปยุุตกัับสััทธาญาณวิิปยุุต สััทธาญาณ

สััมปยุุต พระพุุทธศาสนาจะเน้้นย้ำำ��ประกอบไปด้ว้ย

ปััญญาตั้้�งแต่่ทาน ศี ล ภ าวนาที่่�เกิิดรวมกัันกัับ

ปััญญาเสมอสููงสุุด ส่ วนสััทธาญาณวิิปปยุุตคืือมีี

ความเช่ื่�อที่่�ขาดปััญญา เป็็นการเช่ื่�อที่่�ไม่่มีีเหตุผล 

ไม่่ใช้้ปััญญาพิิจารณาไตร่่ตรอง เช่ื่�อแบบน้้อมใจเช่ื่�อ 

ปรงใจเช่ื่�อ เน้้นหนักไปทางอารมณ์์ ส่วนสััทธาญาณ

สััมปยุุตเน้้นไปทางเหตุุผลและมีีการใช้้ปััญญาเป็็น

ฐานรองรัับ

	 3. 	 การเกิิดสััทธา ความเช่ื่�อที่่�ประกอบ

ด้้วยเหตุผลผ่่านการกลั่่�นกรองแล้้ว จากปััญญาและ

เปรีียบเสมืือนเป็็นบัันใดขั้้�นแรกที่่�จะก้้าวไปสู่่�จุุด 

มุ่่�งหมายที่่�ตั้้�งใจไว้้ หรืื อในการปฏิิบััติิโดยพิิจารณา

การเกิิดจากคุุณสมบััติิของบุุคคลทั้้�งปััจจััยภายนอก 

และปััจจััยภายใน ดังนี้้� 

	 	 3.1	 สััทธาจากการถืือประมาณใน

ด้้านต่่างๆ คุณสมบััติิของบุุคคลเป็็นเหตุปััจจััยนำำ�มา

ให้้เป็็นเครื่่�องสััทธาได้มี้ีการแสดงไว้้ในประมาณ คืือ 

ปมาณิิกา 4 ประการ 1) รู ปประมาณหรืือผู้้�ถืือ

ประมาณในรููปร่่างหน้าตาสวย สง่ างาม ลั กษณะ

กิิริิยาวาจาดีี สมบููรณ์์พร้้อม พบเห็็นชอบใจเล่ื่�อมใส

เช่ื่�อถืือ 2) โฆสประมาณ บุคคคลที่่�ได้้รัับฟัังเสีียงพููด

จากไพเราะ ฟัังแล้้วเกิิดความเลื่่�อมใสสััทธาน่่าเช่ื่�อ

ถืือ 3) ลูขประมาณ หรืือผู้้�ถืือประมาณ ในความคร่ำำ��

หรืือเศร้าหมอง บุคคลที่่�มองเห็็นสิ่่�งของเก่่ามาก เช่่น 

โบสถ์หลังเก่่า หรืื อมองเห็็นการประทำำ�คร่ำำ��เครีียด

เคร่่งครััดก็็ชอบใจเล่ื่�อมใสน้อมใจสััทธา 4) ธรรม

ประมาณ หรืือผู้้�ถืือประมาณในธรรม บุคคลที่่�มอง

เห็็นการปฏิิบััติิดีีปฏิิบััติิชอบ คืือ ศีล สมาธิิ ปัญญา 

มีีความชอบ เล่ื่�อมใสน้อมใจเช่ื่�อธรรมประมาณผู้้�ถืือ

ประมาณในธรรม บุคุคลที่่�พิิจารณาด้ว้ยปััญญา เห็็น

สารธรรม หรืื อการปฏิิบััติิดีีปฏิิบััติิชอบ คืื อ ศี ล 

สมาธิิ ปัญญา จึงชอบใจเล่ื่�อมใสน้อมใจที่่�จะเช่ื่�อถืือ

ในอรรถกถา เรีียกบุุคคล 4 ประเภทนี้้�ว่่า รู ปััป

ปมาณิิกา โฆสััปปมาณิิกา ลูขััปปมาณิิกา และธััมมััป

ปมาณิิกา ตามลำำ�ดับ (พระธรรมปิิฎก (ป.อ.ปยุุตฺฺโต), 



384 Dhammathas Academic Journal           Vol. 24 No. 3 (July - September 2024)

2541) บุ คคล 3 จำ ำ�พวกต้้น ยั งมีีโอกาสผิดพลาด 

ได้้มาก เพราะอาจจะเกิิดอคติิ อาจถููกครอบงำ�� ถูก

ชัักจููง พาไป ด้ วยความรััก ความหลง ความกลััว 

หรืือติิดอยู่่�เฉพาะรููปแบบภายนอก ไม่่รู้้�จักคนที่่�ตน

พิิจารณาได้้อย่่างแท้้จริิง ไม่่เข้้าถึึงสิ่่�งอัันเป็็นสาระ

แก่่นสาร ได้้ ความเช่ื่�อของบุุคคล 3 จำำ�พวกนี้้�จึึงยััง

มีีโอกาสผิดพลาดได้้บุุคคลที่่� 4 คืือ ธัมมััปปมาณิิกา 

คืือเอาธรรมเป็็นประมาณจะทำำ�ให้้รู้้�จักคนที่่�ตน

พิิจารณาได้้อย่่างชััดเจนว่่าเป็็นคน ประเภทไหน  

ไม่่ถููกครอบงำ��หรืือถููกชัักจููงไปได้้ ความเช่ื่�อของ

บุุคคลที่่� 4 นี้้� จึงถููกต้้องไม่่ผิิดพลาด 

	 	 3.2 	สััทธาเกิิดจากการสดับเสีียงจาก

ภายนอกการสดับเสีียงจากภายนอก หรืื อข้้อมููล

จากภายนอก (ปรโตโฆสะ) คืื อ การได้้ยิินได้้ฟััง  

มาจากคนอ่ื่�น หรืื อมาจากการอ่่านตำำ�ราประเภท

ต่่างๆ รวมทั้้�งการถ่่ายทอดมาทางส่ื่�อแขนงต่่างๆ 

หรืือสิ่่�งตีีพิิมพ์์ต่่างๆ เม่ื่�อบุุคคลได้้ยินิได้้ฟัังข้้อมููลจาก

แหล่งภายนอกดัังกล่่าวบุคลที่่�ได้้รัับข้้อมููลต่่างๆ  

ส่่งผลถึึงบุุคคลที่่�ได้้ยิินได้้ฟัังหรืือได้้อ่่านข้้อมููลเป็็น

เร่ื่�องที่่�ทำำ�ให้เ้กิิดการคล้อ้ยเช่ื่�อตามข้้อมูลู ที่่�ตนได้รั้ับ

มาเป็็นเร่ื่�องจริิงตามนั้้�นได้้โดยปรโตโฆสะที่่�ทำำ�ให้้

เกิิดความเช่ื่�อได้้ ตั วเช่ื่�อมที่่�ทำำ�ให้้มิิตรนั้้�นเข้้ามามีี

อิิทธิิพลชัักจููงหรืือปัักใจเช่ื่�อมต่่อระหว่างมิิตรทำำ�ให้้

เกิิดความนิิยมชมชอบความเล่ื่�อมใสความซาบซึ้้�งใจ

ทำำ�ให้้เกิิดความเช่ื่�อ ถึึงตััวมิตรจะอยู่่�ใกล้้ แต่่ถ้้าไม่่

สััทธาก็็ไม่่มีีอิิทธิิพลชัักจููงได้้ หลั กการเบื้้�องต้้นข้้อ

หนึ่่�ง ในทางการศึึกษา คืือ กัลยาณมิิตรเป็็นปััจจััย

ให้้เกิิดสััทธา คืื อการคบหาบััณฑิิต หรืื อเสวนา

สััตบุุรุุษ เป็็นปััจจััยแห่่งสััทธา ผู้้�ใดแม้้จะเป็็นคนดีีมีี

ปััญญา แต่่เม่ื่�อยังัไม่่อาจ ให้้เขาเกิดิสััทธาได้ ้ก็ยังัไม่่

ได้้ ฐานะเป็น็กััลยาณมิิตร และการแสวงหาหรืือการ

คบหา ก็ยังัไม่่ได้้เกิิด เม่ื่�อสััทธาแล้ว้ ใจรัับ ก็นำำ�ความ

คิิดได้้ นำ ำ�พฤติิกรรมได้้ อาจให้้เกิิดการเลีียนแบบ

หรืือชัักจููงให้้รู้้�จักคิิดอย่่างถููกต้้องเป็็นอีีกขั้้�นตอน

หนึ่่�งต่่อไป (พระธรรมปิิฎก (ป.อ.ปยุุตฺฺโต), 2552, 

หน้า 642)

	 	 3.3 	สััทธาเกิดิจากการคิดิด้้วยตนเอง

การคิิดตริิตรองด้้วยตนเอง เป็็นเร่ื่�องของการคิิด

หาเหตุุผลด้้วยตนเอง ไม่่ว่่าจะเป็็นการคิิดอุุปมา

อุุปมััย การคิิดด้้วยเหตุด้้วยผล การคิิดด้้วยตรรกะ 

การคิิดด้้วยการอุุปมาน อนุุมาน การตรึึกตรองตาม

อาการที่่�ปรากฏให้้เห็็นเม่ื่�อความรู้้�จากการคิิดด้้วย

ตนเองสนองความอยากรู้้�อยากเห็็นในระดัับต้้นๆ 

ได้้ ก็ทำำ�ให้้มนุุษย์์เช่ื่�อมั่่�นในความคิิดของตนเอง เช่ื่�อ

ในสิ่่�งที่่�ตนเองคิิดและทำำ�อยู่่� ความเช่ื่�อที่่�เกิิดจากการ

คิิดด้้วยตนเองดัังกล่่าวนี้้� จัดเป็็นความเช่ื่�อที่่�มีคีวาม

เข้้มข้้นมากขึ้้�น มี พลััง มี ความมั่่�นคง และ

เปลี่่�ยนแปลงเป็็นอย่่างอ่ื่�นได้้ยาก ดังปรากฏในเร่ื่�อง

ความเช่ื่�อของเจ้้าลััทธิิต่่างๆ (ทีี.สีี. (ไทย) 9/9/43-

44) ที่่�สััทธา เช่ื่�อมั่่�นเฉพาะแต่ลั่ัทธิิของตนๆ อันัเกิิด

จากการรู้้�ที่่�ตนคิิดได้้ แต่่ไม่่ยอมรัับ ไม่่ยอมเช่ื่�อต่่อ

ลััทธิิอัันเกิิดจากความคิิดของคนอ่ื่�นหรืือเจ้้าลััทธิิอ่ื่�น

การคิิดด้้วยตนเองนี้้� เป็็นการอาศััยตนเองเป็็นหลัก 

ทำำ�ให้้เกิิดความรู้้�  ในระดัับจิินตามยปััญญา และ

ความรู้้�ดังักล่่าวสามารถทำำ�ให้ม้นุุษย์เ์กิิดความสััทธา

เช่ื่�อมั่่�น ต่อสิ่่�งที่่�ตนคิิดได้้

	 	 3.4 	สััทธาเกิดิจากการทดลองปฏิบัิัติิ

ด้้วยตนเองการทดลองปฏิิบััติิด้้วยตนเอง เป็็นการ

นำำ�ความรู้้�ที่่�ได้้จากการสดับจากภายนอกหรืือการ 

คิิดตริิตรองด้้วยตนเองจากภายใน มาทดลองปฏิิบััติิ 



385ปีีที่่� 24 ฉบัับที่่� 3 (กรกฎาคม - กัันยายน 2567)                                         วารสารวิิชาการธรรมทรรศน์์

เป็็นการนำำ�สิ่่�งที่่�ตนรู้้�มาพิิสููจน์์หาความจริิง เม่ื่�อผล

ปรากฏออกมา เป็็นที่่�น่่าพอใจก็็จะเช่ื่�อต่่อสิ่่�งนั้้�น

อย่่างมั่่�นคง การมีีประสบการณ์์จากการได้้ทดลอง 

ปฏิิบััติดิังักล่่าว จึงทำำ�ให้้เกิิดความเช่ื่�อในเร่ื่�องใดเร่ื่�อง

หนึ่่�งได้้ ความรู้้�ที่่�เกิิดจากการคิิด หรืือการได้้สดับรัับ

ฟัังมา หากผ่่านการปฏิบัิัติิทดลองดุแุล้้ว พบว่่าเร่ื่�อง

ดัังกล่่าวเป็็นเท็็จ ไม่่เป็็นประโยชน์ มี โทษโดยส่่วน

เดีียว ก็ จะถููกปฏิิเสธแต่่หากพบว่่า เร่ื่�องดัังกล่่าว 

เป็็นเร่ื่�องจริิง เป็็นประโยชน์ มี คุุณโดยส่่วนเดีียว  

ก็็จะได้้รัับการยอมรัับเอาโดยอาการ คืื อ เช่ื่�อมั่่�น 

สิ่่�งที่่�ตนรู้้�อย่า่งมั่่�นคงแน่่วแน่่ ความเช่ื่�อที่่�เกิิดขึ้้�นจาก

การมีีประสบการณ์์ในเร่ื่�องใดเร่ื่�องหนึ่่�งนี้้� จึงมัักเป็็น

ความเช่ื่� อที่่� มั่่� นคง มี พลััง และยากแก่่การ

เปลี่่�ยนแปลงเป็็นอย่่างอ่ื่�น การมีีประสบการณ์์จาก

การได้้ปฏิิบััติิทดลองด้้วยตนเอง ทำ ำ�ให้้เกิิดความรู้้�

ในระดัับ ภาวนามยปััญญาได้้ และความรู้้�ในระดัับ

นี้้�ก็็ทำำ�ให้้เกิิดสััทธาเช่ื่�อมั่่�นอย่่างมั่่�นคงยิ่่�งกว่่า ความ

เช่ื่�อที่่� เกิิดขึ้้�นจากการสดับรัับฟัังมา หรืื อจากการ

คิิดด้้วยตนเองได้้ เพราะเป็็นความเช่ื่�ออัันเกิิดจาก

การมี ีประสบการณ์ต์รง สััมผััสด้วยใจและรับัรู้้�ด้วย

ปััญญาของตนนั่่�นเอง (พระธรรมปิิฎก (ป.อ.ปยุุตฺฺโต), 

2552, หน้า 642)

	 ดัังนั้้�น สััทธา ความเช่ื่�อ จึงเกิิดจากสาเหตุ

ใหญ่ๆ อยู่่�  4 ประการ ฉะนั้้�นบุุคคลบางคนอาศััย

เพีียงการได้้เห็็นรููปหรืือสดัับเสีียงจากผู้้�อื่่�นก็็เช่ื่�อ 

บุุคคลบางคนยัังไม่่เช่ื่�อในทัันทีี แต่่จะเช่ื่�อหลังจาก

ได้้คิิดตริิตรองด้้วยตนเองเป็็นอย่่างดีีแล้้ว และบาง

คนแม้้สดับมาจากคนอ่ื่�นก็็ยัังไม่่เช่ื่�อ แม้้คิิดตริิตรอง

ด้้วยตนเองเป็็นอย่่างดีีแล้้วก็ยัังไม่่เช่ื่�อ แต่่จะเช่ื่�อ  

ก็็ต่่อเม่ื่�อได้้ปฏิิบััติิทดลองดููผลที่่�เกิิดขึ้้�นเป็็นเช่่นไรจึึง

จะยอมเช่ื่�อต่่อผลที่่�ปรากฏ ซ่ึ่�งบุุคคลประเภทหลังนี้้� 

เป็็นบุุคคลที่่�ไม่่เช่ื่�อง่่าย มี สััทธาตั้้�งอยู่่�บนฐานของ

ปััญญาอย่า่งแท้้จริิง เพราะตราบใดที่่�ยังัไม่่ได้้พิิสููจน์์

ทดลองความรู้้�ที่่�ตนได้้ สดั บรัับฟัังมาหรืือได้้คิิดค้้น 

ด้้วยตนเอง จนรู้้�ด้วยใจ รู้้�ด้วยปััญญา ก็จะยัังไม่่เช่ื่�อ

ในทัันทีี

	 4. 	 ลัักษณะของสััทธาในคััมภีี ร์์พระ

อภิิธรรม สััทธามีีลัักษณะอยู่่�ด้วยกััน 4 ประการคืือ 

1) กั มมสััทธา เช่ื่�อกรรม เช่ื่�อกฎแห่่งกรรม เช่ื่�อว่่า

กรรมมีีอยู่่�จริิง คืือ เช่ื่�อว่่า เม่ื่�อทำำ�อะไรโดยมีีเจตนา 

คืือ จงใจทำำ�ทั้้�งรู้้� ย่ ่อมเป็็นกรรม คืื อ เป็็นความ 

ชั่่�วความดีีมีีขึ้้�นในตนเป็็นเหตุปััจจััย ก่อให้้เกิิดผลดีี

ผลร้้ายสืืบเน่ื่�องต่่อไป การกระทำำ�ไม่่ว่่างเปล่่า และ

เช่ื่�อว่่าผลที่่�ต้้องการ จะสำำ�เร็็จได้้ด้้วย การกระทำำ� 

มิิใช่่ด้้วยอ้้อนวอนหรืือนอนคอยโชค เป็็นต้้น 2)  

วิิปากสััทธา เช่ื่�อวิิบาก เช่ื่�อผลของกรรม เช่ื่�อว่่าผล

ของกรรมมีจีริิง คืือ เช่ื่�อว่่า กรรมที่่�ทำำ�แล้ว้ย่อ่มมีีผล 

และผลต้้องมีีเหตุ ผ ลดีีเกิิดจากกรรมดีี ผ ลชั่่�วเกิิด

จากกรรมชั่่�ว 3) กัมมััสสกตาสััทธา เช่ื่�อความที่่�สััตว์์

มีีกรรมเป็็นของตน เช่ื่�อว่่าแต่่ละคนเป็็น เจ้้าของ  

จะต้้องรัับผิิดชอบ เสวยวิิบาก เป็็นไปตามกรรม 

ของตน และ 4) ตถาคตโพธิิสััทธา เช่ื่�อความตรััสรู้้� 

ของพระพุุทธเจ้้า มั่่ �นใจในองค์์พระตถาคตว่่า  

ทรงเป็็นพระสััมมาสััมพุุทธะ ทรงพระคุุณ ทั้้ �ง 9 

ประการ ตรััสธรรม บัญญััติิวิินััยไว้้ด้้วยดีี ทรงเป็็น

ผู้้�นำำ�ทางที่่�แสดงให้้เห็็นว่่า มนุุษย์์ คืื อ เราทุุกคนนี้้� 

หากฝึึกตนด้้วยดีีก็็สามารถเข้้าถึึงภููมิิธรรมสููงสุุด 

บริิสุุทธิ์์�หลุดพ้้นได้้ ดั งที่่�พระองค์์ทรงบำำ�เพ็็ญไว้้ 

(พระพรหมคุุณาภรณ์์ (ป.อ.ปยุุตฺฺโต), 2552, หน้ า 

140-141)



386 Dhammathas Academic Journal           Vol. 24 No. 3 (July - September 2024)

	 ดัังนั้้�น คนที่่�จะมีีสััทธาเกิิดความเช่ื่�อหมด

ความสงสััยในพระพุุทธศาสนาประกอบด้้วย 2 

ประการ 1) ได้้ค้้นศึึกษาเจาะลึกึในพระพุทุธศาสนา

เข้้าถึึงแนวทางปฏิิบััติิตามคำำ�สอนของพระพุุทธเจ้้า 

และการเข้้าบวชเรีียนเป็็นพุุทธบริิษััทเจริิญรอย 

ตามพระพุุทธศาสนา ซ่ึ่�งนำำ�ไปสู่่�แนวทางดัับทุุกข์์

หรืือปฏิิบััติิถึึงขั้้�นสููง 2) พุทธศานิิกชน ที่่�มีีความเช่ื่�อ

และสััทธาตั้้�งแต่่บรรพบุุรุุษสืืบทอดกัันมาใช้้หลักคำำ�

สอนของพระพุุทธองค์์ เป็็นที่่�ยึดึเหนี่่�ยวจิตใจในการ

ดำำ�เนิินชีีวิิต ด้วยมีีความเช่ื่�อในหลักการ เหตุผลและ

ปััญญา บางคนรู้้�แต่่ไม่่ได้้นำำ�ไปปฏิิบััติิก็็เป็็นเหตุผล

ตามมาดัังที่่�ได้้กล่่าวธรรมไว้้ในคััมภีี พระอภิิธรรม

สััทธา มีลัักษณะอยู่่�ด้วยกััน 4 ประการ (1) กรรม

สััทธา เช่ื่�อกรรม เช่ื่�อกฎแห่่งกรรม (2) วิิบากสััทธา 

เช่ื่�อวิิบาก เช่ื่�อผลของกรรม (3) กั ัมมััสกตาสััทธา 

เช่ื่�อความ ที่่�สััตว์์มีีกรรมเป็็นของตนเอง (4) ตถาคต

โพธิิสััทธา เช่ื่�อความตรััสรู้้�ของพระพุุทธเจ้้า มั่่ �นใจ

องค์์พระตถาคตว่่าทรงเป็็นพระสััมมาสััมพุุทธ 

	 5. 	 การวิิเคราะห์์คุุณค่่าของสััทธาทาง

พระพุุทธศาสนาในคััมภีีร์์พระอภิิธรรมสััทธาเป็็นสิ่่�ง

ที่่�มีีความลึึกซึ้้�งมีีอิิทธิิพลต่่อตััวบุคคลผู้้�เป็็นอย่่าง

มาก ในคำำ�สอนทางพระพุุทธศาสนานั้้�น สััทธาเป็็น

ธรรมฝ่่ายดีี มีคุุณค่่าเป็็นพยานหลักฐานถึึงสิ่่�งที่่�มอง

ไม่่เห็็น และไม่่งมงาย ผู้้� เขีียนจึึงได้้มีีการศึึกษา

ค้้นคว้้าและนำำ�เอาข้้อมููลต่่างๆ ที่่�เกี่่�ยวข้้องกัับสััทธา 

ทางพระพุุทธศาสนาที่่�ปรากฏในคััมภีีร์์พระอภิิธรรม

มาวิิเคราะห์์ให้้เห็็นถึึงคุุณค่่าของสััทธา ได้้แก่่

	 	 5.1	 สััทธามีีหน้าที่่�เป็็นเคร่ื่�องทำำ�ลาย

หรืือกำำ�จัดกล่่าวคืือ หน้ าที่่�ประการแรกของสััทธา

ได้้แก่่ การทำำ�ลายอััสสััทธิิยะ ความไม่่มีีสััทธา และ

วิิจิิกิิจฉา ความลัังเลสงสััย ให้้หมดไป หรืือทำำ�ให้้องค์์

ธรรมทั้้�งสองประการเกิิดขึ้้�นไม่่ได้้ คืือ 1) สััทธาทำำ�

หน้าที่่�ทำำ�ลายอััสสััทธิิยะคืือทำำ�ลายความเป็็นผู้้�ไม่่มีี

สััทธา ความไม่่เช่ื่�อ ความไม่่สััทธา ไม่่น้้อมใจเช่ื่�อ  

ไม่่ปลงใจเช่ื่�อ หากเป็น็คุุณสมบััติิของบุุคคล เรีียกว่่า 

“อััสสััทธะ”หมายถึึง บุคคลผู้้�ไม่่มีีสััทธา ผู้้�ไม่่มีีความ

เช่ื่�อ อั สสััทธิิยะจััดเป็็นองค์์ธรรมข้้อหนึ่่�งที่่�เป็็น 

เคร่ื่�องปิิด กั้้ �นทางปััญญา ทำ ำ�ให้้ตนเองไม่่สามารถ

จะได้้รัับรู้้�เร่ื่�องใหม่จากที่่�ตนเองเคยรู้้�  สััทธาเป็็น

เคร่ื่�อง ขจั ดอััสสััทธิิยะได้้ ตามพระพุุทธเจ้้าว่่า 

“ความเช่ื่�อ เ ป็็นทางดัับสนิทของบุุคคลผู้้� ไ ม่่

สััทธา”(ม.มูู. (ไทย) 12/108/61) เม่ื่�อความเช่ื่�อเกิิด

ขึ้้�น ความไม่่เช่ื่�อก็็ดัับสนิท หายไป การกำำ�จัดความ

ไม่่เช่ื่�อ ให้้ดับัหายไปจึึงเป็็นหน้าที่่� โดยตรงของสััทธา 

เพราะคนที่่�มีีความเช่ื่�อในเร่ื่�องใดเร่ื่�องหนึ่่�ง เช่่น  

เร่ื่�องการทำำ�บุญ คนที่่�เช่ื่�อก็็จะชอบทำำ�บุญเพราะ 

การทำำ�บุญประกอบให้้ความดีีเกิิดขึ้้�น การมอบ  

การบริิจาคสิ่่�งต่่างๆให้้ผู้้�อื่�นหรืือแก่สั่ัตว์์อ่ื่�น ไม่่ว่่าจะ

เป็็นบุุญเลี้้�ยงพระ การตัักบาตร การถวายสัังฆทาน 

การบริิจาคสิินทรััพย์์ การทำำ�โรงทานบริิจาคอาหาร 

การถืือศีีล การฝึึกอบรมและขััดเกลาจิิตใจให้้

สะอาดเพื่่�อให้้ได้้ปััญญาเกิิดขึ้้�น เม่ื่�อผู้้�ปฏิิบััติิได้้รัับ

ผล ที่่ �ผ่่านการปฏิิบััติิมาเกิิดผลดีีกัับตััวเองก็็จะสิ้้�น

ความสงสััยที่่�ไม่่เช่ื่�อในความไม่สั่ัทธา ความไม่สั่ัทธา

จึึงหายไป คนที่่�มีีสััทธาอย่่างหนึ่่�งจึึงแตกต่่างจากคน

ไม่่สััทธาเร่ื่�องนั้้�น ความเช่ื่�อจึึงเป็็นแนวทางให้้คนที่่�

มีีสััทธาหลีกเลี่่�ยง ไม่่คบหาสมาคมด้้วยคนที่่�ไม่่มีี

สััทธาดัังที่่�มีคีำำ�รับรองว่่า “ความเช่ื่�อเป็็นทางสำำ�หรับ

หลีกเลี่่� ยง บุุคคลผู้้� ไ ม่่ มีี สััทธา”(ม . มูู .  ( ไทย) 

12/106/59) และ 2) สััทธาทำำ�หน้าที่่�ทำำ�ลาย



387ปีีที่่� 24 ฉบัับที่่� 3 (กรกฎาคม - กัันยายน 2567)                                         วารสารวิิชาการธรรมทรรศน์์

วิิจิิกิิจฉาคืือทำำ�ลายความลัังเลสงสััย ไม่่สามารถ

ตััดสิินใจได้้ เป็็นอกุุศลธรรมประเภทนิิวรณ์์ธรรมที่่�

เป็็นเคร่ื่�องขวางกั้้�นความเจริิญ หรืื อขััดขวางจิิตใจ

ไม่่ให้้ ก้ าวหน้้าในการปฏิิบััติิธรรม (องฺฺ.ปญฺฺจก. 

(ไทย) 22/51/64) เพราะความลัังเลสงสััยทำำ�ให้้

บุุคคลคอยพะวงสงสััยในสิ่่�งที่่�ตนเอง ปฏิิบััติิอยู่่� 

ทำำ�ให้้ไม่่แน่่ใจในสิ่่�งที่่�ตนปฏิิบััติิ ไม่่แน่่ใจในผลที่่�จะ

เกิิดตามมา จึงทำำ�ให้้เกิิดความกัังวลใจ ทำำ�อะไร ไม่่

เต็็มความสามารถทั้้�งกายและใจแต่่เม่ื่�อบุุคคลเกิิด

ความสััทธาเช่ื่�อมั่่�นในสิ่่�งใดสิ่่�งหนึ่่�ง หรืือในบุุคคลใด

บุุคคลหนึ่่�ง ความเช่ื่�อดัังกล่่าวจะไม่่ทำำ�ให้้เกิิดความ

สงสััยลัังเลในเร่ื่�องใดๆ ที่่�ตนเองเช่ื่�อ หรืือบุุคคลที่่�ตน

เช่ื่�อจึึงทำำ�ให้้ลงมืือปฏิิบััติิเพ่ื่�อให้้เกิิดผลอย่่างเต็็ม

ความสามารถกายใจ 

	 	 5.2 	สััทธาเป็็นปััจจััยให้้เกิิดกุุศลธรรม 

1) เป็็นปััจจััยให้้เกิิดปีีติิ โดยสััทธาจะทำำ�ให้้จิิตเกิิด

ปีีติิ ความอิ่่�มเอิิบ ซาบซ่่าน เม่ื่�อเกิิดสััทธาต่่อสิ่่�งใด

สิ่่�งหนึ่่�งหรืือ บุ คคลใดบุุคคลหนึ่่�งอย่่างแรงกล้้าใน

ครั้้�งแรก มั ักทำำ�ให้้เกิิดอาการขนลุุก ซู่่�ซ่ าและ

ซาบซ่่านทั่่�วทั้้�ง ส รรพางค์์กาย ลั กษณะอาการดััง

กล่่าวจัดเป็็นอาการของปีีติิ มี พุุทธพจน์์แสดงเร่ื่�อง

สััทธาเป็็นเหตุ ปัจจััยให้้เกิิดปีีติิ ไว้้ว่่าภิิกษุุทั้้�งหลาย 

ก็็อะไรเล่่า เป็็นเหตุที่่�อิิงอาศััยแห่่งปีีติิ ควรกล่่าวว่า 

ความปราโมทย์ ์ภิกษุุทั้้�งหลาย เรากล่่าวแม้้ซ่ึ่�งความ

ปราโมทย์์ ว่ามีีเหตุที่่�อิิงอาศััย มิได้้กล่่าวว่าไม่่มีีเหตุ

ที่่�อิิง อาศััย ภิกษุุทั้้�งหลาย ก็อะไรเล่่า เป็็นเหตุที่่�อิิง

อาศััยแห่่งความปราโมทย์์ ควรกล่่าวว่า “สััทธา 

ภิิกษุุทั้้�งหลาย เรากล่่าวแม้้ซ่ึ่�งสััทธาว่่ามีีเหตุที่่� 

อิิงอาศััย มิ ได้้กล่่าวว่าไม่่มีีเหตุที่่�อิิงอาศััย” (สํํ.นิิ. 

(ไทย) 16/69/30) 2) เป็็นปััจจััยทำำ�ให้้เกิิดความสุุข 

คืือ สััทธาทำำ�ให้้เกิิดความสุุข ดังพุุทธศาสนสุุภาษิิต

ว่่า สุขา สทฺธา ปติิฏฺฺฐิิตา (ขุุ.ธ. (บาลีี) 25/33/59) 

(สััทธาตั้้�ง มั่่ �นแล้้ว นำ ำ�ความสุุขมาให้้)พุุทธศาสน

สุุภาษิิตนี้้� แสดงให้้เห็็นถึึงความสำำ�คัญหรืือประโยชน์ 

ของสััทธาคืือ สััทธาสามารถนำำ�ความสุุขมาให้้ได้้ 

เพราะเม่ื่�อเกิิดสััทธาแล้้วก็จะเกิิด ความสบายใจตาม

มาเช่่นทำำ�การงานนานาประการด้้วยสััทธา ศึึกษา

เล่่าเรีียนสััทธา ทำำ�บุญ ทำำ�กุศลด้้วยสััทธา ไหว้พระ

สวดมนต์์ด้้วยสััทธา การสรรเสริญพระพุุทธเจ้้าด้้วย

สััทธา เป็็นต้้นล้้วนทำำ�ให้้เกิิดความสบายใจเป็็น 

ความสุุขได้้ทั้้�งสิ้้�น ห ากทำำ�อะไรที่่�เป็็นความดีีงาม

ด้้วยแรงสััทธา ก็ ย่่อมเป็็นเหตุทำำ�ให้้เกิิดสุุขได้้แต่่ 

หากทำำ�ด้วยความไม่่สััทธา ทำ ำ�ด้วยความ จำ ำ�ใจฝืืน

สััทธา ประหนึ่่�งว่่าถููกบัังคัับให้้กราบไหว้ในสิ่่�งที่่�ตน

ไม่่สััทธาก็็จะทำำ� ด้วย ความไม่่สบายใจ อึดอััดเป็็น

ทุุกข์์ได้้ มีพระพุุทธพจน์์แสดงเร่ื่�องสััทธาที่่�เป็็นเหตุ

ปััจจััยให้้เกิิดความสุุขไว้้ในโคคธสููตรว่่า “สััทธาศีีล

ความเล่ื่�อมใสและการเห็็นธรรมมีีอยู่่�แก่่ผู้้� ใด  

ผู้้�นั้้�นแลย่อ่มบรรลุคุวามสุุขอันหยั่่�งลงในพรหมจรรย์์

ตามกาล”(สํํ.ม. (ไทย) 19/1415/345) และมีี

ข้้อความเป็็นพุุทธพจน์์ยืืนยัันชััดอีีกว่่าก็็อะไรเล่่า 

เป็็นเหตุที่่�อิิงอาศััยแห่่งสุุขควร กล่่าวว่า ปัสสััทธิิ...

ภิิกษุุทั้้�งหลาย ก็ อะไรเล่่าเป็็นเหตุที่่�อิิงอาศััยแห่่ง

ปััสสััทธิิ ควรกล่่าวว่า ปีติ.ิ..ภิิกษุุทั้้�งหลาย ก็อะไรเล่่า 

เป็็นเหตุที่่�อาศััย แห่่งปีีติิ ควรกล่่าวว่า ความ

ปราโมทย์์...ภิิกษุุทั้้�งหลาย ก็อะไรเล่่า เป็็นเหตุที่่�อิิง

อาศััยแห่่งความปราโมทย์์ ควรกล่่าวว่า “สััทธา 

ภิิกษุุทั้้�งหลาย เรากล่่าวแม้้ซ่ึ่�งสััทธาว่่ามีีเหตุที่่�อิิง

อาศััย มิได้้กล่่าว ว่าไม่่มีีเหตุที่่�อิิงอาศััย” (สํํ.นิิ. (ไทย) 

16/69/30) 



388 Dhammathas Academic Journal           Vol. 24 No. 3 (July - September 2024)

	 	 5.3	 เป็็นปััจจััยทำำ�ให้้เกิิดศีีล คืือ สััทธา

เป็็นปััจจััยให้้เกิิดศีีลได้้ โดยเฉพาะการปฏิิบััติิตาม

ศีีล อั นเป็็นข้้อบััญญััติิทางลััทธิิศาสนาต่่างๆ การ

ปฏิิบััติิตามศีีลด้้วยอาศััยสััทธาเป็็นหลักเพ่ื่�อให้้เกิิด

การยอมรัับ และสมัครใจ ปฏิิบััติิตามกฎ ข้้อบััญญััติิ

นั้้�นๆ โดยไม่่มีีการโต้้แย้้ง คิ ดค้้านหรืือฝ่่าฝืืนกฎ  

ข้้อบััญญััติิดัังกล่่าว  โดยสััทธาที่่�ใช้้ก็็ได้้ ทั้้ �งสอง

ลัักษณะคืือสััทธาที่่�ใช้้เหตุผลและไม่่ใช้้เหตุผล  

ดัังนี้้�แรงจููงใจที่่�ต้้องการในการปฏิิบััติิตามศีีลแบบ

พุุทธธรรม ได้้แก่่ อาการวตีสััทธา คืือ ความมั่่�นใจ 

(Confidence) ในกฎแห่่งกรรม โดยมีีความเข้้าใจ

พื้้�นฐาน มองเห็็นเหตุผลว่่าพฤติิกรรม และผลของ

มัันจะต้้องเป็็นไปตามแนวทางแห่่งเหตุปััจจััยส่่วน

แรงจููงใจที่่�จะต้้องการในการปฏิิบััติิตามศีีลของ

ศาสนาเทวนิยม ได้้แก่่ สััทธา แบบภัักดีี (Faith) คืือ 

เช่ื่�อ ยอมรัับ และทำำ�ตามสิ่่�งใดๆ ก็ตามที่่�กำำ�หนดว่่า 

เป็็นเทวประสงค์์ มอบความไว้้วางใจให้้โดยสิ้้�นเชิิง 

ไม่่ต้้องถามหาเหตุผุล และวิิธีีของการปฏิบัิัติิตามศีีล 

โดยอาศััยสััทธาเป็็นหลักนี้้�ยัังทำำ�ให้้เกิิดความมั่่�นคง 

ตั้้�งมั่่�นแนวแน่่ดัังคำำ�รับรองว่่า“ในขั้้�นศีีล สััทธา เป็็น

หลักยึดึช่่วยคุ้้�มศีีลไว้้ โดยเหนี่่�ยวรั้้�งจากความชั่่�วและ

ทำำ�ให้้มั่่�นคงในสุุจริิต สััทธา เพ่ื่�อการนี้้� แม้้ไม่่มีีความ

คิิดเหตุผลคืือไม่่ประกอบด้้วยปััญญาใช้้ได้้ และ

ปรากฏ บ่ อยๆ ว่ าสััทธาแบบเช่ื่�อดิ่่�ง โดยไม่่คิิด

เหตุผลนั้้�น ใช้้ประโยชน์ในขั้้�นศีีลดีีกว่่าสััทธาที่่�มีีการ

ใช้้ ปัญญาด้้วยซ้ำำ��” (พระธรรมปิิฎก (ป.อ.ปยุุตฺฺโต), 

2552, หน้า 727)

	 	 5.4	 เป็็นปััจจััยทำำ�ให้้เกิิดสมาธิิ คืื อ 

สััทธาเป็็นปััจจััยให้้เกิิดสมาธิิ คืือความแน่ว่แน่่ จิตใจ

ตั้้�งมั่่�น ไม่่หวั่่�นไหวโอนเอนไป มาต่่อสิ่่�งที่่�ทำำ�ให้้

กระทบจิติใจ มีพระพุุทธพจน์์รัับรองไว้้ว่่า“ภิิกษุุทั้้�ง

หลาย ก็อะไรเล่่า เป็็นเหตุที่่�อิิงอาศััยแห่่งสมาธิิ ควร

กล่่าวว่าสุุขภิกษุุทั้้�งหลายเรากล่่าวแม้้ซ่ึ่�งสุุขว่า มีเหตุ

ที่่�อิิงอาศััย มิ ได้้กล่่าวว่าไม่่มีีเหตุที่่�อิิงอาศััย ภิ กษุุ 

ทั้้�งหมาย ก็ อะไรเล่่า เป็็นเหตุที่่�อิิงอาศััยแห่่งสุุข  

ควรกล่า่วว่า ปัสสััทธิิภิิกษุุทั้้�งหลาย เรากล่่าว แม้้ซ่ึ่�ง

ปััสสััทธิิ ว่ามีีเหตุที่่�อิิงอาศััย มิได้้กล่่าวว่า ไม่่มีีเหตุที่่�

อิิงอาศััยภิิกษุุทั้้�งหลาย ก็อะไรเล่่าเป็็นเหตุที่่�อิิงอาศััย

แห่่งปััสสััทธิิ ควรกล่่าวว่า ปี ติิภิิกษุุทั้้�งหลาย  

เรากล่่าวแม้้ซ่ึ่�งปีีติิว่่ามีีเหตุ ที่่ �อิิงอาศััยมิิได้้กล่่าวว่า

ไม่่มีีเหตุที่่�อิิงอาศััยภิิกษุุทั้้�งหลาย ก็อะไรเล่่าเป็็นเหตุ

ที่่�อิิงอาศััย แห่่งปีีติิ ควรกล่่าวว่า ความปราโมทย์์

ภิิกษุุทั้้�งหลาย เรากล่่าวแม้้ซ่ึ่�งความปราโมทย์์ ว่ามีี

เหตุ ที่่�อิิงอาศััยมิิได้้กล่่าวว่าไม่่มีีเหตุที่่�อิิงอาศััย ดูกร

ภิิกษุุทั้้�งหลาย ก็ อะไรเล่่า เป็็นเหตุที่่�อิิงอาศััยแห่่ง

ความปราโมทย์์ ควรกล่่าวว่า สััทธาภิิกษุุทั้้�งหลาย 

เรากล่่าวแม้้ซ่ึ่�งสััทธาว่่ามีีเหตุ ที่่�อิิงอาศััย มิได้้กล่่าว

ว่่าไม่่มีีเหตุอิิงอาศััย”(สํํ.นิิ.(ไทย) 16/69/30) ในขั้้�น

สมาธิินี้้� สััทธา ช่วยให้้เกิิดสมาธิิได้้ ทั้้�งในแง่่ที่่�ทำำ�ให้้

เกิิดปีีติิสุุขแล้้วทำำ�ให้้จิิตใจเกิิดความปราโมทย์์  

เกิิดปีีติิ ปัสสััทธิิและความสุุข ความสงบมั่่�นคงและ

ในแง่่ที่่�ทำำ�ให้้เกิิดความเพีียรพยายาม แกล้้วกล้้า 

ทำำ�ให้้จิิตใจเกิิดความเข้้มแข็็งมั่่�นคงแน่่วแน่่ และ

สััทธาประเภทนี้้�แม้้เป็็นสััทธาประเภท ญาณวิิปปยุุต

ก็็ใช้้ได้้ดัังคำำ�รับรองว่่า “สััทธาช่่วยให้้เกิิดสมาธิิสััทธา

เพ่ื่�อการนี้้� แม้้เป็็นแบบเช่ื่�อดิ่่�งโดยไม่่ใช้้ความคิิด

เหตุผล ก็ ใช้้ได้้เช่่นเดีียวกันและมีีคำำ�รับรองอีีกว่่า

สััทธาที่่�ไม่่มีีปััญญารองรัับ ก็ เป็็นแรงส่่งถึึงสมาธิิได้้

เหมืือนกัันอาจเป็็นสมาธิิขั้้�นสููง มากถึึงเจโตวิิมุุตติิ

ชนิดที่่�ยัังกำำ�เริิบกลัับกลายได้้แต่่ติิดจบ อยู่่�แค่่นั้้�น  



389ปีีที่่� 24 ฉบัับที่่� 3 (กรกฎาคม - กัันยายน 2567)                                         วารสารวิิชาการธรรมทรรศน์์

ไม่่ส่่งผลต่่อถึึงปััญญา และอาจขััดขวางปััญญาด้้วย 

ส่่วนสััทธาที่่�มีีปััญญากำำ�กับหนุนสมาธิิให้้เกิิดขึ้้�น

เพีียงเพ่ื่�อเป็็น พลัังช่่วยส่่งเสริมความเจริิญปััญญา

ยิ่่�งๆขึ้้�นไป (พระธรรมปิิฎก (ป.อ.ปยุุตฺฺโต), 2552, 

หน้า 727-728) และพลัังสมาธิิ คืื อพลัังของจิิตที่่�

สงบตั้้�งมั่่�น เด็็ดเดี่่�ยว  เม่ื่�อสััทธาเช่ื่�อมั่่�นต่่อสิ่่�งใดสิ่่�ง

หนึ่่�ง หรืื อบุุคคลใดบุุคคลหนึ่่�งเป็็นอย่่างยิ่่�งย่่อม

ทำำ�ให้้จิิตใจเกิิดสมาธิิ ตั้้�งมั่่�น แน่่วแน่่ได้้ ยิ่่�งความเช่ื่�อ

มีีมากเท่่าไร พลัังแห่่งสมาธิิก็็จะยิ่่�งมีีมากเท่่านั้้�น 

	 	 5.5 	เป็็นปััจจััยทำำ�ให้้เกิิดปััญญา คืื อ 

สััทธาเป็็นปััจจััยให้้เกิิดปััญญาเป็็นสััทธาที่่�ส่่งเสริม

ความคิิดวิิจััยวิิจารณ์์ จนทำำ�ให้้ เกิิดความก้้าวหน้า

แก่่ปััญญา อั นเป็็นลัักษณะ การใช้้สััทธาช่่วยเกื้้�อ

หนุนปััญญาและนัับว่่าเป็็นขั้้�นแรก ที่่ �สำำ�คัญในการ

พััฒนาปััญญาว่่า “สััทธาเป็็นเพีียงขั้้�นหนึ่่�งใน

กระบวนการพััฒนาปััญญาและกล่่าวได้้ ว่าเป็็นขั้้�น

ต้้นที่่�สุุด” (พระธรรมปิิฎก, (ป.อ.ปยุุตฺฺโต), 2552, 

หน้า 647) ในข้้อที่่�สััทธาเป็็นปััจจััยเพ่ื่�อให้้เกิิด

ปััญญา พิจารณา 2 แนวทางใหญ่ๆ ได้้แก่่ แนวที่่� 

1เป็็นปััจจััยให้้เกิิดความปราโมทย์์ปราโมทย์์ทำำ�ให้้

เกิิดปีีติิปีีติิทำำ�ให้้เกิิดปััสสััทธิิ ปัสสััทธิิทำำ�ให้้เกิิดความ

สงบจากกิิเลส (ความสงบเยืือกเย็็น) ความสงบเยืือก

เย็็นมีีจิิตใจหนักแน่่นไม่่ฉุุนเฉีียวโกรธง่่ายทำำ�ให้้เกิิด

สมาธิิ สมาธิิทำำ�ให้้เกิิดปััญญา และแนวที่่� 2 ทำำ�ให้้

เกิิดวิิริิยะ (ความเพีียรที่่�จะปฏิิบััติิ) และโยนิิโส

มนสิิการ ทั้้�งสองนี้้� นำำ�ไปสู่่�ปัญญาในที่่�สุุดได้้

	 จากที่่�ได้้กล่่าวมาในข้้างต้้น จึ งสรุปได้้ว่่า 

สััทธามีีคุุณค่่าด้้วยกััน 2 ประการ คืือ 1) หน้าที่่�ทำำ�

ลายอััสสััทธิิยะและวิิจิิกิิจฉาไม่่ให้้เกิิดขึ้้�น และ 2) 

หน้าที่่�เป็็นปััจจััยทำำ�ให้้เกิิดกุุศลธรรมทำำ�ให้้มีีปีีติิ 

ทำำ�ให้้เกิิดความสงบจากกิิเลส ทำ ำ�ให้้เกิิดศีีล ทำ ำ�ให้้

เกิิดสมาธิิ และทำำ�ให้้เกิิดปััญญา นับเป็็นคุุณููปการที่่�

สำำ�คัญเพราะสััทธาเป็็น รากฐานทำำ�ให้้เกิิดคุุณค่่าต่่อ

บุุคคลหลายประการโดยประการแรกที่่�สััทธามีีหน้า

ที่่�ทำำ�ลายองค์์ธรรมที่่�ไม่่พึึงประสงค์์ คืือ อัสสััทธิิยะ

และวิิจิิกิิจฉา หรืื อป้้องกัันไม่่ให้้องค์์ธรรมทั้้�งสอง

ประการนี้้�เกิิดขึ้้�น เป็็นการปิิดโอกาสสิ่่�งที่่�ไม่่พึึงประสงค์์

ไม่่ให้้เกิิดขึ้้�น และหน้าที่่�ประการที่่�สองคืือการเป็็น

ปััจจััย ให้้เกิิดองค์์ธรรมฝ่่ายกุุศล คืื อปีีติิ สุ ข ศี ล 

สมาธิิ และปััญญา เป็็นหน้าที่่�ที่่�เปิิดโอกาสให้้เกิิดสิ่่�ง

ที่่�พึึง ประสงค์์อัันจะทำำ�ให้้บุุคคลได้้พััฒนาตนเอง

ด้้วยปััญญาเพ่ื่�อบรรลุุเป้้าหมายสููงสุุดในชีีวิิตได้้ 

3.  สรุป
	 สััทธาที่่�ปรากฏอยู่่�ในคำำ�สอนของพระพุุทธ

ศาสนา 2 ลั กษณะคืือ สััทธาญาณสััมปยุุต และ

สััทธาญาณวิิปปยุุต แต่่พระพุุทธศาสนาจะเน้้นย้ำำ��

แต่่สััทธาที่่�ประกอบด้้วยญาณ ปัญญา ความเข้้าใจ

แจ่่มแจ้้ง ปรีีชากำำ�หนดรู้้�ที่่�เรีียกว่่า สััทธาญาณ

สััมปยุุตสััทธาประเภทญาณวิิปปยุุต กั บสััทธา

ประเภทญาณสััมปยุตุ มีความแตกต่า่งกัันเป็็นอย่า่ง

มากในด้้านปััจจััยต่่างๆ จะเห็็นว่่า สััทธาประเภท

ญาณวิิปปยุตุ จะเน้้นหนักมากไปทางการอุทิุิศทุ่่�มเท 

เน้้นหนักไปทางอารมณ์์ และมีีความเป็็นอััตวิิสััยสููง

ส่่วนสััทธาประเภทญาณสััมปยุุต จะเน้้นหนักไปทาง

เหตุผล มี ความเป็็นภาวะวิิสััยสููง ใกล้้ชิิดกัับความ

จริิงมาก และมีีการใช้้ปััญญา เป็็นฐานรองรัับ และ

สััทธาประเภทญาณสััมปยุุตยัังมีีอีีก 4 ประการคืือ 

1) เช่ื่�อกรรม เช่ื่�อว่่ากรรมมีีอยู่่�จริิง เม่ื่�อทำำ�โดยมีี

เจตนาแล้้วจะเป็็นเหตุปััจจััยก่่อให้้เกิิดผลดีีผลร้้าย



390 Dhammathas Academic Journal           Vol. 24 No. 3 (July - September 2024)

สืืบเน่ื่�องต่่อไป 2) เช่ื่�อผลของกรรม เช่ื่�อว่่าผลของ

กรรมมีีจริิง 3) เช่ื่�อความที่่�สััตว์์มีีกรรมเป็็นของตน 

เช่ื่�อว่่าแต่่ละคนเป็็นเจ้้าของจะต้้องรัับผิิดชอบเสวย

วิิบากกรรมของตน และ 4) เช่ื่�อความตรััสรู้้�ของ

พระพุุทธเจ้้า มั่่ �นใจในการตรััสธรรม ทรงเป็็นผู้้�นำำ�

ทางหากฝึึกตนด้้วยดีีก็็สามารถ เข้้าถึึงภููมิิธรรมสููงสุุด 

บริิสุุทธิ์์�หลุดพ้้นได้้ ดังที่่�พระองค์์ทรงบำำ�เพ็็ญไว้้

4.  องค์์ความรู้้�ที่่�ได้้รับ
	 การวิิเคราะห์์คุุณค่่าของสััทธาทางพระพุุทธ 

ศาสนาจะเห็็นได้้ว่่า พระพุุทธศาสนา 2 ลักษณะคืือ 

สััทธาญาณสััมปยุุต และสััทธาญาณวิิปปยุุตแต่่

พระพุุทธศาสนาจะเน้้นย้ำำ��แต่่สััทธาที่่�ประกอบด้้วย

ญาณ ปัญญา ความเข้้าใจแจ่่มแจ้้ง ปรีีชากำำ�หนดรู้้�

ที่่�เรีียกว่่า สััทธาญาณสััมปยุุตสััทธาประเภทญาณ 

วิิปปยุุต กั บสััทธาประเภทญาณสััมปยุุต มี ความ

แตกต่่างกัันเป็็นอย่า่งมากในด้้านปััจจััยต่่างๆ สััทธา

เป็็นบ่่อเกิิด ของคุุณงามความดีีทั้้�งหลาย โดยสััทธา

มีีคุุณููปการที่่�สำำ�คัญอยู่่� 2 ประการ คืือ ประการแรก 

ที่่�สััทธามีีหน้าที่่�ทำำ�ลายองค์์ธรรมที่่�ไม่่พึึงประสงค์์ 

คืือ อัสสััทธิิยะและวิิจิิกิิจฉา หรืือป้้องกัันไม่่ให้้องค์์

ธรรมทั้้�งสองประกานี้้�เกิิดขึ้้�น เป็็นการปิิดโอกาสสิ่่�ง

ที่่�ไม่่พึึงประสงค์์ไม่่ให้้เกิิดขึ้้�น แล้้วทำำ�จิตใสให้้ผ่่องใส 

และหน้าที่่�ประการที่่�สองคืือการเป็็นปััจจััยให้้เกิิด

องค์์ธรรม ฝ่่ายกุุศล คืือปีีติิ สุข ศีล สมาธิิและปััญญา 

เป็็นหน้าที่่�ที่่�เปิิดโอกาสให้้เกิิดสิ่่�งที่่�พึึง ประสงค์์อััน

จะทำำ�ให้้บุุคคลได้้พััฒนาตนเองด้้วยปััญญาเพ่ื่�อ

บรรลุุเป้้าหมายสููงสุุดในชีีวิิตได้้ ดังภาพที่่� 1

ภาพที่่� 1 องค์์ความรู้้�ที่่�ได้้รัับ



391ปีีที่่� 24 ฉบัับที่่� 3 (กรกฎาคม - กัันยายน 2567)                                         วารสารวิิชาการธรรมทรรศน์์

เอกสารอ้้างอิิง 

ผาสุุก มุทธเมธา. (2535). คติิชาวบ้้านกัับการพััฒนาคุุณภาพชีวิิต (ฉบัับปรัับปรุุง). กรุุงเทพฯ: โอ.เอส. พริ้้�น

ติ้้�ง เฮ้้าส์์.

พระธรรมปิิฎก (ป.อ.ปยุุตฺฺโต). (2541). พระพุุทธศาสนาในฐานะเป็็นรากฐานของวิิทยาศาสตร์. กรุุงเทพฯ: 

มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

พระพรหมคุณุาภรณ์ ์(ป.อ.ปยุตฺฺุโต). (2552). พจนานุกุรมพุทุธศาสตร์ ์ฉบัับประมวลธรรม. (พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 17). 

กรุุงเทพฯ: จันทร์์เพ็็ญ.

พระอุุดรคณาธิิการ (ชวิินทร์์ สระคำำ�) และจำำ�ลอง สารพัดันึึก. (2530). พจนานุุกรม บาลีี-ไทย ฉบัับนักศึกษา. 

กรุุงเทพฯ: เรืืองปััญญา.

มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย. (2539). พระไตรปิิฎกภาษาไทย ฉบัับมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย. กรุุงเทพฯ: 

มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

มหามกุุฏราชวิิทยาลััย. (2534). พระไตรปิิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุุด 91 เล่่ม. กรุุงเทพฯ: มหามกุุฏราช

วิิทยาลััย.



  


