
  

* 	 นิสิตหลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น

** 	 อาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย

รูปแบบการสอนอนุสาสนีปาฏิหาริย์ของพระสงฆ์ไทยในปัจจุบัน
A Model Of Anusãsanipatihariya Instruction

Of Contemporary Thai Sangha

พระมหาสมชัย ปนฺนภาโร (สุกสัก)*

พระโสภณพัฒนบัณฑิต, ดร., ผศ.ดร.สุวิน ทองปั้น, ผศ.ดร.ประยูร แสงใส**

บทคัดย่อ

การศึกษาวิจัยครั้งนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อ ๑) ศึกษาอนุสาสนีปาฏิหาริย์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

๒) การสอนแบบอนุสาสนีปาฏิหาริย์ของพระสงฆ์ไทยในปัจจุบัน และ ๓) แนวทางการสอนแบบอนุสาสนี

ปาฏิหาริย์ของพระสงฆ์ไทยในปัจจุบัน

ผลการศึกษาพบว่า การสอนแบอนุสาสนีปาฏิหาริย์เป็นค�ำสอนเป็นจริงในพระพุทธศาสนาสอน

ให้เห็นจริง น�ำไปปฏิบัติให้เกิดผลตามความเป็นจริง พระพุทธเจ้าทรงสรรเสริญมากที่สุดในปาฏิหาริย์ ๓ 

ทั้งนี้ เมื่อบุคคลได้เรียนรู ้ค�ำสอนจากอนุสาสนีปาฏิหาริย์แล้วจะเกิดปัญญาน�ำไปสู่การปฏิบัติธรรม  

ท�ำให้เกิดความสขุท้ังแก่ผูป้ฏบัิติและสงัคมได้มาก รวมทัง้ท�ำให้พระพทุธศาสนาเจรญิยัง่ยนืยิง่กว่าปาฏหิารย์ิ

อื่นใด

การสอนแบบอนุสาสนีปาฏิหาริย์ของพระสงฆ์ไทยในปัจจุบัน ส�ำนักปฏิบัติธรรม วัดโพธิ์โนนทัน

สอนเริม่ต้นจากการวิเคราะห์ความแตกต่างระหว่างบคุคลทีม่กีารใช้ชวีติทีแ่ตกต่างกันตามความเหมาะสม 

ให้เพลิดเพลินในธรรมตามหลักไตรสิกขา โดยสอนจากเรื่องง่ายๆ ใกล้ตัว เช่น ทานศีล ภาวนา ผู้ฟังตามมี

จิตใจที่สงบเยือกเย็น เข้าใจครอบครัวและสังคมมากขึ้น น�ำครอบครัวและญาติมิตรปฏิบัติธรรม ชีวิตพบ

แต่สันติสุข ส�ำนักปฏิบัติธรรมศูนย์เวฬุวัน การสอนธรรมใช้สื่อเทคโนโลยีประกอบ โดยน�ำเหตุการณ์ที่

สอดคล้องกับหลักธรรมไปฉายประกอบค�ำบรรยาย ตามหลักค�ำสอนของพระพุทธเจ้า แจ่มแจ้ง ซาบซึ้ง 

แกล้วกล้า ร่าเริง เน้นการฝึกเจริญสมถะวิปัสสนา มีการสอบอารมณ์ผู้ปฏิบัติ ท�ำให้ผู้ปฏิบัติ ครอบครัว 

และสังคมเป็นสุข ส�ำนักปฏิบัติธรรมวัดน�้ำว่ิง สอนโดยใช้วิธีปฏิบัติธรรมในรูปแบบการเจริญภาวนาตาม

หลักมหาสติปัฏฐานสูตร เมื่อชาวพุทธเกิดความทุกข์ทางใจก็จะเข้ามาปฏิบัติธรรมตามแนวทางที่ก�ำหนด



118 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๒ ประจ�ำเดือน กรกฎาคม - ตุลาคม ๒๕๕๙

ตามเวลาที่สะดวก เช่นวันพระ วันหยุดราชการ โดยทางวัดมีกิจกรรมการปฏิบัติธรรมตลอดทั้งปี กลุ่มผู้

เข้ามาปฏิบตัจิะเกดิความรูใ้นหลกัธรรมน�ำไปปฏบิติั ท�ำให้การด�ำเนนิชวีติถกูต้องตามหลักธรรม ผลคอือยู่

ในสังคมอย่างเป็นสุข

แนวทางการสอนแบบอนุสาสนีปาฏิหาริย์ของส�ำนักปฏิบัติธรรมวัดโพธ์ิโนนทัน คือยึดองค์แห่ง

พระธรรมกถกึ ๕ ใช้ค�ำและภาษาง่ายๆ เช่นค�ำสภุาษติ ค�ำผญาสอนใจ ใช้สือ่ทางสถานวีทิย ุการแสดงธรรม

ทุกวันพระ วันส�ำคัญต่างๆ สื่อสิ่งพิมพ์ ซีดีรอม ภาพปริศนาธรรม มีกิจกรรมปฏิบัติธรรมตลอดทั้งป ี 

ส�ำนักปฏิบัติธรรมศูนย์เวฬุวัน เน้นการสอนโดยใช้สื่อภาพเคลื่อนไหวประกอบการบรรยายธรรม ผู้สอน

หรอืวทิยากรผ่านการฝึกอบรมทัง้ภาคทฤษฎแีละภาคปฏบิติัมาอย่างดี ทางศนูย์ได้จัดปฏบิติัธรรมตลอดปี 

มีชาวพุทธทุกระดับเข้าร่วมปฏิบัติตามระยะเวลาโอกาสของแต่ละคน ทางศูนย์มีการอ�ำนวยความสะดวก

ทั้งอาหารและที่พักจึงมีผู้เข้าปฏิบัติธรรมจ�ำนวนมาก

ส�ำนักปฏิบัติธรรมวัดน�้ำวิ่ง เป็นศูนย์ปฏิบัติธรรมวิปัสสนากรรมฐานแนวมหาสติปัฏฐาน เน้นให ้

ผู้เข้ามาปฏิบัติในวันส�ำคัญต่างๆ ตลอดปี โดยการเน้นหลักธรรมที่ใช้ในชีวิตประจ�ำวัน เช่น เรื่องบุญบาป  

กฎแห่งกรรม ศลี ๕ บุญกริยิาวัตถุ ๓ ผูฟั้งเมือ่ได้ฟังแล้วเกดิความซาบซ้ึงจนน�ำไปสู่การปฏบิติัในชวีติประจ�ำ

วัน

ค�ำส�ำคัญ: รูปแบบการสอนอนุสาสนีปาฏิหาริย์พระสงฆ์ไทย

Abstract

The main purposes of this research were 1) to study Anusãsanipatihariya in  

Buddhist scriptures, 2) to study the Thai Sangha’s instruction of contemporary  

Anusãsanipatihariya and 3) to study a way of the Thai Sangha’s instruction of  

contemporary Anusãsanipatihariya. 

A result of this study was found that: the instruction of Anusãsanipatihariya was 

the Buddhist teaching to make people understand clearly and get a result. The Buddha 

pressed this teachings greatly more than the others in Patihariya 3. When people learned 

Anusãsanipatihariya, they got wisdom for further practice. This result brought happiness 

to the learners and societies including the stability of Buddhism. 

The Thai Sangha’s instruction of contemporary Anusãsanipatihariya at Wat Pho, 

Nontan village started analyzing the difference of people and their lives, and making 

people joyful according to Threefold Training from easiness to difficulty such as  



119ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๒ ประจ�ำเดือน กรกฎาคม - ตุลาคม ๒๕๕๙

morality and development. The listeners who had great attention to listen it understood 

clearly a family and a society, and brought them into Dhamma practice with happy life. 

The Weluwon Meditation Center taught people with media and explanation in harmony 

with Dhamma according to the Buddha’s teachings in order to make people understand 

clearly, appreciate, confront and enjoy with stressing the practice of tranquility  

meditation and insight meditation. There was the test of practice in order to bring  

happiness to the meditators, families and societies. The WatNamwing Meditation Center 

taught the meditators with the developing model according to MahasatipatthanaSutta. 

When the Buddhists suffered, they came to practice meditation in proper times such as 

the Buddhist holiday and the official holiday. Actually, the temple had a course of 

meditation throughout a year. A group of people who came to practice meditation  

understood clearly Dhamma, lived in the right way according to Dhamma and got  

happiness. 

A way of Anusãsanipatihariya instruction at Wat Pho, Nontan village followed 

strictly five qualities of a preacher with the use of easy words and language such as 

proverb, Phaya, media on radio, delivering Dhamma on the Buddhist holiday, important 

days, printing media, CD, Dhamma puzzle and Dhamma practice throughout a year. The 

Weluwon Meditation Center stressed on teaching with moving picture and Dhamma 

explanation, teachers or experts trained in a theory and practice. It had a course of 

meditation practice throughout a year. There were many different Buddhists coming to 

practice meditation at this meditation center. The meditation center supported them 

both food and a lodging place for many meditators. The WatNamwing Meditation 

Center was the center of insight meditation according to Four Foundations of  

Mindfulness. It allowed people to practice meditation on important days throughout a 

year. It stressed on bringing the applied Dhamma to the daily life such as wholesomeness 

and unwholesomeness, law of action, five precepts, and threefold bass of meritorious 

action. When the listeners listened and understood it, they brought it into the daily 

practice. 

Keywords: A model of Anusãsanipatihariya Instruction of Contemporary Thai Sangha



120 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๒ ประจ�ำเดือน กรกฎาคม - ตุลาคม ๒๕๕๙

๑.	 บทน�ำ
องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงเป็น

นักการสอนที่ยิ่งใหญ่ที่สุดทรงพระปรีชาสามารถ

ยอดเยี่ยมในการอบรมสั่งสอนและประสบความ

ส�ำเร็จในการสอนอย่างสูงสุดพระนามอย่างหนึ่ง

ของพระพุทธเจ้าที่ปราชญ์ได้ขนานนามถวายและ

พุทธศาสนิกชนนิยมกล่าวเรียกกันเสมอคือค�ำว่า 

“พระบรมศาสดาหรือพระบรมคร”ู ซึง่แปลว่าพระ

ศาสดาผู้ยอดเยี่ยมหรือผู้เป็นยอดของครูในภาษา

บาลก็ีมีบทพทุธคณุถวายพระเกยีรตว่ิา “สตถฺาเทว

มนุสฺสานํ” แปลว่าพระศาสดาของทวยเทพและ

มนุษย์ทั้งหลายและมีค�ำเสริมพระพุทธคุณว่า “อนุ

ตฺตโรปุริสทมฺมสารถิ” แปลว่าเป็นสารถีฝึกคนได้

ไม่มีใครยิ่งกว่า๑ ซึ่งเป็นการแสดงให้เห็นความยิ่ง

ใหญ่ของพระพุทธองค์พระพุทธศาสนาเป็นกระ

บวนการฝึกฝนอบรมตนตามไตรสิกขาคือเรื่อง

ระเบียบวินัยการควบคุมอินทรีย์การบังคับควบคุม

ตนเองได้จนกระท้ังมีกายวาจาปรกติเรียบร้อย

งดงามมีสุขภาพจิตดีมีสมรรถภาพจิตดีและมี

คณุภาพจติดีมคีวามสขุสบายสงบเยือกเยน็มคีวาม

รกัใคร่เมตตามคีวามขยนัขนัแขง็อดทนเอือ้เฟ้ือเผ่ือ

แผ่แก่ผู้อ่ืนมีสติปัญญารู้จักแยกแยะพินิจพิจารณา

รู้จักคิดได้ศึกษาเป็นรู้เข้าใจเราเข้าใจเขาเข้าใจโลก

เข้าใจชีวิตและเข้าใจสัจธรรมเป็นการครองชีวิต

อย่างประเสริฐด�ำเนินชีวิตด้วยปัญญาไปตลอด

ชีวิต๒

พระพุทธเจ้าทรงให้ความส�ำคัญกับเรื่อง

ธรรมะมากกว่าปาฏิหาริย์ชนิดอ่ืนๆ เนื่องจากว่า

หากเข้าใจธรรมะแล้วจะไม่มีวันเสื่อมอีกส่วนฤทธิ์

เดชอ�ำนาจอย่างอื่นๆ นั้น สามารถเสื่อมได้หากไม่

ได้ปฏิบัติอย่างต่อเนื่องพระพุทธเจ้าจึงทรงเผยแผ่

พระศาสนา โดยใช้หลักธรรมน�ำหน้าส่วนฤทธิ์เดช

ปาฏิหาริย์เป็นเพียงอุปกรณ์ช่วยเสริมในบางกรณี

เท่านั้น ในการเผยแผ่พระศาสนานั้น พระพุทธเจ้า

ทรงใช้สจัธรรมในการเผยแผ่พระศาสนามากกว่าจะ

แสดงฤทธิใ์ห้เขากลวัไม่ใช้วธิกีารเผยแผ่พระศาสนา 

เพ่ือให้คนกลัวแต่เพ่ือให้เข้าใจให้รู้แจ้งในสัจธรรม

และเชือ่ในการกระท�ำมากกว่าจะไปเชือ่ในเร่ืองการ

อ้อนวอนเซ่นสรวงสิ่งศักดิ์สิทธิ์นั้น มีเป้าหมาย

แท้จริงในการเผยแผ่ศาสนา จึงเพื่อให้คนเข้าใจสัจ

จธรรม ซึ่งบางครั้งอาจใช้วิธีการที่หลากหลายแต่ก็

มีจุดหมายปลายทางเดียวกัน ส่วนในเรื่องของ

ปาฏหิารย์ิน้ันเป็นสิง่ทีย่นืยนัได้ว่าพระพทุธเจ้าทรง

เป็นบรมครูที่ยิ่งใหญ่ของโลก ทรงเข้าใจในจิตของ

มนุษย์เป็นอย่างดี จึงท�ำให้พระองค์สามารถ

ประกาศพระศาสนาได้อย่างรวดเร็ว และมีผู้บรรลุ

ธรรมตามพระองค์เป็นจ�ำนวนมากในทีฆนิกายสีล

ขนัธวรรคได้กล่าวถงึ ปาฏิหารย์ิหมายถงึคณุเครือ่ง

ท�ำให้เกิดความส�ำเร็จ ๓ ประการดังนี้ 

๑. อิทธิปาฏิหาริย์ หมายถึงการแสดง

อิทธิฤทธิ์ทางจิตใจที่สามารถกระท�ำสิ่งใดก็ได้ตาม

ความมุง่หมายของจิต เช่น ก�ำบงัหายตัวเหาะข้ึนไป

๑ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), พุทธวิธีการสอน, พิมพ์ครั้งที่ ๑๑, (กรุงเทพมหานคร : สหธรรมิก

จ�ำกัด, ๒๕๔๙), หน้า ๑.
๒ พระศรีปริยัติโมลี (สมชัย กุสลจิตฺโต), พุทธศาสตร์ร่วมสมัย ๒, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร : มหา

จุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย‚ ๒๕๔๗), หน้า ๑๙๐-๑๙๑.



121ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๒ ประจ�ำเดือน กรกฎาคม - ตุลาคม ๒๕๕๙

ในบนอากาศ ซึ่งมีการแสดงอิทธิฤทธิ์ ๒ ลักษณะ

คือ “อามิสฤทธ์ิเป็นการแสดงอิทธิฤทธิ์ เพื่อให้มี

ความส�ำเร็จในทางวัตถุและธรรมฤทธ์ิการแสดง

ฤทธิ์ในทางธรรมซึ่งเป็นเหตุแห่งความเจริญทาง

ด้านธรรม”๓

๒. 	อาเทสนาปาฏิหาริย์ มีความอัศจรรย์

ในการทายจิตใจของบุคคลอื่นได้อย่างแม่นย�ำ  มี

ความรอบรู ้กระบวนการของจิตใจจนสามารถ

ก�ำหนดลักษณะอาการเล็กๆ รวมถึงความคิด

อุปนิสัยและจิตใจของผู้อื่นได้อย่างแม่นย�ำ

๓.	 อนุสาสนีปาฏิหาริย์ เป็นปาฏิหาริย์ที่

เกดิจากความจริง ซึง่เป็นการลงมอืปฏิบัตติาม เช่น 

การปฏิบตัธิรรมแล้วสามารถเข้าถงึ ซึง่ความส�ำเรจ็

ในหลักธรรมค�ำสอน สิ่งเหล่านี้จึงเป็นการแสดง

ปาฏิหาริย์เช่นกัน๔

พระพุทธเจ้าทรงใช้ปาฏิหาริย์สามคือ ให้

กับท่านยสะกับบิดาท่ีอยู่ใกล้กันท�ำให้มองไม่เห็น

กนัแล้วทรงแสดงอนปุพุพกิถา และอรยิสจั ๔ ท่าน 

ยสะบรรลอุรหตัตผล ส่วนบิดาท่านยสะบรรลโุสดา

ปัตติผล และแสดงตนเป็นอุบาสกคนแรกที่ถึงพระ

รัตนตรัยเป็นสรณะ จากนั้นมารดากับภรรยาเก่า

ของพระยสะต่างบรรลเุป็นพระโสดาบนั และแสดง

ตนเป็นอุบาสิกาคู่แรกผู้ถึงพระรัตนตรัยเป็นสรณะ 

ต่อมาทรงแสดงธรรมโปรดเพื่อนพระยสะอีก ๔๕ 

คน ให้ได้บรรลุอรหัตตผล แล้วจึงทรงส่งพระปัญจ

วคัคย์ีพระยสะและกลุม่เพือ่นพระยสะ ซึง่ล้วนเป็น

พระอรหันต์รวมทั้งหมด ๖๐ รูป ออกไปประกาศ

พระศาสนาเป็นธรรมทตูชดุแรกในพระพทุธศาสนา 

คุณค่าและประโยชน์ของการใช้ปาฏิหาริย์สามใน

การเผยแผ่พระศาสนานั้น จึงเป็นการแสดงให้เห็น

ความอัศจรรย์ของจิตท่ีฝึกฝนอบรมมาดีแล้ว และ

การใช้อนสุาสนปีาฏหิาริย์เป็นการท�ำให้คนมคีวาม

รู้สึกอัศจรรย์ใจ เมื่อมีความอัศจรรย์ใจแล้วก็อยาก

จะรู้ว่าสิ่งต่อไปที่พระพุทธเจ้าหรือพระสาวกจะ

แสดงนั้นคืออะไร เกิดจิตที่จดจ่ออยากรู้จึงท�ำให้

เปิดใจรับสิ่งที่พระองค์แสดงอย่างไม่มีเงื่อนไข เมื่อ

ไม่ปิดกั้นจิตอย่างนั้นแล้วจึงท�ำให้ใคร่ครวญ ตรึก

ตรองตามหลักธรรมจนเกิดความรู้แจ้งเห็นจริง

วิธีการที่ถูกต้องและก่อให้เกิดประโยชน์

อย่างแท้จรงิในการน�ำพทุธศาสนาเข้าสู่จติวญิญาณ 

จนเกิดผลในทางปฏิบัติเป็นวิถีชีวิตของสังคม จึง

ส�ำคัญมากและต้องเริ่มต้นตั้งแต่เกิดจนตาย สิ่ง

ส�ำคัญอย่างหนึ่งในการน�ำพระพุทธศาสนาเข้าสู่

สังคมอย่างได้ผลคือ แรงจูงใจถือว่าเป็นสิ่งส�ำคัญ

อย่างยิง่เพราะแรงจงูใจทีถ่กูต้องจะเป็นตัวท�ำให้คน

มีการพัฒนาเป็นคนอย่างแท้จริง และสามารถน�ำ

ไปพัฒนาสิ่งอื่นได้อย่างถูกต้อง๕ แรงจูงใจเป็นองค์

ประกอบส�ำคัญประการหนึ่งส�ำหรับการเรียนรู ้

เพราะแรงจูงใจเป็นพลังผลักดันให้คนเรากระท�ำ

พฤติกรรมต่างๆออกมาบคุคลทีไ่ด้รับแรงจงูใจทีถู่ก

๓ อง.ทุก. (ไทย) ๒๐/๔๐๓/๑๑๗.
๔ ที.สี. (ไทย) ๙/๓๓๙/๒๗๒.
๕ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโฺต), การศกึษาเครือ่งมอืพฒันาท่ียงัต้องพฒันา, พมิพ์ครัง้ที ่๒, (กรงุเทพมหานคร 

: มูลนิธิพุทธธรรม, ๒๕๔๑), หน้า ๔๔.



122 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๒ ประจ�ำเดือน กรกฎาคม - ตุลาคม ๒๕๕๙

ต้องจะเกิดความกระตือรือร้นและพยายามดิ้นรน 

เพื่อหาทางท�ำงานนั้นให้บรรลุเป้าหมายดังนั้นการ

เรียนการสอนจะประสบผลส�ำเร็จหรือไม่ก็ขึ้นอยู่

กับการสร้างแรงจูงใจเป็นส�ำคัญ๖ ซึ่งงานส่วนใหญ่

ของพระภิกษุคือ ผู้สอนที่จะจูงใจผู้ฝึกปฏิบัติให้

บรรลผุลสมัฤทธิใ์นศกัยภาพการแสดงออกของเขา

อย่างเต็มที่ ผู้สอนควรสร้างแรงจูงใจเพื่อให้ผู้เรียน

บรรลุเป้าหมายและเป็นแม่แบบของการสนใจการ

เรียนรู้ เพื่อถ่ายทอดความกระตือรือร้นผู ้สอน

สามารถแสดงให้เหน็โดยอิรยิาบถค�ำพดูและการใช้

สือ่ต่างๆ ให้ผูเ้รยีนอยากรูอ้ยากเหน็เกดิความสนใจ

ต้องการเข้าใจ๗

จากที่กล่าวมาข้างต้น ผู้วิจัยจึงมีความ

สนใจที่จะศึกษาเรื่อง อนุสาสนีปาฏิหาริย์ในคัมภีร์

พระไตรปิฎกและคัมภีร์ชั้นรองเพื่อหาข้อเท็จจริง

มาแสดงต่อสังคมให้มีความเข้าใจในเรื่องน้ีมากขึ้น 

อกีทัง้ยงัท�ำให้ความมดืมวัความไม่เข้าใจในเรือ่งดัง

กล่าวกระจ่างขึ้นและยังท�ำให้ความหลงผิดของผู้ที่

ไม่เข้าใจและหลงเชือ่ต่อสิง่ผดิๆจะมโีอกาสได้ศึกษา

และท�ำความเข้าใจเพื่อน�ำไปใช้การสร้างแรงจูงใจ

ให้เกิดความพร้อมในการเรียนรู้จึงเป็นสิ่งท่ีผู้สอน

หรอืผูท่ี้เผยแผ่ธรรมะควรให้ความสนใจศกึษา เพือ่

ผลส�ำเร็จในการสอนโดยเฉพาะในการน�ำหลักค�ำ

สอนของพระพทุธศาสนาทีถ่กูต้องเข้าสู่จติวญิญาณ

ของสงัคมเพือ่พฒันาแก้ปัญหาไปโดยความพ้ืนฐาน

ของความเป็นไทยด้วยเหตุดังกล่าวนี้ ผู้วิจัยจึงมี

ความสนใจการสร้างแรงจูงใจให้เกิดความพร้อม

ของผู้เรียน เช่ือว่าพระพุทธองค์ท่านมีแนวทาง

อย่างไร จึงได้รวบรวมข้อมลูศกึษาวเิคราะห์เพ่ือให้

เหน็แนวทางทีพ่ระพทุธองค์ทรงวางแนวทางไว้และ

สามารถน�ำมาประยุกต์ใช้ได้ในปัจจุบันท�ำให้เกิด

ประโยชน์ทางการศึกษาและทางสังคมไทยต่อไป

๒. 	วัตถุประสงค์ของการวิจัย
๑. 	 เพื่อศึกษาอนุสาสนีปาฏิหาริย ์ใน

คัมภีร์พระพุทธศาสนา 

๒.	 เพื่อศึกษาการสอนแบบอนุสาสนี

ปาฏิหาริย์ของพระสงฆ์ไทยในปัจจุบัน

๓.	 เพื่อเสนอแนวทางการสอนแบบ

อนุสาสนีปาฏิหาริย์ของพระสงฆ์ไทยในปัจจุบัน

๓. 	วิธีด�ำเนินการวิจัย
การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ 

(Qualitative Research) โดยศึกษาข้อมูลจาก

เอกสาร (documents study) การศึกษาข้อมูล

ปฐมภูมิ (primary sources) จากพระไตรปิฎก 

อรรถกถา และข้อมลูทตุยิภมู ิ(secondary sourc-

es) จากเอกสาร บทความต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง และ

วิจัยภาคสนามสัมภาษณ์แบบเชิงลึก (In-depth 

interview) จากกลุม่เป้าหมายได้มาโดยใช้วธิเีลอืก

แบบเจาะจง (Purposive Sampling) โดยผูว้จิยัจะ

ได้ด�ำเนนิการวจิยั ด้วยการสมัภาษณ์กลุม่เป้าหมาย

๖ พงพันธ์ พงษ์โสภา, จิตวิทยาการศึกษา, (กรุงเทพมหานคร : พัฒนาการศึกษา, ๒๕๔๔), หน้า ๑๓๑.
๗ ชาญชยั อาจนิสมาจาร, สดุยอดเทคนคิสูค่รมูอือาชพี, (กรงุเทพมหานคร : ส�ำนกัพมิพ์บอีซี,ี ๒๕๔๕), หน้า 

๑๙๙.



123ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๒ ประจ�ำเดือน กรกฎาคม - ตุลาคม ๒๕๕๙

ในการวจิยัภาคสนาม (Field work) ด้วยเครือ่งมอื

วิจัย คือแบบสัมภาษณ์ซึ่งผู้วิจัยสร้างขึ้น โดยมีขั้น

ตอนด�ำเนินการ ออกเป็น ๓ ขั้นตอน ดังนี้

ขั้นตอนที่ ๑ การวิจัยเอกสาร (Docu-

mentary Research) การด�ำเนินการวิจัยระยะที่ 

๑ นี้ เป็นการศึกษาจากเอกสารต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง

กับการใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย ์เพื่อการเผยแผ่

พระพุทธศาสนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนา โดย

เอกสารที่ใช้เป็นแหล่งข้อมูลอ้างอิงที่มาจากแหล่ง

ข้อมูลช้ันปฐมภูมิ (Primary Resources) ได้แก่ 

พระไตรปิฎกฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ข้อมลูเอกสารข้ันทตุยิภูมคิอื อรรถกถาฎีกาอนุฎีกา

ปกรณ์วิเศษรวมทั้งต�ำราพระพุทธศาสนา และ

เอกสารวิชาการหรือวรรณกรรม และเอกสารงาน

วิจัยที่มีเนื้อหาเกี่ยวข้องกับงานวิจัยผลการวิจัยใน

ระยะที่ ๑ คือ กรอบแนวคิดในการวิจัย 

ขั้นตอนท่ี ๒ การวิจัยภาคสนาม (Field 

Research) เป็นขั้นตอนเก็บข้อมูลโดยการเลือก

จากประชากรกลุ่มเป้าหมาย (Target group) 

จ�ำนวน ๓๓ รูป/คน ได้แก่ พระสงฆ์ไทยและ

พุทธศาสนิกชนที่มีบทบาทในการเผยแผ่พระพุทธ

ศาสนาในปัจจุบัน จ�ำนวน ๓ ส�ำนัก ได้แก่ ๑) วัด

โพธิโ์นนทนั เจ้าคณะต�ำบลในเมอืงเขต ๑ ต�ำบลใน

เมือง อ�ำเภอเมือง จังหวัดขอนแก่น จ�ำนวน ๑๑ 

รูป/คน ๒) ผู้อ�ำนวยการศูนย์ปฏิบัติธรรมสวนเวฬุ

วัน (สาขาของวัดอัมพวัน จังหวัดสิงห์บุรี) อ�ำเภอ

เมือง จังหวัดขอนแก่น จ�ำนวน ๑๑ รูป/คน และ 

๓) วัดน�้ำวิ่งวราราม ต�ำบลบ้านโภชน์ อ�ำเภอ

หนองไผ่ จังหวัดเพชรบูรณ์ จ�ำนวน ๑๑ รูป/คน 

โดยการสมัภาษณ์แบบเชงิลกึด้วยแบบสมัภาษณ์ที่

ผู้วิจัยสร้างข้ึนด้วย (In-depth interview) กลุ่ม 

ผู้ให้ข้อมลูสัมภาษณ์ได้มาโดยการเลือกแบบเจาะจง 

(Purposive sampling) ข้อมูลที่ได้ทั้ง ๒ ส่วน คือ

ส่วนทีเ่ป็นการวิจยัเอกสาร และภาคสนามจะถูกน�ำ

มาวเิคราะห์ตามหลักพรรณนาวเิคราะห์ (Descrip-

tive Analysis) แล้วน�ำข้อมูลทั้งสองส่วนนี้เป็นบท

วิเคราะห์ซึ่งช่วยให้ได้แนวทางการสร้างสันติสุข

ขั้นตอนที่ ๓ การจัดสนทนากลุ่ม (Focus 

group) โดยผู ้ทรงคุณวุฒิและผู ้มีส่วน ได้เสีย 

จ�ำนวนไม่เกิน ๑๐ คน ด้วยการคัดเลือกแบบ

เจาะจง (Purposive selection) รายงานผลการ

วจิยั ผูว้จิยัน�ำผลงานวจิยัทัง้ ๒ ระยะ รวมทัง้ผลการ

จดัท�ำสนทนากลุม่มาประมวลผลแล้วเสนอรายงาน

ฉบับสมบูรณ์ต่อหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง โดยเฉพาะ

อย่างยิง่ บณัฑติวทิยาลยั มหาวทิยาลยัมหาจฬุาลง

กรณราชวิทยาลัย

๔. 	สรุปผลการวิจัย
๑. 	อนสุาสนีปาฏหิารย์ิในคมัภร์ีพระพทุธ

ศาสนา พุทธวิธีในการสอนของพระพุทธเจ้า เพื่อ

ให้ผู้ฟังตรองตามแล้วเห็นจริงได้ทรงแสดงธรรม

อย่างมเีหตผุล ทีผู่ฟั้งพอตรงตามให้เหน็ด้วยตนเอง

พระธรรมเทศนาของพระพุทธเจ้าไม่ยากเกินไป 

จนถึงกับตรองตามแล้วไม่เห็น และไม่ง่ายเกินไป 

จนไม่ต้องตรึกตรองขบคิดก็เห็นได้พุทธวิธีในการ

สอน จึงอยู่ท่ามกลางระหว่างความยากเกินไปกับ

ความง่ายเกินไป ส่วนใหญ่ทรงสอนให้ใช้ปัญญา

พจิารณาด้วยตนเองให้ผูฟั้งน�ำไปปฏบิติั เมือ่ปฏบิติั

แล้วได้ผลตามทีท่รงสอนกเ็ปรยีบเสมอืนปาฏหิารย์ิ

มีกระบวนการเริ่มต้นโดยจะทรงตั้งจุดมุ่งหมายใน



124 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๒ ประจ�ำเดือน กรกฎาคม - ตุลาคม ๒๕๕๙

การสอนว่าทรงก�ำหนดจุดมุ่งหมายแต่ละครั้ง เพื่อ

อะไรแล้วก็ทรงเตรียมเน้ือหาหรือเรื่องท่ีจะสอนไป

ตามล�ำดับความยากง่ายไปพร้อมๆ กันและทรง

ค�ำนงึถงึตวัผูร้บัการสอนหรอืผูร้บัสารด้วยว่าเขาจะ

สามารถเข้าใจและจะน�ำไปใช้ประโยชน์อย่างไร ซึง่

จะท�ำให้เกดิความรู้สกึอยากเรยีนรูแ้ละสนใจเอาใจ

ใส่มมีากยิง่ขึน้ ทัง้นีเ้พราะเทคนคิและวธิสีอนกท็รง

มีไว้หลายรูปแบบ และวิธีการดังกล่าวก็ท�ำให้การ

เผยแผ่พระพทุธศาสนาของพระพุทธเจ้าในขณะนัน้

มีบุคคลทุกชั้นวรรณะ เลื่อมใสศรัทธาใช้ในการ

ด�ำเนินชีวิตท่ีสงบสุขในระดับบุคคลครอบครัว

ชุมชนและสังคม

วิธีการเผยแผ ่พระพุทธศาสนาของ

พระพุทธเจ้า และพระสาวกมีเทคนิคและวิธีการที่

หลากหลายเหมาะสมแก่ชนทกุชัน้วรรณะและกลุ่ม

เป้าหมายต่างๆ ในสมยัพทุธกาลกล่าวคอื พระพุทธ

องค์ทรงเน้นเรื่องท่ีจะทรงน�ำไปสอนว่าเหมาะแก ่

ผู ้ฟังหรือไม่ เช่นในกรณีการแสดงธรรมโปรด

ปัญจวคัคีย์ทัง้ ๕ กจ็ะต้องรู้อปุนสิยัพืน้ฐานหรอืจรติ

ของท่านเหล่านั้นก่อน จึงทรงน�ำอนัตตลักขณสูตร

ไปแสดงส่งผลให้ท่านเหล่านัน้ เกดิดวงตาเห็นธรรม

และบรรลคุวามเป็นพระอรหนัต์ในเวลาต่อมา ส่วน

วิธีการต่างๆ เช่น ทรงพิจารณาถึงผู้เรียนหรือผู้ฟัง

ธรรมก�ำหนดหวัข้อธรรมทีจ่ะน�ำไปแสดงเวลาความ

เหมาะสม อุปนิสัยใจคอ และวิธีการน�ำเสนอ เช่น 

ทรงเลือกใช้รูปแบบต่างๆ กันได้แก่ การสนทนา

ธรรมแบบบรรยาย ยกตัวอย่างมาเปรียบเทียบมี

อปุกรณ์เสรมิขณะสอนการสาธิตให้ดกูารเล่นภาษา

เป็นต้น

ปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนามี ๓ อย่าง

คอื ๑) อทิธปิาฏหิาริย์คือ ฤทธิท์ีเ่ป็นอศัจรรย์มกีาร

แสดงอิทธิฤทธ์ิต่างๆ ๒) อาเทสนาปาฏิหาริย์

ปาฏิหาริย์คือ การทายใจคนอื่นได้ ๓) อนุสาสนี

ปาฏหิารย์ิคอื ค�ำสอนท่ีเป็นอศัจรรย์ ซึง่กข็ึน้อยูก่บั

ดวงจิตคือส�ำรวมตั้งจิตให้เป็นสมาธิ เพื่อเป็นบาท

ฐานของสมถะ และวิปัสสนาญาณน้อมเข้าสู่สภาว

ธรรมอันมีปีติ ๕ เป็นต้น ถึงจะบรรลุเข้าถึงอารมณ์

ของฌานจริงๆ อารมณ์ของรูปฌานนั้นท่านให้ฝึก

กสิณบ้างใช้คาถาบริกรรมบ้างสุดแท้แต่อปุนสัิยของ

ผู้ท่ีได้ส่ังสมบ�ำเพ็ญมาในอดีต ต้องท�ำให้เกิดความ

ช�ำนาญในอารมณ์หรือเรียกว่า วสี คือ ช�ำนาญใน

การนึกช�ำนาญในการเข้า-ออก ช�ำนาญในการตั้ง

จิตให้เป็นทรงอารมณ์จิตให้ได้ลดจิตเป็นเพ่ิมจิตเป็น

จนจิตมีความนิ่งสงบเย็นนิ่งจนสามารถเคลื่อนไหว

ได้อย่างเป็นอิสระ สามารถสลับจิตให้ช�ำนาญใน

อารมณ์อย่างคล่องแคล่วว่องไวตามใจปรารถนาได้

อนุสาสนีปาฏิหาริย์เป็นการสอนหรือการ

แนะน�ำหลักธรรมค�ำสอนของพระพุทธศาสนา ให้

ผูท้ีร่บัค�ำแนะน�ำนัน้น�ำไปปฏบิติั หรอืพจิารณาตาม 

จนสามารถดับทุกข์ แก้ปัญหาในชีวิตของตนเอง

หรือสามารถก�ำจัดกิเลสอนัเป็นเหตุท�ำให้จิตใจเศร้า

หมอง เมื่อบุคคลผู้รับค�ำสอนประพฤติปฏิบัติตาม

ค�ำสอนนั้น ได้รับผลแห่งการปฏิบัติ เช่นสอนว่า

อบายมุขหรือทางแห่งความเสื่อม อนุสาสนี

ปาฏิหาริย์จะเกิดขึ้นได้ต้องอาศัยองค์ประกอบ ๓ 

อย่าง ได้แก่

๑. 	หลักค�ำสอน เนื้อหาท่ีสอนต้องเป็น

หลกัค�ำสอนท่ีสามารถน�ำไปประพฤตปิฏบิตัไิด้ หรอื

ต้องเป็นค�ำสอนทีผู่ร้บัการสอนพิจารณาแล้วว่าเป็น

ประโยชน์ในการประพฤติปฏิบัติได้ 



125ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๒ ประจ�ำเดือน กรกฎาคม - ตุลาคม ๒๕๕๙

๒. 	ตวัผูส้อน เช่น พระพทุธเจ้า พระสาวก 

หรือครูบาอาจารย์ที่หน้าที่เกี่ยวกับการสอน การมี

หลักค�ำสอนที่ดีแต่ผู้ท�ำการสอนมีบุคลิกลักษณะ

หรือความประพฤติไม่เหมาะสม ก็ไม่อาจสร้าง

ศรทัธา หรือความเคารพแก่ผูท้ีร่บัการสอนได้ผูท่ี้ท�ำ

หน้าทีส่อนจึงเป็นปัจจยัส�ำคญัอย่างหนึง่ในการท่ีจะ

ท�ำให้เกิดอนุสาสนปีาฏหิารย์ิให้เกดิขึน้ได้ คณุสมบติั 

ของสอนทีด่ใีนพระพทุธศาสนาจะต้องเป็นผูม้วีชิชา

และจรณะ หมายถึง ต้องเป็นผู ้มีความรู ้และ

ประพฤติดีมีคุณธรรม 

๓. 	หลักวิธีการสอน พระพุทธเจ้าทรงใช้

วธิกีารสอนหลากหลายรูปแบบเป็นฐานในการสอน

เพราะมีพื้นฐานมาจากวัฒนธรรม และสังคมของ

พราหมณ์อินเดียโบราณที่ เป ็นระบบวรรณะ

พระพุทธองค์ จึงได้น�ำท้ังเทคนิควิธีการลีลาการ

สอนที่จะนาหลักพุทธธรรมไปประยุกต์ให้เข้ากับ

สภาพแวดล้อมของสังคมชุมชนขนมธรรมเนียม

จารีตประเพณี เพื่อให้เข้ากับอุปนิสัยและระดับ

ภูมปัิญญาของผูฟั้งในแต่ละกลุม่พระองค์ ทรงสอน

จากสิ่งที่รู้เห็นเข้าใจง่ายอยู่แล้วไปหาฟังสิ่งที่เห็น

แล้วเข้าใจยาก หรอืยงัไม่รูไ้ม่เข้าใจ เพือ่ให้ผูฟั้งเกดิ

ความเข้าใจสามารถนาไปใช้ในชีวิตของตน และ

สังคมได้ตัวอย่างที่เห็นได้ชัดคือการสอนเรื่อง

อริยสัจทรงเริ่มสอนจากการชี้ให้เห็นความทุกข์

ความเดือดร้อนปัญหาชีวิตที่คนมองเห็นและ

ประสบอยู่แล้วเป็นธรรมดาในคนทุกคน ต่อจากน้ัน

จึงหาสาเหตุที่ยากยิ่งขึ้นและลึกซึ้งลงไป และชี้

แนวทางแก้ไขที่ เป ็นรูปธรรมไปหานามธรรม

ลักษณะการสอนทรงสอนด้วยความลุ่มลึกไปตาม

ล�ำดบัขัน้ ในบางครัง้ใช้การสอนทีแ่สดงได้ด้วยของ

จริงมักทรงสอนให้ตรงเร่ืองและเนื้อหาต่างๆ ด้วย

การสอนอย่างมีเหตุผลสอนเท่าที่จ�ำเป็นและสอน

ในสิ่งที่มีความหมายเท่านั้น

๒.	 การสอนแบบอนสุาสนปีาฏหิาริย์ของ

พระสงฆ์ไทยในปัจจุบัน ซึ่งผู ้วิจัยได้ยกมาเป็น

แนวทางการศึกษา ๓ ส�ำนัก พบว่า การสอนแบบ

อนสุาสนปีาฏหิาริย์ของวดัโพธิโ์นนทนั พบว่า หลัก

จริยธรรมขั้นพื้นฐานในการด�ำเนินของมนุษย์ใน

สังคม เช่น เร่ืองของศีลที่เป็นหลักที่ท�ำให้ชีวิตผู้

ปฏิบัติมีชีวิตอย่างมีความสุข หรือหลักในการ

ท�ำงานให้เจริญก้าวหน้าอย่างการใช้หลักอิทธิบาท 

๔ เป็นหลักธรรมที่ได้ฟังไปประยุกต์ใช้กับชีวิต

ประจ�ำวัน ซึ่งผู้ฟังได้น�ำไปบูรณาการในการท�ำงาน

อย่างมคีวามสขุและประโยชน์ต่อตนเอง ผูอ้ืน่ และ

สงัคมมากขึน้ มกีารปรบัเปลีย่นพฤตกิรรมไปในทาง

ท่ีดีข้ึน องค์กรมีการพัฒนาขับเคล่ือนได้อย่างมี

ประสิทธิภาพ

การสอนแบบอนสุาสนปีาฏหิารย์ิของศนูย์

ปฏิบัติธรรมสวนเวฬุวัน พบว่า เน้นการฝึกปฏิบัติ

ธรรมโดยการให้เจริญวิปัสสนา สมาทานศีลและ

สวดมนต์ ท�ำให้ผูป้ฏบิติัเกิดความสงบสขุทางใจ น�ำ

หลักประพฤติในชีวิตประจ�ำวัน ในการแสดงธรรม

แต่ละคร้ังท่านได้ค�ำนงึถงึและสอนให้เหมาะสมตาม

ความแตกต่างระหว่างบุคคลมุ่งเน้นไปที่หลักธรรม

เรือ่งของกรรมดี และกรรมชัว่ ปัญหาและอปุสรรค

ในการแสดงธรรมมีบ้างเล็กน้อย แต่ก็ไม่ใช่เร่ือง

ส�ำคัญในการที่จะเข้าใจหลักธรรม เพราะเน้นถึง

หลักธรรมที่น�ำไปใช้ในชีวิตประจ�ำวันได้จริง ท�ำให้

เกดิเป็นสมัมาทฎิฐทิีจ่ะประพฤตปิฏบิตั ิเป็นหลกัที่

เป็นหลักจริยธรรมขั้นพื้นฐานในการด�ำเนินของ



126 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๒ ประจ�ำเดือน กรกฎาคม - ตุลาคม ๒๕๕๙

มนุษย์ในสังคม เช่น เรื่องของศีลที่เป็นหลักที่ท�ำให้

ชีวิตผู้ปฏิบัติมีชีวิตอย่างมีความสุข

	 การสอนแบบอนุสาสนีปาฏิหาริย ์

ของวัดน�้ำวิ่ง พบว่า การปฏิบัติวิปัสสนาตามหลัก

มหาสติปัฏฐาน ๔ ประกอบกับการแสดงธรรมโดย

ใช้หลกัธรรมทีเ่ข้าใจง่ายๆ แต่มคีวามส�ำคัญต่อ เช่น 

เร่ืองของเบญจศีลเบญจธรรม ท่ีเป็นหลักท่ีท�ำให้

ชีวิตผู ้ปฏิบัติ มีชีวิตอย่างมีความสุขท�ำให ้เกิด

อนุสาสนีปาฏิหาริย์แก่ผู้ปฏิบัติ เกิดความฉุกคิดใน

การกระท�ำที่ผ่านมา มีการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรม

ในทางทีด่ขีึน้ตามหลกัมนษุยธรรม ตามแต่ลกัษณะ

นิสัยและจิตใจของบุคคลนั้นๆ

๓.	 แนวทางการสอนแบบอนุสาสนี

ปาฏหิาริย์ของพระสงฆ์ไทยในปัจจบัุน เป็นการสอน

หรือแนะน�ำหลักธรรมค�ำสัง่สอนในพระพทุธศาสนา 

ท�ำให้ผู้ฟังเกิดศรัทธา หันมาเข้าปฏิบัติธรรมเข้าถึง

ธรรมะในสังคมไทยปัจจุบันได้อย่างประเสริฐที่สุด 

เพราะสังคมที่มีธรรมะเป็นสังคมที่มีรากฐาน

แข็งแกร่ง เป็นสังคมไร้ทุกข์โทษเป็นสังคมสะอาด 

และเป็นสังคมแห่งความละอายเกรงกลัวต่อความ

ชั่วให้ผู ้คนในสังคมเห็นความส�ำคัญ ในการน�ำ

ธรรมะไปปฏิบัติควบคู่ไปกับการด�ำเนินชีวิตจน

เข้าใจและได้รบัผลประโยชน์จากการมชีีวติอยู ่ด้วย

ธรรมะของพระพุทธเจ้าเผยแผ่ธรรมะที่ถูกต้องให้

เข้าสู ่จิตใจของผู ้คนในสังคม ให้ผู ้คนในสังคม

ตระหนักว่าธรรมะเป็นเรื่องส�ำคัญท่ีสุดของการใช้

ชีวิตในสังคมปัจจุบัน ให้ตระหนักว่าชีวิตที่ขาด

ธรรมะเป็นเรื่องอันตรายทั้งตัวเอง และสังคมรอบ

ข้าง และส่ิงส�ำคัญผู้ที่จะสร้างอนุสาสนีปาฏิหาริย์

ในเรื่องข้างต้นให้เกิดผลได้ผู้นั้น จะต้องเข้าใจผล

เสียอันเกิดจากสิ่งเหล่านี้และมีสติไม่ตกเป็นทาส

ของเร่ืองทัง้หมดข้างต้นนีอ้ย่างถ่องแท้เสียก่อน การ

สร้างอนุสาสนีปาฏิหาริย์ให้ประสบความส�ำเร็จ 

ต้องประกอบด้วยปัญญา มีความรู ้ความเข้าใจ 

ความเป็นจริงของชีวิตค�ำสอนของพระพุทธเจ้า 

เป็นสุดยอดปัญญาของมนุษย์ พระองค์ไม่ได้กล่าว

ถึงเรื่องอยู่ห่างไกลหรือพ้นสมัยอะไรเลย พระองค์

กล่าวถงึเร่ืองทีม่นษุย์ทัว่ไปรู้กนัดีอยูแ่ล้ว แต่ทกุวนั

นีม้นษุย์ส่วนมากนบัถอืศาสนาในแนวทางทีจ่ะปรน

เปรอกิเลสมากกว่า ไม่ว่าจะเป็นกิเลสในระดับ

บุคคล หรือในระดับสังคมอัน ได้แก่ อุดมการณ์

วัตถุนิยม และบริโภคนิยมทางเดียวที่พุทธศาสนา

และสังคมจะอยู่รอดได้ จ�ำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องมี

การปรับเปลี่ยนตัวเองโดยการตอบโต้กระแสท่ี

ก�ำลังบั่นทอนผู้คนในขณะนี้

	 แนวทางการสอนแบบอนุสาสนี

ปาฏิหาริย์ของพระสงฆ์ในปัจจุบัน พบว่าจากการ

การศึกษา ๓ ส�ำนัก พบว่ามีเป้าหมายที่เหมือนกัน

แสดงธรรมแต่ละครั้ง ท่านได้ค�ำนึงถึงและสอนให้

เหมาะสมตามความแตกต่างระหว่างบคุคล โดยเริม่

ต้นจากการที่เราต้องวิเคราะห์บุคคล แม้สอนเรื่อง

เดียวกนัแต่ต่างบคุคลอาจใช้วธิต่ีางวิธ ีวธิกีารแสดง

อนุสาสนีปาฏิหาริย์นั้น มุ่งไปท่ีเร่ืองของศีลสมาธิ

ปัญญา การสอนแบบอนุสาสนีปาฏิหาริย์ของศูนย์

ปฏิบัติธรรมสวนเวฬุวันพบว่า ในการแสดงธรรม

แต่ละคร้ังท่านได้ค�ำนงึถงึและสอนให้เหมาะสมตาม

ความแตกต่างระหว่างบุคคลมุ่งเน้นไปที่หลักธรรม

เรือ่งของกรรมด ีและกรรมชัว่ เช่นเดยีวกบัการสอน

แบบอนสุาสนปีาฏหิาริย์ของวดัน�ำ้วิง่ พบว่า ในการ

แสดงธรรมแต่ละครั้งท่านได้ค�ำนึงถึงและสอนให้



127ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๒ ประจ�ำเดือน กรกฎาคม - ตุลาคม ๒๕๕๙

เหมาะสมตามความแตกต่างระหว่างบุคคลมุ่งเน้น

ไปที่หลักธรรมเรื่องของกรรมดี และกรรมชั่ว เกิด

ศรัทธาในค�ำสอนและมีการปรับเปลี่ยนพฤติกรรม

ในทางที่ดีขึ้น 

๕. 	อภิปรายผลการวิจัย
ผู้วิจัยพบว่า ในสมัยพุทธกาลท่ีศาสนา

พราหมณ์ก�ำลังยิ่งใหญ่ และมีเจ้าลัทธิมากมาย

พระพุทธองค์ทรงใช้หลักการค�ำสอนต่างๆ ของ

ศาสนาพราหมณ์และเจ้าลทัธต่ิางๆ มาปรบัใช้สร้าง

แรงจูงใจจนเกิดประโยชน์ในการเผยแผ่พระพุทธ

ศาสนาที่ส�ำคัญคือ พลานุภาพของพระพุทธองค์

นั่นเองสอดคล้องกับงานเขียนของ สุชีพ ปุญญานุ

ภาพ๘ ทีไ่ด้กล่าวไว้ในหนงัสอืคณุลกัษณะพเิศษแห่ง

พระพุทธศาสนา ในชั้นแรกก่อนจะพิจารณากันถึง

เรื่องฤทธิ์เดชปาฏิหาริย์ขอให้ตรวจดูหลักธรรมใน

พระพุทธศาสนาก่อน ว่าพระพุทธศาสนานั้นถ้าตัด

เรือ่งฤทธ์ิเดชปาฏหิารย์ิออกให้หมดจะมสีาระอะไร

ทีค่วรแก่การนับถอืหรอืไม่ จากการตรวจสอบหลกั

ธรรมทางพทุธศาสนาเราจะได้ค�ำตอบว่าตราบใดที่

เรายังนับถือพระพุทธศาสนา เพราะพอใจในฤทธิ์

เดชปาฏิหาริย์ตราบนั้นเราก็ยังไม่ชื่อว่าเข้าใจและ

รูจ้กัศาสนาอย่างแท้จรงิ ประการแรก พระพทุธเจ้า

ทรงเป็นเพยีงมนษุย์ธรรมดาไม่ใช่เทวดาลกึลบัอะไร

ที่ ไหนจะได ้ดี ก็จะต ้องอาศัยความพากเพียร

พยายาม ประการที่สอง แม้จะมีต�ำราหรือคัมภีร์

ใดๆ ความสมัพนัธ์กับความอัศจรรย์ต่างๆ เกีย่วกบั

พระพทุธเจ้า เช่น ประสตูแิล้วเสดจ็ด�ำเนนิได้ ๗ เก้า 

มีดอกบัวรองรับพระบาท พร้อมทั้งเปล่งวาจาออก

มาแสดงถึงความที่จะเป็นผู้ยิ่งใหญ่ต่อไปในภาย

ภาคหน้า ประการทีส่าม เรือ่งฤทธิเ์ดชปาฏหิารย์ิใน

พระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าไม่ได้ทรงยกย่องว่าดี

เลิศ ทรงแยกปาฏหิาริย์ออกเป็น ๓ อย่างคอื แสดง

ฤทธิไ์ด้เป็นอศัจรรย์ (อทิธิปาฏหิารย์ิ) ทายใจได้เป็น

อัศจรรย์ (อาเทศนาปาฏิหาริย์) และสั่งสอนเป็น

อัศจรรย์ (อนุศาสนีปาฏิหาริย ์ ) ประการที่สี ่

พระพุทธศาสนามคี�ำอธบิายเร่ืองฤทธิเ์ดชไว้เหมอืน

กัน แต่เป็นไปในทางให้เหตุผลกลางๆ อันเป็น

วิทยาศาสตร์โดยตรงว่า เรื่องฤทธิ์คือไม่ได้กล่าวถึง

เ ร่ืองฤทธิ์ เดชเพื่อตะล่อมให้เชื่อหากแต่เป ็น

ผลพลอยได้จากการท�ำจิตใจให้สงบ ซ่ึงสอดคล้อง

กับงานเขียนของเสฐียรพงษ์ วรรณปก๙ ได้กล่าวไว้

ในหนงัสอืพทุธศาสนา : ทรรศนะและวจิารณ์ ว่าไม่

ว่าจะเรียกปาฏิหาริย์หรืออิทธิ (ฤทธิ์) ความหมาย

ก็คล้ายๆ กันคือหมายถึงสิ่งที่เป็นความสามารถ

พิเศษที่คนธรรมดาทั่วไปท�ำไม่ได้พูดถึงฤทธิ์ ๒ 

ระดบั คอื ๑) ฤทธิท์ีไ่ม่ใช่อริยะ หมายถงึ การส�ำแดง

ฤทธิ์แปลกๆ พิสดารต่างๆ ตามที่เข้าใจกันทั่วไป 

๘ สุชีพ ปุญญานุภาพ, คุณลักษณะพิเศษแห่งพระพุทธศาสนา, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์

มติชน, ๒๕๔๑), หน้า ๒๒๙. 
๙ เสฐยีรพงษ์ วรรณปก, พทุธศาสนา : ทรรศนะและวจิารณ์, (กรงุเทพมหานคร : ส�ำนกัพมิพ์มตชิน, ๒๕๔๓), 

หน้า ๓๑๖.



128 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๒ ประจ�ำเดือน กรกฎาคม - ตุลาคม ๒๕๕๙

เช่น เหาะเหินเดินอากาศคนเดียว แปลงเป็นหลาย

คนได้ ล่องหนหายตัวได้ เป็นต้น ๒) ฤทธิ์ท่ีเป็น

อริยะ หมายถึง ฤทธิ์ที่ไม่มีกิเลสไม่ท�ำให้เกิดทุกข ์

คนที่ได้ฤทธิ์ชนิดนี้เป็นคนไม่มีกิเลสไม่มีทุกข์ และ

ไม่เป็นทกุข์โทษแก่ใครๆ ท้ังสิน้ และหลวงวจิติรวาท

การ ได้ให้ความหมายไว้ในหนังสือพุทธานุภาพกับ

จิตตานุภาพในหน้า ๑๕ ว่า “ปาฏหิารย์ินัน้ แปลว่า 

สิ่งซึ่งเป็นอัศจรรย์ มีนัยที่ท่านจ�ำแนกไว้เป็น ๓ 

ประการ คือ ๑) อิทธิปาฏิหาริย์แสดงเดชเป็น

อัศจรรย์ ๒) อาเทสนาปาฏิหาริย์ดักใจคนเป็น

อัศจรรย์ และ ๓) อนุสาสนีปาฏิหาริย์ค�ำสอนเป็น

อัศจรรย์และในข้อ ๒ และ ๓ นั้น ไม่มีปัญหาเรา

เชื่อในความสามารถของพระพุทธเจ้าทรงดักใจ 

และสั่งสอนคนได้อย่างอัศจรรย์มาตลอดกาลของ

พระองค์แต่ข้อที่พูดยากอย่างยิ่งนั้นก็คือ อิทธิ

ปาฏิหาริย์เพราะความเชื่อของมนุษย์ในสมัยนี้มี

น้อยลงไปทุกวัน เกือบจะหาเป็นการหลอกลวงกัน

ทเีดยีวแต่ถ้าใครเชือ่ในอทิธปิาฏหิารย์ิแล้วคง กอ็าจ

ถกูมองว่าเชือ่งมงายไม่ทนัสมัยไปด้วย เพราะฉะนัน้ 

ในบทนี้จึงจะพรรณนาถึงอิทธิปาฏิหาริย์ ซึ่งเป็น

ปัญหาและเข้าใจยากน้ีอย่างเดียวส่วนอีกสอง

ประการนั้นเราเข้าใจดีแล้ว 

สังคมปัจจุบันได้เปลี่ยนแปลงไปตามหลัก

ไตรลกัษณ์ เป็นสงัคมปัจเจกนยิม และวตัถนุยิมการ

พัฒนาสังคมมุ ่งไปสู ่ความโลภ เป็นจุดหมาย

จิตวิทยา และทฤษฏีในปัจจุบันจะเน้นไปที่ผล

ประโยชน์ของบุคคลหรือหมู่คณะของตนเป็นส่วน

ใหญ่ และบุคลากรพระพุทธศาสนาท้ังสงฆ์และ

ฆราวาสในสมัยส่วนมากนี้ก็ตกอยู่ภายใต้อ�ำนาจนี้

การจะสร้างแรงจงูใจให้สงัคมหนัมาสนใจพระพทุธ

ศาสนา และน�ำหลกัธรรมไปใช้ในชวีติประจ�ำวนัจน

เกิดผลนั้นผู้คนในสังคมต้องเห็นคุณค่า และได้รับ

ผลประโยชน์เห็นและเข้าใจว่าหลักธรรมของ

พระพุทธศาสนาช่วยชีวิตเขาให้มีความสุขได้จริง

เกิดประโยชน์ถ้าน�ำมาใช้ในการด�ำเนินชีวิตจริง

ตั้งแต่เกิดจนตายจากโลกนี้เป็นเรื่องที่บุคลากรใน

พระพุทธศาสนาทุกคนต้องช่วยกันเพราะอนาคต

พระพุทธศาสนาข้ึนอยู่ว่าจะใช้พระพุทธศาสนา

ควบคมุก�ำกบับริโภคนยิมหรือวตัถุนยิมได้มากน้อย

เพียงใดจะสามารถน�ำความเชื่อและความชอบใน

วัตถุนิยมบริโภคนิยมมาประยุกต์ใช้กับพระพุทธ

ศาสนาให้เหมอืนทีพ่ระพทุธองค์ทรงท�ำให้เหน็เป็น

แนวทางและตัวอย่างในการน�ำหลักการต่างๆ

อยากจะท�ำสิ่งท่ีดีงามให้เกิดมีขึ้นเป็นจริง

ขึน้โดยอาศยัค�ำสอนของเจ้าลทัธต่ิางๆ มาประยุกต์

ใช้ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ซึ่งสอดคล้องกับ

งานวิจัยของพระมหาบุญเลี้ยง เตชพโล (บุตร

ตะเคยีน) ได้อธบิายไว้ในวทิยานพินธ์เร่ือง มโนทศัน์

เรื่องตบะในพระพุทธศาสนาดังมีใจความส�ำคัญ 

ได้แก่ การถึงหรือการพิจารณาพระนิพพานหรือ

อรหัตผล ได้แก่ การท�ำให้แจ้งเจโตวมิตุกิารหลุดพ้น

จากกเิลสด้วยการก�ำจัดอวชิชาได้ท�ำให้ส�ำเร็จอรหตั

ผล ดังนั้นเป้าหมายของการบ�ำเพ็ญตบะหรือการ

ปฏบิตัธิรรมในพระพทุธศาสนา มไิด้มเีป้าหมายเพือ่

อิทธิปาฏิหาริย์อ�ำนาจราชศักดิ์ทรัพย์สมบัติหรือ

สวรรค์สมบัติ แต่มีเป้าหมาย เช่น การบ�ำเพ็ญตบะ

ด้วยการส�ำรวมอนิทรย์ีเพือ่เผากิเลสมอีภชิญา และ

โทมนัส เป็นต้น เพื่อการบ�ำเพ็ญตบะด้วยความ

เพียรเพื่อก�ำจัดความเกียจคร้านการปฏิบัติตาม

มรรค เพื่อบรรลุผลวิเศษขั้นสูงยิ่งๆ ขึ้นสอดคล้อง



129ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๒ ประจ�ำเดือน กรกฎาคม - ตุลาคม ๒๕๕๙

กับงานวิจัยของพระมหาสาคร พวงจันทร์ ศึกษา

เรื่อง “การวิเคราะห์ปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนา

เถรวาท” พบว่า พระพุทธศาสนาได้ให้ความหมาย

ของปาฏิหาริย์เป็นสองนัยคือ หมายถึง การที่คน

เราสามารถขจัดกิเลสท่ีมีอยู่ในจิต และหมายถึง

ฤทธิต่์างๆ ทีเ่กิดขึน้ด้วยอ�ำนาจจติทีไ่ด้รับการฝึกฝน

มาอย่างดีแล้ว พระพุทธศาสนากล่าวถึงปาฏิหาริย์

ว่าม ี๓ ประเภทคือ ๑) อทิธปิาฏิหารย์ิ คอืการแสดง

ฤทธิ์ได้ต่างๆ ๒) อาเทสปาฏิหาริย์ คือ การทายใจ 

ทายความรู ้สึกของคนอ่ืน และ ๓) อนุสาสนี

ปาฏิหาริย์ ในปาฏิหาริย์ทั้งสามนี้ อิทธิปาฏิหาริย ์

และอาเทสปาฏิหาริย์ สามารถฝึกจิตจนเป็นสมาธิ

ให้ถึงญาณสมาบัติ แต่พระพุทธเจ้าไม่ทรงยกย่อง

และสนับสนุนให้พระสาวกแสดงปาฏิหาริย์ท้ังสอง

นี ้เพราะปาฏหิารย์ิทัง้สองนี ้นอกจากจะมกีล่าวใน

พระพุทธศาสนาแล้ว ยังมีกล่าวในศาสนาและลัทธิ

อื่น เช่น ลัทธิโยคะได้กล่าวถึงการฝึกจิตเมื่อสงบก็

สามารถจะแสดงฤทธิ์ต่างๆ ได้ ส่วนอนุสาสนี

ปาฏิหาริย์เป็นปาฏิหาริย์ท่ีพระพุทธเจ้าและเหล่า

สาวกใช้ในการเผยแผ่พระพทุธศาสนา อาจกล่าวได้

ว่าหลักธรรมและเทคนิคการสอนเป็นอนุสาสนี

ปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนา เพราะเมื่อต้ังใจ

ศึกษาและปฏิบตั ิสามารถท�ำให้บุคคลอรยิชนกลาย

เป็นอรยิชนได้๑๐ และงานวจิยัของพระวชัิยปญฺญาธ

โร (แก้วบัวลา)๑๑ ท�ำวิทยานิพนธ์เรื่อง “ศึกษา

วิเคราะห์การใช้ปาฏิหาริย์สามของพระพุทธเจ้า

และพระสาวกในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา” ที่

พบว่าการใช้ปาฏิหาริย์ของพระพุทธเจ้าในการ

เผยแผ่นั้นพระพุทธเจ้าทรงใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์

ในการเผยแผ่พระศาสนามากกว่า ที่จะแสดงฤทธิ์

ให้เขากลัวแต่เพ่ือให้เข้าใจรู้แจ้งในพระสัทธรรม

และเชื่อในการกระท�ำมากกว ่าที่จะเชื่อการ

อ้อนวอนเซ่นสรวงในสิง่ศกัดิส์ทิธิเ์ป้าหมายท่ีแท้จรงิ

ในการเผยแผ่ศาสนาจึง เพ่ือให้คนเข้าใจพระ

สัทธรรม ซ่ึงบางคร้ังอาจใช้วิธีท่ีหลากหลายแต่ก็มี

จุดหมายปลายทางเดียวกันส ่วนในเร่ืองของ

ปาฏหิารย์ิน้ันเป็นสิง่ทีย่นืยนัได้ว่าพระพทุธเจ้าทรง

เป็นบรมครูทีย่ิง่ใหญ่ของโลกเข้าใจในจิตวทิยาของ

มนุษย์เป็นอย่างดี ทรงเลือกใช้ในบางสถานการณ์

เท่านั้นจึงท�ำให้พระองค์สามารถประกาศพระ

ศาสนาได้อย่างรวดเรว็และมผู้ีบรรลุธรรมตามพระ

องค์เป็นจ�ำนวนมากพระพุทธเจ้าทรงสรรเสริญ

อนุสาสนีปาฏิหาริย์ซึ่งเป็นปาฏิหาริย์ท่ีปรากฏใน

หลักค�ำส่ังสอนของพระองค์ อนสุาสนปีาฏหิาริย์นัน้

เกิดจากการปฏิบัติตามหลักธรรมค�ำส่ังสอนที่ทรง

สมมติบัญญัติเอาไว้ ซึ่งแม้การปฏิบัติธรรมได้จริง

ย่อมท�ำให้จิตต้ังอยู่ในคุณธรรมความดีไม่หวั่นไหว

เพราะกิเลสท้ังปวงเป็นปาฏิหาริย์ท่ีส�ำคัญมากกว่า

อิทธิปาฏิหาริย์และอาเทสนาปาฏิหาริย์

๑๐ พระมหาสาคร พวงจนัทร์, “การวเิคราะห์ปาฏหิาริย์ในพระพทุธศาสนาเถรวาท”, วทิยานพินธ์ศลิปศาสตร

มหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยขอนแก่น), ๒๕๔๔.
๑๑ พระวชิยัปญญฺาธโร (แก้วบวัลา), “ศกึษาวเิคราะห์การใช้ปาฏิหารย์ิสามของพระพทุธเจ้าและพระสาวกใน

การเผยแผ่พระพุทธศาสนา”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย), ๒๕๕๖. 



130 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๒ ประจ�ำเดือน กรกฎาคม - ตุลาคม ๒๕๕๙

๖. 	ข้อเสนอแนะ
การศึกษาวิจัยครั้งนี้  พบว่าอนุสาสนี

ปาฏหิารย์ิเป็นเรือ่งส�ำคญัสงัคมปัจจบุนั มกีารสร้าง

แรงจูงใจมากมายส่วนมากเป็นไป เพื่อประโยชน์

ของตนหรือกลุ่มของตนหลักของพระพุทธศาสนา

การสร้างแรงจงูใจเป็นไป เพือ่ให้ทุกคนพึง่ตนเองได้ 

คือจูงใจให้ผู้นั้นลงมือกระท�ำอย่างต่อเน่ืองจนเกิด

ผลเปลี่ยนแปลงในชีวิตมีความสนใจ ใส่ใจ ตั้งใจไม่

เป็นผูห้ลง หรอืผูเ้สพจนขาดสต ิมคีวามเพยีรอดทน

ทีจ่ะฟันฝ่าอปุสรรค์ต่างๆ ด้วยตวัของตัวเอง จนเกดิ

ผลเป็นประโยชน์กับตนเอง และสังคมรอบข้าง 

ดังนั้นผู ้วิจัยเห็นว่าการสร้างแรงจูงใจตามแนว

พระพุทธศาสนานั้นยังมีประเด็นท่ีน่าสนใจ และ

ศึกษาให้เข้าใจชัดเจนเพื่อน�ำมาประยุกต์ใช้ให้เกิด

ประโยชน์แก่สังคมดังนี้

๑. 	ทางสถาบันสงฆ์ควรมีการศึกษาและ

น�ำเอาแนวสอนแบบอนุสาสนีปาฏิหาริย ์ มา

ประยุกต์ใช้เพื่อให้เกิดประโยชน์กับการเผยแผ่

ศาสนาต่อไป

๒.	 คณะสงฆ์ควรน�ำแนวทางการสอน

อนุสาสนีปาฏิหาริย์ มาก�ำหนดเป็นแนวทางการ

วางแผนนโยบายและจดุมุง่หมายในการเผยแผ่ของ

พระธรรมฑูต

๓. 	คณะสงฆ์ในฝ่ายปกครองควรส่งเสริม

ส�ำนักปฏิบัติธรรม หรือพระธรรมกถึกให้เผยแผ่

พระพุทธธรรมตามแนวอนุสาสนีปาฏิหาริย์ 

๑. 	ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป

	 จากการศึกษาผู ้วิ จัยเห็นว ่ายังมี

ประเด็นอื่นท่ีน่าศึกษาเพ่ิมเติมท่ีจะน�ำหลักธรรม

และแนวทางของพระพุทธศาสนามาใช้ในการ

ศึกษาเพื่อให้เกิดประโยชน์กับสังคมโดยผู้วิจัยเห็น

ว่าควรมีการท�ำวิจัยในเรื่องต่อไปนี้

	 ๑.	 ศึกษาอนุสาสนีปาฏิหาริย์ของ

พระพุทธเจ้าและพระสาวกที่ส่งผลต่อการบรรลุ

ธรรมของเหล่าสาวกสมัยพุทธกาล

	 ๒.	 ศึกษากลยุทธ์การใช้อนุสาสนี

ปาฏิหาริย์ของพระธรรมกถึกต่อการเปลี่ยนแปลง 

พฤติกรรมเชิงพุทธจริยศาสตร์ของชาวพุทธแต่ละ

ภาคของประเทศไทย

	 ๓.	 ศึกษาสภาพและปัญหาการใช้

อนุสาสนีปาฏิหาริย์ในการเผยแผ่พุทธธรรมของ

พระธรรมกถึกในเขตจังหวัดขอนแก่น



131ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๒ ประจ�ำเดือน กรกฎาคม - ตุลาคม ๒๕๕๙

บรรณานุกรม

๑. 	ภาษาไทย

(ก) 	ข้อมูลปฐมภูมิ

มหาวทิยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบบัมหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลยั. 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.

(ข)	ข้อมูลทุติยภูมิ

	 (๑)	หนังสือ :

ชาญชัย อาจินสมาจาร. สุดยอดเทคนิคสู่ครูมืออาชีพ. กรุงเทพมหานคร : ส�ำนักพิมพ์บีอีซี, ๒๕๔๕.

พงพันธ์ พงษ์โสภา. จิตวิทยาการศึกษา. กรุงเทพมหานคร : พัฒนาการศึกษา, ๒๕๔๔.

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยตฺุโต). การศกึษาเครือ่งมอืพฒันาทีย่งัต้องพฒันา. พิมพ์คร้ังที ่๒. กรุงเทพมหานคร 

: มูลนิธิพุทธธรรม, ๒๕๔๑.

พระพรหมคุณาภรณ ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). พุทธวิธีการสอน. พิมพ์ครั้งที ่ ๑๑. กรุงเทพมหานคร : สหธรรมิก

จ�ำกัด, ๒๕๔๙.

พระศรีปริยัติโมลี (สมชัย กุสลจิตฺโต). พุทธศาสตร์ร่วมสมัย ๒. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพมหานคร : 

มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย‚ ๒๕๔๗.

สุชีพ ปุญญานุภาพ. คุณลักษณะพิเศษแห่งพระพุทธศาสนา. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์

มติชน, ๒๕๔๑. 

เสฐยีรพงษ์ วรรณปก. พทุธศาสนา : ทรรศนะและวจิารณ์. กรงุเทพมหานคร : ส�ำนกัพมิพ์มตชิน, ๒๕๔๓.

(๒)	วิทยานิพนธ์/ดุษฎีนิพนธ์/สารนิพนธ์/รายงานการวิจัย :

พระมหาสาคร พวงจนัทร์. “การวเิคราะห์ปาฏหิารย์ิในพระพุทธศาสนาเถรวาท”. วทิยานิพนธ์ศลิปศาสตร

มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยขอนแก่น, ๒๕๔๔.

พระวิชัย ปญฺญาธโร (แก้วบัวลา). “ศึกษาวิเคราะห์การใช้ปาฏิหาริย์สามของพระพุทธเจ้าและพระสาวก

ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๖.


