
  

* 	 อาจารย์ประจ�ำมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น และคณะประกอบ

ด้วย พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ, ดร., พระมหาจรูญ กิตฺติปญฺโญ, ดร., ผศ.ดร.จรัส ลีกา,  และ

ร.ต.ดร.วสันต์ ศรีสอาด

การพัฒนาปัญญาตามแนวพุทธจริยศาสตร์ของส�ำนักปฏิบัติธรรม 
วัดโพธิ์บ้านโนนทัน ต�ำบลในเมือง อ�ำเภอเมือง จังหวัดขอนแก่น
The Intellectual Development in the way of Buddhist  

Ethics of the Meditation Center of Probannontan Temple, 
Naimaung Sub-District, Maung District, Khonkaen Province

ผศ.ดร.จักรพรรณ วงศ์พรพวัณ และคณะ*

บทคัดย่อ

 	 การวจิยัเรือ่ง “การพฒันาปัญญาตามแนวพทุธจรยิศาสตร์ของส�ำนกัปฏบิตัธิรรมวดัโพธิบ้์านโนนทนั  

ต�ำบลในเมือง อ�ำเภอเมือง จังหวัดขอนแก่น” มีวัตถุประสงค์ ๓ ข้อ คือ ๑) เพื่อศึกษาแนวคิดการพัฒนา

ปัญญาตามแนวพทุธจรยิศาสตร์ ๒) เพือ่ศกึษาการพฒันาปัญญาตามแนวพทุธจรยิศาสตร์ของส�ำนักปฏบัิติ

ธรรมวดัโพธิบ้์านโนนทนั ต�ำบลในเมอืง อ�ำเภอเมอืง จังหวดัขอนแก่น และ ๓) เพ่ือวเิคราะห์ผลการพัฒนา

ปัญญาตามแนวพุทธจริยศาสตร์ของส�ำนักปฏิบัติธรรมวัดโพธิ์บ้านโนนทัน ต�ำบลในเมือง อ�ำเภอเมือง 

จังหวัดขอนแก่น

 	 ผลการวจิยัพบว่า การพฒันาปัญญาตามแนวพทุธจริยศาสตร์ จะต้องปฏบิติัให้ไปตามกระบวนการ 

ของหลกัไตรสกิขาเพือ่บรรลเุป้าหมายสงูสดุของชวีติ โดยเร่ิมจากหลักศลีสิกขา หรือกระบวนการระเบยีบ

ปฏิบัติ (วินัย) เพื่อให้เกิดวาจาชอบการกระท�ำชอบ และการประกอบอาชีพชอบเป็นแนวทางและกรอบที่

ก�ำกบัการกระท�ำหรอืการประกอบกิจกรรมต่างๆ ให้เกดิความเรียบร้อยดีงาม จากนัน้ก็ยกข้ึนสู่ระดับสมาธิ

สกิขาหรอืกระบวนการฝึกอบรมจติ เพือ่ให้จติมกีารพัฒนาความส�ำนกึให้เกดิความสมดุลระหว่างกายและ

จติเป็นกระบวนการเก้ือหนนุให้สิง่ท่ีรับเข้ามาในชวีติด�ำเนนิไปด้วยประสิทธภิาพสูงสุด และกระบวนสุดท้าย

คือปัญญาสิกขาหรือกระบวนการทางความรู้เป็นวิธีการอบรมศึกษาเพื่อให้เกิดวิชาความรู้และปัญญา 

ซึ่งจะยังผลให้เกิดมีทัศนะความเชื่อค่านิยมที่ถูกต้องมีความด�ำริตริตรองที่ชอบถือได้ว่าเป็นกระบวนการ

พัฒนาปัญญาขั้นสูงสุดที่สามารถควบคุมตนเองและสภาวะต่างๆ ที่กระทบเข้ามาสู่ชีวิตได้อย่างดีเยี่ยม



144 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

 	 การพัฒนาปัญญาตามหลักไตรสิกขาที่เชื่องโยงกับอริยมรรค ๘ พบว่าปัญญาตามแนวพุทธ

จริยศาสตร์เกิดขึ้นจากกระบวนการพัฒนา ๓ ระดับด้วยกัน คือ สุตมยปัญญา จินตามยปัญญา และ  

ภาวนามยปัญญา ปัญญาระดับภาวนามยปัญญาถือว่าเป็นปัญญาขั้นสูงสุด เพราะเป็นวิธีที่สร้างสรรค ์

ปัญญาขึ้นมาได้ด้วยตนเอง โดยผ่านกระบวนการลงมือปฏิบัติ จนกระทั่งเกิดประจักษ์แจ้งแห่งเหตุของ

ปัญหาและสามารถแก้ปัญหาน้ันได้เสร็จสิ้นด้วยตนเองการที่จะปฏิบัติจนบรรลุถึงปัญญาขั้นสูงสุดนี้ได้  

ต้องอาศัยหลกัไตรสกิขาทีผ่่านการเชือ่มโยงกบัหลกัอรยิมรรค ๘ นัน่คอืการน�ำเอาหลกัอรยิมรรค ๘ มาจดั

เป็นแนวปฏบิตัใิห้เหลอืเพยีง ๓ หมวด คอื หมวดแห่งศลีสกิขา หมวดแห่งสมาธสิกิขา และหมวดแห่งปัญญา

สิกขา ฉะนั้นการน�ำหลักไตรสิกขามาปฏิบัติอย่างเป็นกระบวนการ จึงท�ำให้ได้ศึกษาหรือปฏิบัติตามหลัก

อริยมรรค ๘ ไปด้วย ในทางพุทธจริยศาสตร์ถือว่าเป็นการพัฒนาปัญญาแบบครบวงจร นั่นคือการปฏิบัติ

ตามหลักมัชฌิมาปฏิปทาหรือทางสายกลาง โดยเบื้องต้นให้ผู้ปฏิบัติมีความคิดเห็นที่ถูกต้องเสียก่อน  

แล้วค่อยเพียรสร้างปัญญาในทางโลก (โลกิยปัญญา) จากนั้นจึงค่อยพัฒนาปัญญาในระดับสูงข้ึนต่อไป 

จนบรรลุถึงปัญญาขั้นสูงสุด (โลกุตรปัญญา) หรือ นิพพาน

 	 ผลการพัฒนาปัญญาของส�ำนักปฏิบัติธรรมวัดโพธ์ิบ้านโนนทัน พบว่า ส�ำนักนี้ได้ใช้หลักสติ 

ปัฏฐาน ๔ เป็นแนวทางในการพฒันาปัญญาท้ังพระภิกษแุละประชาชนทัว่ไป โดยเน้นให้พจิารณาท�ำความ

เข้าใจในเรือ่งของกาย เวทนา จติ ธรรม ผลของการน�ำหลักสติปัฏฐาน ๔ ไปปฏบิติัในชวีติประจ�ำวนั ท�ำให้

รู้เท่าทันสภาวะของอารมณ์กับสิ่งภายนอกท่ีมากระทบจิตได้ดีขึ้น ท�ำให้รู้เข้าใจสภาวะของความเป็นจริง

ในชีวิตมากขึ้น การยึดติดแบบโลกๆ ทั่วไปก็ลดน้อยลง ท�ำให้หันมาศึกษาเรียนรู้ตัวเองมากขึ้น ท�ำให้การ

ใช้ชีวิตอยู่ในสังคมแห่งการเปลี่ยนแปลงได้ดีขึ้น ท�ำให้ไม่กระวนกระวายใจรู้เท่าทันสภาวะของจิตใจของตน 

โดยไม่ไห้ตกเป็นทาสสิง่ทีย่ัว่ยวนใจอนัจะน�ำไปสู่ความเส่ือมในชวีติ ท�ำให้รู้ว่าสิง่ไหนควรท�ำ สิง่ไหนไม่ควร 

สิ่งไหนผิด สิ่งไหนถูก รู้จักหลีกเลี่ยงทางแห่งความเสื่อม และปฏิบัติตนให้อยู่แต่ในสิ่งที่เป็นกุศลธรรม

ค�ำส�ำคัญ: การพัฒนาปัญญา, พุทธจริยศาสตร์, ส�ำนักปฏิบัติธรรม

Abstract

 	 The Research paper “The study analyzed the intellectual development in the 

way of Buddhist ethics of the Meditation center of Probannontan temple, Naimuang 

Sub-District, Muang District, KhonKaen Province” had three main purposes : 1) to study 

the concept of intellectual development in the way of Buddhist ethics, 2) to study the 

intellectual developmentof the Meditation center of Probannontan temple, Naimuang 

Sub-District, Muang District, KhonKaen Province, and 3) to analyze the effects of the  



145ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

intellectualdevelopment of the Meditation center of Probannontan temple, Naimuang 

Sub-District, Muang District, KhonKaen Province

 	 The result of research found that: the intellectual development in the way of 

Buddhist ethicsmust adhere to the principle of a threefold process to achieve the ultimate 

goal of life, by the start from the main precepts or regulations to be right speech, to be 

right action, and to be right live hood. It is guided and directed the actions of assembly 

tasks to successfully achieve good. Then raised to the level of concentration or mental 

training process, to develop mental consciousness to be balance between body and 

mind, it is a processof advocating for getting things into your life away with high  

efficiency. And the last is the intellectual or cognitive processes, it is a way of training for 

the knowledge and wisdom, it has resulted in attitudes, beliefs, and values the right idea, 

it is a process that can develop high intelligence and self-control in the various conditions 

took the life as well.

 	 The intellectual development in connection with the Noble Eightfold Path found 

that the Intellectual development in the way of Buddhist ethics arose from the three 

levels of the development process: the wisdomof the listening, the wisdom of the idea, 

and the wisdom of mindfulness meditation. The wisdom arising from the mindfulness 

meditation is considered the most advanced intelligence, as it is a creative way to come 

up with their own in tell ligence through processes embarked practicemeditation, until 

the revelation of the cause of the problem and can solve it by them selves. In order to 

achieve this highest wisdom, it relies primarily threefold through links with Noble Eightfold 

Path that was the introduction to the Noble Eightfold Path is the practice to only three 

categories that is a group of morality, a group concentration, and a group of intelligence. 

So dance the lead threefold to perform a process, it has to follow the Noble Eightfold 

Path. In the way of Buddhist ethics constitutes a comprehensive intellectual development,  

that is to follow the Middle Path, in the first of all, practitioner must have seen the  

rightway before, then seek worldly wisdom,and then develop a higher level of intelligence 

to achieve the highest wisdom or Nippana.

 	 The result of intellectual developmentin the way of Buddhist ethics of the 

Meditation center of Probannontan temple found that the Probannontan templeUsedthe 



146 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

four foundations of mindfulness (Satipatthana 4) as a guide in the intellectual development  

to the monks novices and people, by focusing on the understanding of the tools of 

physical, mental, mind, and Dhammas (mindfulness of the body, mindfulness of feelings 

or sensations, mindfulness of mind or consciousness and mindfulness of Dhammas). The 

main effect of bringing the Stipatthana 4 to use in everyday life,found that: Knowingly 

making a state of emotion that comes with an external impact can be improved to be 

good, Knowingly making to understand the state of the real life, adherence to make 

things less, make turned himself in to learn more, can adapt itself to a changing world 

better, do not knowingly disturbed state of mind is not enslaved by temptation that will 

lead to a deterioration in life, know what to do and should not do., knowing what is right 

and wrong,Know as a way of avoiding deterioration, and behave in the principle of morality.

Keywords: Intellectual Development, Buddhist Ethics, Meditation Center 

๑. 	บทน�ำ
	 การด�ำเนินชีวิตของมนุษย์ในยุคแห่งการ

เปลี่ยนแปลงทางสังคมที่ไร้ขีดจ�ำกัดไร้กรอบและ 

วิถีทางแห่งความคิดที่ถูกต้องในยุคปัจจุบันนี้ เป็น

ยคุแห่งข้อมลูข่าวสารและโลกไร้พรมแดน เป็นชวีติ

ที่เต็มไปด้วยสิ่งอ�ำนวยความสะดวกสบายทาง

วิทยาการสมัยใหม่ๆ การอุปโภคบริโภคสิ่งเหล่านี้

เป็นสิง่ทีห่าได้ง่ายในสงัคมยคุนี ้มจี�ำหน่ายหรือมใีห้

บริการอยู่ทั่วทุกแห่ง ทั้งนี้ก็เพราะว่าภาวะทาง

สังคม ซึ่งอยู่ในโลกแห่งการแข่งขันกัน มนุษย์จึงมี

ชีวิตอยู่ในโลกแห่งการเร่งรีบกับหน้าที่การงาน จึง

มักจะตกเป็นเหยื่อต่อสภาวะการเปลี่ยนแปลง 

เหล่านั้นโดยไม่รู้ตัว มนุษย์ในยุคนี้จึงเป็นผู้บริโภค

ความสขุแบบสกุเอาเผากนิ มชีวีติทีค่อยตอบสนอง

ความต้องการแห่งโลกทุนนิยมในการเสพบริโภค

นั้นก็เพียงเพื่อตอบสนองอารมณ์เพียงช่ัวคราว ไม่

ได้คิดถึงความส�ำคัญต่อการเสพบริโภคสักเท่าไหร่ 

ทั้งนี้ก็เพราะว่ามนุษย์ขาดสติสัมปชัญญะและการ

พจิารณาต่อสิง่ทีม่าตอบสนองความต้องการเหล่านัน้ 

ซึง่ในทางพทุธศาสนาเรยีกการตอบสนองแบบนีว่้า 

เป็นการตอบสนองต่อกิเลสตัณหาที่เกิดขึ้นทางตา 

หู จมูก ลิ้น กาย และใจ และไม่ก่อให้เกิดปัญญาใน

การเสพบริโภค ลักษณะการบริโภคอย่างนีเ้รียกว่า 

การบริโภคคุณค่าเทียม เป็นการบริโภคที่ไม่ได้

ค�ำนึงถึงคุณค่าแท้ที่ได้รับจากอารมณ์ที่มากระตุ้น

ให้เกิดการตอบสนองทางประสาทสัมผัสนั้นๆ 

 	 จากข้อความข้างต้น สะท้อนให้เหน็ปัญหา

หรือพฤติกรรมในการเสพบริโภคของผู้คนในยุค

สมยัปัจจบุนัทีข่าดการพฒันาปัญญาในการรบัรูท้าง

อายตนะ กล่าวคอื ขาดปัญญาในการคดิวจิารณญาณ 

ทีต่ัง้อยูบ่นพืน้ฐานทางปัญญาต่อการรบัรูอ้ารมณ์ที่

เกิดขึ้นทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ หรือทาง

ประสาทสมัผสั และประสาทสมัผสัของมนษุย์เรานี้

ทางพุทธปรัชญาเถรวาทถือว่าเป็นปัจจัยหลักใน



147ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

การเสพบรโิภคหรอืรบัรูค้วามเป็นไปของโลก อนัมี 

ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ ซึ่งเป็นช่องทางในการ

รับรู้ของมนุษย์ที่เรียกว่า ทวาร หรือ อายตนะ๑ 

ทวารหรืออายตนะ ตามหลักพุทธธรรมถือว่าเป็น

ช่องทางทีช่วีติจะเกีย่วข้องกบัโลกได้ เป็นแดนเชือ่ม

ต่อให้เกิดความรู้ หรอืทางรบัรู้๒ อนัเป็นบ่อเกิดแห่ง

ความรูค้วามเข้าใจต่อลกัษณะความเป็นไปของโลก

ทั้งฝ่ายรูปธรรม คือสิ่งที่เป็นลักษณะทางกายภาพ 

เป็นวัตถุ และฝ่ายนามธรรม คืออารมณ์ ความรู้สึก 

นึกคิด รัก โลภ โกรธหลงต่างๆ ดังนั้น เมื่อคนเรา

ขาดการพัฒนาทักษะในการเสพบริโภคหรือขาด

ทักษะการรับรู้ทางอายตนะแล้วจึงสะท้อนให้เห็น

ปัญหาของสังคมในลักษณะต่างๆ ที่ ต้ังอยู ่บน 

พื้นฐานของการรับรู้ และเรียนรู้มาอย่างไม่ถูกต้อง

ทั้งในอดีตและปัจจุบัน

 	 ปัญหาดังกล่าวนี้ ในทางพุทธจริยศาสตร์

ถือว่า เป็นสังคมที่ขาดการพัฒนาปัญญาในทางที่

ถกูต้องดงีาม นัน่คอืเหน็ผดิเป็นชอบ เน้นแต่พฒันา

ทางวตัถ ุแต่ขาดการพฒันาทางจติใจ ไม่ได้ส่งเสรมิ

การพฒันาปัญญาตามหลกัพทุธจรยิธรรมเพือ่เสรมิ

สร้างภูมปัิญญาป้องกนัให้กบัตนเองและสงัคมอย่าง

จริงจัง จึงจ�ำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องหันมาพิจารณา

หาทางแก้ปัญหาโดยการเตมิปัญญาทีถ่กูต้องให้กบั

สังคม โดยการน�ำหลักพุทธจริยศาสตร์มาเป็น

เครื่องมือในการพัฒนาจิตใจของคนในสังคม หลัก

พุทธจริยศาสตร ์ที่จะน�ำมากล ่าวในที่นี้  คือ 

“อริยมรรคมีองค์ ๘”๓ ประกอบไปด้วย ศีล สมาธิ 

ปัญญา เรียกรวมว่า “ไตรสิกขา”๔ ซ่ึงถือว่าเป็น

หลักในการแก้ปัญหาสังคมได้ดีที่สุด เพราะเป็น

หลักธรรมท่ีส่งเสริมในการพัฒนาปัญญาทั้งระดับ

ต้น ระดบักลาง และระดบัสงูสดุ นัน่คอืสมารถสร้าง

คนธรรมดาให้เป็นมนษุยชน สร้างมนษุยชนให้เป็น

กัลยาณชน ดังนั้นการที่จะพัฒนาสังคมได้จะต้อง

เริ่มท่ีคน และการที่จะพัฒนาคนได้ก็จะต้องเร่ิมที่

จิตใจ โดยการพัฒนาตรวจสอบจิตตนเองอยู่เสมอ 

	 ในการปฏิบัติฝ ึกฝนอบรมเพื่อพัฒนา

ปัญญาตามแนวพุทธจริยศาสตร์นี้ ส�ำนักปฏิบัติ

ธรรมในแต่ละแห่งถือว่ามีความส�ำคัญอย่างมากใน

การที่จะให้การศึกษา เรียนรู้ และวิธีปฏิบัติเพื่อให้

เข้าถงึปัญญาและสามารถน�ำปัญญาทีไ่ด้จากปฏบิตัิ

นั้นไปปรับใช้ในชีวิตประจ�ำวัน เพ่ือให้รู้เท่าทันกับ

ความเปล่ียนแปลงของสังคมในยุคไร้พรหมแดนนี้ 

และส�ำนักปฏิบัติธรรมอีกแห่งหนึ่งในจังหวัด

ขอนแก่น ที่ท�ำหน้าที่ให้การศึกษาอบรมพร้อมทั้ง

สอนวิธีปฏิบัติเพื่อพัฒนาปัญญาตามแนวพุทธ

จรยิศาสตร์น้ีคอื ส�ำนักปฏบิตัธิรรมวดัโพธิบ้์านโนนทนั 

ซึ่งเป็นส�ำนักปฏิบัติธรรมประจ�ำจังหวัดขอนแก่น 

แห่งที่ ๑ ได้รับประกาศแต่งตั้งให้เป็นส�ำนักปฏิบัติ

๑ อภิ.วิ. (ไทย), ๓๕/๑๕๔/๑๑๒.
๒ พระหรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรมฉบับปรับปรุงและขยายความ, พิมพ์ครั้งที่ ๑๑, 

(กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๒), หน้า ๓๓-๓๔.
๓ ที.ม. (ไทย) ๑๐/๔๐๒/๓๓๕.
๔ ที.ม. (ไทย) ๑๑/๓๐๕/๒๗๒.



148 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

ธรรมเมื่อ พ.ศ. ๒๕๔๘ จากองค์กรปกครองสูงสุด

ของคณะสงฆ์ คือมหาเถรสมาคม ผู้วิจัยได้เห็น

ความส�ำคัญในการพัฒนาปัญญาของส�ำนักปฏิบัติ

ธรรมแห่งนี้ จึงได้สนใจที่จะท�ำการศึกษาวิจัยเรื่อง 

การพัฒนาปัญญาตามแนวพุทธจริยศาสตร์ของ

ส�ำนักปฏิบัติธรรมวดัโพธิบ้์านโนนทนั ต�ำบลในเมอืง 

อ�ำเภอเมือง จังหวัดขอนแก่นเพื่อน�ำผลการวิจัยไป

ปรบัใช้ในการพฒันาปัญญาตามแนวพทุธจรยิศาสตร์ 

ที่ถูกต้องและเหมะสมกับสภาวการณ์ของสังคมใน

ยุคปัจจุบันต่อไป

๒. 	วัตถุประสงค์ของการวิจัย
 	 ๑.	 เพื่อศึกษาแนวคิดการพัฒนาปัญญา

ตามแนวพุทธจริยศาสตร์

 	 ๒. 	 เพือ่ศกึษาการพฒันาปัญญาตามแนว

พุทธจริยศาสตร์ของส�ำนักปฏิบัติธรรมวัดโพธิ์ 

บ้านโนนทัน ต�ำบลในเมือง อ�ำเภอเมือง จังหวัด

ขอนแก่น

 	 ๓. 	 เพื่อวิเคราะห์ผลการพัฒนาปัญญา

ตามแนวพุทธจริยศาสตร์ของส�ำนักปฏิบัติธรรมวัด

โพธิบ้์านโนนทนั ต�ำบลในเมอืง อ�ำเภอเมอืง จังหวดั

ขอนแก่น

๓. 	วิธีด�ำเนินการวิจัย
 	 การวจิยันีเ้ป็นการวจิยัเชงิคณุภาพ (Qual-

itative Research) ซึ่งศึกษาเกี่ยวกับการพัฒนา

ปัญญาตามแนวพุทธจริยศาสตร์ของส�ำนักปฏิบัติ

ธรรมวดัโพธิบ้์านโนนทัน ต�ำบล ในเมอืง อ�ำเภอเมอืง  

จังหวัดขอนแก่น ผู้วิจัยได้ด�ำเนินการตามขั้นตอน 

ดังนี้

 	 ๑. 	กลุ่มเป้าหมายและผู้ให้ข้อมูลในการ

วิจัยภาคสนามนั้น ผู้วิจัยได้ใช้การสัมภาษณ์เชิงลึก 

(Depth interview) โดยก�ำหนดกลุม่เป้าหมาย คอื

ประชากรผู้เกี่ยวข้องกับส�ำนักปฏิบัติธรรมวัดโพธิ์

โนนทัน จ�ำนวน ๔๐ รูป/คน โดยแบ่งออกเป็น ๔ 

กลุ่ม คือกลุ่มที่ ๑ ผู้บริหาร/ผู้ปกครอง ๙ รูป/คน 

ประกอบด้วย ๑) พระสงฆ์ระดับพระสังฆาธิการ 

จ�ำนวน ๖ รปู ๒) ส�ำนกัวฒันธรรมจังหวดัขอนแก่น 

จ�ำนวน ๑ คน ๓) ส�ำนกังานพระพุทธศาสนาจังหวดั

ขอนแก่นจ�ำนวน ๑ คน และ ๔) ผู้น�ำชุมชน ๑ คน

กลุ่มที่ ๒ พระวิปัสสนาจารย์ ๔ รูปกลุ่มที่ ๓ ผู้เข้า

อบรม/ปฏิบัติธรรม ๒๒ รูป/คน และกลุ่มที่ ๔ ผู้ให้

ความอุปถัมภ์/สนับสนุน ๕ คน

 	 ๒. 	 เครือ่งมอืทีใ่ช้ในการวจัิย และการเกบ็

รวบรวมข้อมูลการวิจัยเชิงคุณภาพเป็นแบบ

สัมภาษณ์เชิงลึก แบ่งออกเป็น ๔ ส่วน ประกอบ

ด้วยส่วนที ่๑ ข้อมลูท่ัวไปของผูต้อบแบบสมัภาษณ์ 

ประกอบด้วย เพศ การศึกษา และต�ำแหน่งงาน 

ส่วนที ่๒ แบบสมัภาษณ์เกีย่วกบัการพฒันาปัญญา

ตามแนวพุทธจริยศาสตร์ส่วนที่ ๓ แบบสัมภาษณ์

เกีย่วกบัการพัฒนาปัญญาตามแนวพุทธจริยศาสตร์

ของส�ำนักปฏิบัติธรรมวัดโพธิ์บ ้านโนนทันเชิง

พรรณนาวิเคราะห์ และส่วนท่ี ๔ แบบสัมภาษณ์

เกีย่วกบัผลทีไ่ด้จากการพฒันาปัญญาตามแนวพทุธ

จรยิศาสตร์ของส�ำนกัปฏบิติัธรรมวดัโพธิบ้์านโนนทนั 

มีลักษณะเป็นเชิงพรรณนาวิเคราะห์ 

 	 ๓. 	การสร้างและหาคณุภาพเครือ่งมอืใน

การเก็บรวบรวมข้อมูลการวิจัยเชิงคุณภาพเป็น

แบบสัมภาษณ์ โดยเลือกจากกลุ่มเป้าหมาย ซึ่งมี

เกณฑ์ในการคัดเลือกคือ การเลือกแบบเจาะจง 



149ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

โดยใช้การเลอืกจากผูท่ี้มคีวามเกีย่วข้องกบังานวจิยั

จ�ำนวน ๔๐ รูป/คน โดยใช้หลักการดังนี้ ๑) การ

สร้างแบบสัมภาษณ์ ๒) การเก็บรวบรวมข้อมูล ๓) 

การวิเคราะห์ข้อมูลและ ๔) ขั้นเรียบเรียงข้อมูล

๔. 	สรุปผลการวิจัย
 	 ผลการศึกษา สรุปประเด็นต่างๆ ดังนี้

 	 ๑.	 ศึกษาแนวคิดการพัฒนาปัญญาตาม

แนวพุทธจริยศาสตร์พบว่า ปัญญาตามแนวพุทธ

จรยิศาสตร์เกิดขึน้จากกระบวนการพฒันา ๓ ระดบั

ด้วยกัน คือ สุตมยปัญญา จินตามยปัญญา และ 

ภาวนามยปัญญา ปัญญาระดับภาวนามย ปัญญาถอืว่า 

เป็นปัญญาขั้นสูงสุด เพราะเป็นวิธีท่ีสร้างสรรค์

ปัญญาขึ้นมาได้ด้วยตนเอง โดยผ่านกระบวนการ

ลงมือปฏิบัติ จนกระทั่งเกิดประจักษ์แจ้งแห่งเหตุ

ของปัญหาและสามารถแก้ปัญหานั้นได้เสร็จสิ้น

ด้วยตนเองการท่ีจะปฏิบัติจนบรรลุถึงปัญญา 

ขั้นสูงสุดนี้ได้ ต้องอาศัยหลักไตรสิกขาที่ผ่านการ

เช่ือมโยงกับหลักอรยิมรรค ๘ นัน่คอืการน�ำเอาหลกั 

อริยมรรค ๘ มาจัดเป็นแนวปฏิบัติให้เหลือเพียง ๓ 

หมวด คือ หมวดแห่งศีลสิกขา หมวดแห่งสมาธิ

สิกขา และหมวดแห่งปัญญาสิกขา การน�ำหลัก

ไตรสกิขามาปฏิบตัอิย่างเป็นกระบวนการ จงึท�ำให้

ได้ศึกษาหรือปฏิบัติตามหลักอริยมรรค ๘ ไปด้วย 

ในทางพทุธจริยศาสตร์ถอืว่าเป็นการพฒันาปัญญา

แบบครบวงจร นั่นคือการปฏิบัติตามหลักมัชฌิมา

ปฏิปทาหรือทางสายกลาง โดยเบื้องต้นให้ผู้ปฏบิัติ

มีความคิดเห็นที่ถูกต้องเสียก่อน แล้วค่อยเพียร

สร้างปัญญาในทางโลก (โลกิยปัญญา) จากนั้นจึง

ค่อยพัฒนาปัญญาในระดับสูงขึ้นต่อไปจนบรรลุถึง

ปัญญาขั้นสูงสุด (โลกุตรปัญญา)หรือ นิพพาน

	 ๒.	 ศกึษาการพฒันาปัญญาตามแนวพทุธ

จรยิศาสตร์ของส�ำนกัปฏบิตัธิรรมวดัโพธิบ้์านโนนทนั  

พบว่า ส�ำนกัปฏบัิติธรรมวดัโพธิบ้์านโนนทนัมรีปูแบบ 

ในการพฒันาปัญญาหรอืการเผยแผ่พทุธศาสนาใน

หลายรปูแบบด้วยกนั นีแ้สดงให้เหน็ถงึความพร้อม

ในการพัฒนาปัญญาทั้งในเชิงรุกและเชิงรับ ในเชิง

รกุนัน้ ได้น�ำสือ่สมัยใหม่ต่างๆ เช่น ระบบอนิเตอร์เน็ต  

แผ่นซีดี และสถานีวิทยุ ซ่ึงสื่อเหล่านี้สามารถเข้า

ถึงได้อย่างครอบคลุมทั้งใกล้และไกล ท�ำให้ส�ำนัก

ปฏบิตัธิรรมวดัโพธิบ้์านโนนทนัค่อนข้างจะประสบ

ความส�ำเร็จในด้านการเผยแผ่เชิงรุก ดังจะเห็นได้

จากมีชาวต่างชาติหลายประเทศด้วยกันรับทราบ

จากอนิเตอร์เนต็แล้วเดนิทางมาปฏบิตัธิรรมทีส่�ำนกั

แห่งนี้ ซ่ึงก็ถือว่าเป็นอีกช่องทางหนึ่งที่สามารถ

พัฒนาปัญญาท้ังชาวไทยและชาวต่างชาติด้วยหลัก

พุทธจริยศาสตร์ ในส่วนการพัฒนาปัญญาแบบเชงิ

รับนั้นได้จัดโครงการปฏิบัติธรรมและการอบรม

เยาวชนในโอกาสต่างๆ อยู่แล้ว ซึ่งถือว่าเป็นรูป

แบบทีส่�ำคญัมากอกีรแูบบหนึง่ในการพฒันาปัญญา

ตามแนวพทุธจรยิศาสตร์ เพราะเป็นสถานทีต่ัง้และ

เป็นจุดศนูย์รวมในการจัดกจิกรรมต่างๆ โดยเฉพาะ

รปูแบบของการปฏิบติัธรรมหรอืการสอนวปัิสสนา

กรรมฐานนัน้วดัโพธ์ิบ้านโนนทนัได้เริม่ต้นมาตัง้แต่

สมัยพระครูโพธิสารคุณ และท�ำต่อเนื่องมาจนถึง

สมยัของพระครภูาวนาโพธคิณุ เจ้าอาวาสรปูปัจจบุนั 

ท�ำให้วัดโพธิ์บ้านโนนทันได้กลายเป็นส�ำนักปฏิบัติ

ธรรมที่ส�ำคัญ และเป็นแห่งที่ ๑ ของจังหวัด

ขอนแก่น เป็นที่รู้จักและเป็นที่ยอมรับทั้งทางคณะ

สงฆ์และบ้านเมือง (ภาครัฐ) ตลอดถึงประชาชน



150 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

ทั่วไป 

 	 นอกจากนี้ ส�ำนักปฏิบัติธรรมวัดโพธิ์บ้าน

โนนทันได้ส่งเสริมการพัฒนาปัญญาตามแนวพุทธ

จริยศาสตร์ โดยทุกกิจกรรมของการฝึกฝนอบรม

เพื่อการพัฒนาปัญญาจะเป็นไปเพื่อให้เกิดความ

เป็นสปัปายะทัง้ ๔ ด้าน คอื อาวาสสปัปายะ อาหาร 

สัปปายะ บุคคลสัปปายะ และธรรมสัปปายะ  

ผลการวิจัยพบว่า

 	 ด้านอาวาสสัปปายะ ได้พัฒนาสถานที่ใน

บริเวณวัดให้มีความเหมาะสม ร่มรื่น เช่น บริเวณ

ลานธรรม ลานโพธิ์ ให้มีความเหมาะสมในการท�ำ

กิจกรรมต่างๆ ด้านอุโบสถก็จัดให้เป็นสถานที่ท�ำ

สงัฆกรรมส�ำหรบัพระสงฆ์ และใช้เป็นสถานท่ีศกึษา

ภาพประวัติพระโพธิสัตว์เวสสันดรและใช้เป็นที่

ปฏิบัติธรรม ด้านสถานที่ปฏิบัติธรรมที่ศาลา 

โพธสิาร ๗๒ ถูกออกแบบมาให้ใกล้เคยีงกบัธรรมชาติ 

มากที่สุด เช่น ทางเข้าศาลาก็ถูกสร้างให้เหมือน

ปากถ�้ำตามธรรมชาติ สูง ๓ ชั้น แต่ละชั้นจัดไว้ให้

เหมาะกับการปฏบิตัธิรรมมทีีพ่กัและห้องน�ำ้พร้อม

บริบูรณ์ ผู้ที่เข้ามาปฏิบัติธรรมภายในวัดโพธิ์ฯ จึง

รู ้สึกผ่อนคลายด้วยบรรยากาศท่ีเป็นธรรมชาติ

บ�ำบดั สามารถอยูป่ฏบิตัธิรรมตลอดได้ทัง้โครงการ

โดยไม่มีความกังวลใดๆ เกี่ยวกับสถานที่ 

 	 ด้านอาหารสปัปายะ ส�ำนกัปฏบิตัธิรรมวดั

โพธ์ิบ้านโนนทนั ได้พฒันาทางด้านกายภาพเพือ่ให้

เอือ้ต่อการปฏบิตัธิรรมเจริญสตปัิญญา โดยเน้นการ

จัดโรงครัวให้เป็นไปตามหลักอาหารสัปปายะ เพื่อ

บรกิารกลุม่ผูเ้ข้ารบัอบรมหรอืปฏบิตัธิรรมในแต่ละ

โครงการให้ได้รับความสะดวกสบายในเรื่องของ

อาหาร ผลจากการจัดเตรียมพร้อมในเรื่องของ

อาหารของส�ำนักปฏิบัติธรรมวัดโพธิ์บ้านโนนทัน 

ท�ำให้ผู้เข้ารับการอบรมและปฏิบัติธรรมไม่มีความ

วติกกงัวลใดๆ ในเรือ่งของอาหาร และอาหารทีท่าง

วัดจัดให้ก็มีคุณภาพที่เหมาะสมกับช่วงเวลาของ

การปฏิบัติธรรม คือเป็นอาหารประเภทย่อยง่าย 

ทานง่าย ฯลฯ จึงท�ำให้การปฏิบัติธรรมเป็นไปด้วย

ดี มีสมาธิ และสามารถอยู ่ปฏิบัติธรรมตลอด

โครงการโดยไม่ได้รับพิษภัยจากอาหาร เช่น มีการ

แพ้อาหาร เป็นต้น 

 	 ด้านบุคคลสปัปายะ ส�ำนกัปฏบิตัธิรรมวดั

โพธิบ้์านโนนทนั ได้มมีีการพฒันาสนบัสนนุส่งเสรมิ

ให้บุคลากรภายในวัดได้มีความรู้ความสามารถใน

การอบรมและการสอนวิปัสสนากรรมฐาน โดยมี

การสร้างจุดแข็งคือการพัฒนาบุคลากรไปพร้อมๆ 

กนัทัง้สองด้าน บคุลากรภายในวดัจะต้องได้รบัการ

ศกึษาทางโลกและการฝึกปฏบิตัวิปัิสสนากรรมฐาน 

ด้วยการสร้างจุดแข็งนี้จึงท�ำให้ส�ำนักปฏิบัติธรรม

วดัโพธิบ้์านโนนทนักลายเป็นส�ำนกัปฏบิตัธิรรมทีม่ี

บคุลากรทีม่คีวามรูค้วามสามารถมากทีส่ดุแห่งหนึง่

ในจังหวัดขอนแก่น ผลของการพัฒนาบุคลากร

อย่างต่อเนือ่งท�ำให้การอบรมและการสอนวปัิสสนา

กรรมฐานได้รับการยอมรับทั้งภาครัฐ เอกชน และ

ประชาชนทั่วไป 

 	 ด้านธรรมสัปปายะส�ำนักปฏิบัติธรรมวัด

โพธิ์บ้านโนนทัน ได้มีการพัฒนาพระวิทยากรและ

พระวปัิสสนาจารย์ให้มคีวามรูค้วามสามารถทัง้ทาง

โลกและทางธรรมอย่างต่อเนื่องมิได้ขาด จึงท�ำให้

ส�ำนกัปฏบิติัธรรมวดัโพธิฯ์ มพีระวทิยากรและพระ

วิปัสสนาจารย์ที่มีทั้งความรู้และภูมิธรรมจ�ำนวน

หลายรปู และแต่ละรปูก็ทุม่เทในการท�ำงานเผยแผ่



151ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

หลกัธรรมทางพทุธศาสนาเพือ่พฒันาปัญญาประชาชน 

อย่างเต็มที่ นอกเหนือจากการให้การอบรมและ

การสอนวิปัสสนากรรมฐานแล้ว ยังพบว่า ทางวัด

โพธิฯ์ ได้บรหิารจดัการความรูท้ีเ่ป็นธรรมสปัปายะ

โดยการน�ำคติธรรมต่างๆ ไปติดไว้ตามท่ีต่างๆ ใน

บริเวณวัดเพื่อจะให้คนที่เข้ามาภายในวัดได้ศึกษา

หลักธรรมไปด้วย ที่ศาลาปฏิบัติธรรมก็มีภาพ

ปริศนาธรรมและรูปปั้นต่างๆ ให้คนขบคิดตาม 

สติปัญญาของตน และในส่วนของประชาชนผู้เข้า

มาอบรมหรือปฏิบัติธรรม ทางวัดจะเน้นให้พูดคุย

แต่น้อย หรอืถ้าจ�ำเป็นต้องพดูคยุกนักใ็ห้พดูคยุหรอื

สนทนาเฉพาะเรื่องที่เป็นประโยชน์ต่อการปฏิบัติ

ธรรม ห้ามพูดคุยในเรื่องโลกๆ แบบชาวบ้านทั่วไป 

ด้วยเหตนุี ้จงึท�ำให้ประชาชนทีเ่ข้ามาร่วมกจิกรรม

ต่างๆ กบัทางวดัโพธิฯ์ ได้รบัความรูท้ีเ่ป็นหลกัธรรม

ทางพุทธศาสนาในรูปแบบต่างๆ อย่างเต็มที่ และ

สามารถน�ำหลักธรรมที่ได้นั้นไปแก้ปัญหาในชีวิต

ประจ�ำวันได้

 	 ๓. 	 ศึกษาผลการพัฒนาปัญญาตามแนว

พุทธจริยศาสตร์ของส�ำนักปฏิบัติธรรมวัดโพธิ์บ้าน

โนนทนั ผูว้จัิยได้แบ่งวเิคราะห์ออกเป็น ๓ ด้าน คอื 

ด้านศีล ด้านสมาธิ และ ด้านปัญญา ผลของการ

ศึกษาวิเคราะห์ พบว่า 

 		  ๓.๑ 	 ด ้านศีล ส�ำนักน้ีได ้พัฒนา

ปัญญาโดยการฝึกสอนอบรมให้ประชาชนหรือผู้ที่

เข้าปฏิบัติธรรมได้เห็นคุณค่าและความส�ำคัญของ

ศีล และการน�ำหลักของศีลไปประพฤติปฏิบัติใน

ชีวิตประจ�ำวัน ผลจากการที่ประชาชนได้น�ำหลัก

ของศีลไปปฏิบัติ ท�ำให้เขาเหล่านั้นมีความส�ำรวม

ระวังในการใช้ชีวิตมากขึ้น ท�ำให้มีสติระลึกรู้กลัว

บาปมากขึ้น สามารถใช้ชีวิตในสังคมได้อย่างมี

ความสขุ และประพฤตเิป็นแบบอย่างในทางทีด่งีาม

แก่คนรอบข้างและสังคมได้เป็นอย่างดี นอกจากนี้

ยงัพบว่า คนทีร่กัษาศลีเป็นปกติจะไม่วติกกงัวลกบั

การกระท�ำความชั่วใดๆ มีชีวิตอยู่แบบพอเพียงไม่

ทะเยอทะยานอยากได้ในส่ิงที่เกินความจ�ำเป็นกับ

การใช้ชวีติมากนกั จติใจละเอยีดมุง่ท�ำแต่กศุลธรรม 

จึงมีผลต่อการท�ำสมาธิได้ง่าย 

 		  ๓.๒ 	 ด้านสมาธไิด้ให้ความส�ำคัญกบั

การพัฒนาปัญญาโดยเน้นกระบวนการฝึกจิตใน

ระดบัสมถกรรมฐาน (ฝึกสมาธ)ิ เพือ่เสรมิสร้างการ

พฒันาจติให้อยูใ่นระดบัสงบและอารมณ์ผ่องใส ไม่

เครียด ไม่บีบคั้น มีความปลอดโปร่งและเบาสบาย 

ท�ำให้ผู้ปฏิบัติธรรมสามารถยกระดับจิตให้เป็นผู้ที่

มีจิตอ่อนโยน รู้เท่าทันสภาวะของจิตได้ดีขึ้น เช่น 

สามารถแยกแยะระหว่างเรื่องส่วนตัวกับหน้าที่ได้

ดี และสามารถเผชิญกับกับสถานการณ์ท่ีบีบคั้น

ต่างๆ ได้ดีขึ้น เป็นต้น นอกจากนี้ ยังพบว่า ส�ำนัก

ปฏิบัติธรรมวัดโพธิ์บ้านโนนทัน ท�ำให้ผู้เข้าปฏิบัติ

ธรรมไม่มีความวิตกกังวลในเร่ืองของปลิโพธิ จึง

ท�ำให้ผู้เข้าปฏิบัติธรรมมีจิตเป็นสมาธิได้ง่าย ซึ่งส่ง

ผลให้เกดิการพฒันา ๒ ด้าน คือ ๑) ด้านสมรรถภาพ

ทางจิตใจและอารมณ์ ได้แก่ สมรรถภาพทางจิตใจ

และอารมณ์ขั้นพื้นฐาน สมรรถภาพทางจิตใจและ

อารมณ์ขั้นกลาง และสมรรถภาพทางจิตใจและ

อารมณ์ขั้นสูง และ ๒) คุณภาพทางด้านจิตใจและ

อารมณ์ ได้แสดงผลออกเป็น ๔ ด้าน คือ ด้าน

สุขภาพ ด้านการพัฒนาบคุลิกภาพ ด้านการด�ำเนนิ

ชีวิตประจ�ำวัน ด้านศีลธรรม ด้านสังคม และ ด้าน

คุณธรรม



152 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

 		  ๓.๓	 ด้านปัญญาได้ส ่งเสริมการ

พัฒนาปัญญาด้วยการฝึกสอนวิปัสสนากรรมฐาน

เป็นหลกั นอกจากนีย้งัมกีารพฒันาปัญญาด้วยการ

จัดให้มีการฟังเทศนา การสนทนาธรรม และการ

แลกเปลี่ยนเรียนรู้องค์ความรู้ด้านการปฏิบัติธรรม

กับผู้เข้ารับการอบรมหรือปฏิบัติธรรมด้วย เพื่อ 

ส่งเสรมิให้เกดิกระบวนการคดิแบบโยนโิสมนสกิาร 

ผลจากการพฒันาปัญญาด้วยวธิกีารคดิแบบโยนโิส

มนสกิารนี ้ท�ำให้ผูเ้ข้าปฏบัิตธิรรมเข้าใจวธิคีดิแบบ

แยกแยะส ่วนประกอบต ่างๆ ท่ี เป ็นผลของ

ปรากฏการณ์ทั้งหลาย สืบสาวหาสาเหตุถึงสิ่งท่ี

เป็นต้นตอของปัญหาหรือส่ิงท่ีเป็นปรากฏการณ ์

ทั้งหลายจนกระทั่งรู ้ว ่ามันมีความเป็นจริงตาม

สภาวะอย่างไร และผลจากการน�ำวธิคีดิแบบโยนโิส

มนสิการไปปรับใช้ในชีวิตประจ�ำวันของผู้เข้ารับ

การอบรมปฏิบตัธิรรม ปรากฏว่า สามารถรูเ้ท่าทนั

กับสิ่งที่มากระทบทางอายตนะมี ตา หู จมูก ลิ้น 

กาย และใจ ท�ำให้ไม่ตกเป็นทาสของสิง่ทีม่ากระทบ

เหล่าน้ัน การชีวิตประจ�ำวันก็มีความสุข เพราะ

สามารถปรบักระบวนการด�ำเนนิชวีติให้รูเ้ท่าทนักับ

ความเปลี่ยนแปลงของโลกปัจจุบัน ซึ่งเต็มไปด้วย

สิ่งยั่วยวนต่างๆ ทางวัตถุนิยม (กามคุณ) ได้เป็น

อย่างดี

๕. 	อภิปรายผลการวิจัย
 	 จากการศกึษาวจิยัเร่ือง การพฒันาปัญญา

ตามแนวพุทธจริยศาสตร์ของส�ำนักปฏิบัติธรรมวัด

โพธิบ้์านโนนทนั ต�ำบลในเมอืง อ�ำเภอเมอืง จังหวดั

ขอนแก่น พบว่า การด�ำเนินชีวิตของคนในสังคม

ปัจจุบัน ซึ่งเป็นยุคของการเปลี่ยนแปลงทางสังคม

อย่างไร้ขดีจ�ำกดั ไร้กรอบ มส่ิีงอ�ำนวยความสะดวก

ต่างๆ มากมายหาได้ง่ายมบีรกิารอยูแ่ทบทกุหนทกุ

แห่ง ระบบการแข่งขันต่างๆ ก็มากขึ้น ท�ำให้ชีวิต

ผู้คนในยุคนี้เต็มไปด้วยความเร่งรีบกับหน้าท่ีการ

งานและการด�ำเนินชีวิต คนส่วนมากมักจะตาม

ความเปลีย่นแปลงของสงัคมไม่ทนั จงึมกัจะตกเป็น

เหย่ือต่อสภาวะการเปล่ียนแปลงเหล่านั้นโดยไม่รู้

ตวัในทางพทุธจรยิศาสตร์ถอืว่า สงัคมในยคุปัจจบุนั

ขาดการพัฒนาปัญญาในทางที่ถูกต ้องดีงาม  

จึงจ�ำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องน�ำหลักพุทธจริยศาสตร์

มาเป็นเครือ่งมือในการพฒันาจติใจของคนในสงัคม 

เพ่ือให้รูเ้ท่าทนัสิง่ทีม่ากระทบทัง้ภายในและภายนอก  

การพัฒนาปัญญาตามแนวพุทธจริยศาสตร์นั้น 

มีเป้าหมายคือการหลุดพ้นจากกองทุกข์ทั้งปวง 

บรรลุถึงความจริงสูงสุด นั่นคือ “พระนิพพาน” 

และการทีเ่ข้าถงึความจรงิสงูสดุนัน้ได้จะต้องอาศยั

ปัญญา ในระบบจริยธรรมทางพุทธศาสนาเรียกว่า 

“ไตรสิกขา” หรือ ศีล สมาธิ ปัญญา และปัญญานี้

ถอืว่าเป็นแกนหลักของระบบจรยิธรรมทัง้หมด ทัง้

ในแง่ท่ีท�ำหน้าทีใ่นการน�ำทางหรือสร้างความเข้าใจ

ที่ถูกต้องเก่ียวกับวิถีและจุดมุ ่งหมายของชีวิต  

ท�ำหน้าที่แก้ไขหรือคลี่คลายปัญหาหรืออุปสรรค

ต่างๆ ระหว่างการเดนิทางของชวีติในวถิจีริยธรรม 

และท�ำหน้าที่ประจักษ์แจ้งสัจจะ หรือบรรลุ 

เป้าหมายสูงสุดของชีวิต (ปัญญาวิมุติ) 

 	 ผลท่ีได้จากการพัฒนาปัญญาของส�ำนัก

ปฏิบัติธรรมวัดโพธิ์บ้านโนนทัน เป็นผลที่เกิดจาก

การน�ำเอาวธิกีารปฏบิตัธิรรมแบบสตปัิฏฐาน ๔ มา

ใช้เป็นรูปแบบในการพัฒนาปัญญา และได้น�ำหลัก

สปัปายะ ๔ มาปรบัใช้ในการพฒันา จนท�ำให้ส�ำนกั



153ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

ปฏิบัติธรรมวัดโพธิ์ได้รับการพัฒนาท้ัง ๒ ด้านไป

พร้อมๆ กัน คือด้านจิตภาพและด้านกายภาพ ผล

ท�ำให้ผูเ้ข้ารบัการปฏิบัตธิรรมเกดิการพฒันาปัญญา

ตามหลักไตรสิกขาทั้งสามด้าน คือ ด้านศีล ด้าน

สมาธิ และด้านปัญญา โดยด้านศีล ท�ำให้ผู้ที่รักษา

ศลีเป็นปกตไิม่วติกกงัวลกบัการกระท�ำความชัว่ใดๆ 

ใช้ชวีติแบบพอเพยีงไม่ทะเยอทะยานอยากได้ในส่ิง

ที่เกินความจ�ำเป็นของชีวิต จิตใจมุ่งท�ำแต่กุศล

กรรม ด้านสมาธ ิท�ำให้ผูป้ฏบิตัสิามารถยกระดบัจติ

ให้สูงขึ้น คือสามารถพัฒนาจิตให้อยู่ในระดับสงบ

และอารมณ์ผ่องใส ไม่เครียด ไม่บีบคั้น มีความ

ปลอดโปร่งเบาสบาย ส่วนด้านปัญญานั้น ท�ำให ้

ผู้ปฏิบัติธรรมรู้เท่าทันสภาวะของอารมณ์กับสิ่ง

ภายนอกที่มากระทบจิตได้ดีข้ึน ท�ำให้รู ้เข้าใจ

สภาวะของความเป็นจริงในชีวิตมากข้ึน จึงจะได้ 

ช่ือว่าเป็นมนษุย์ทีส่มบูรณ์ จะเหน็ได้หลกัพระพทุธ

ศาสนาจะเน้นถึงการยอมรับศักยภาพของมนุษย์ 

พระพุทธองค์ทรงเน้นให้เห็นถึงความส�ำคัญในการ

พฒันาชีวติให้ก้าวไปสูเ่ป้าหมายท่ีด ีว่าด้วยหลกัการ

พัฒนาชีวิตมนุษย์ตามหลักไตรสิกขา ในห้าม

พฤติกรรม (ศลี) ด้านจติใจ (สมาธ)ิ และด้านปัญญา 

(ปัญญา) จึงจะถือเป็นพื้นฐานในการพัฒนาให้

เยาวชนเป็นมนุษย์ที่มีคุณภาพ๕

๖. 	ข้อเสนอแนะ
 	 จากการศกึษาวจิยัเร่ือง การพฒันาปัญญา

ตามแนวพุทธจริยศาสตร์ของส�ำนักปฏิบัติธรรมวัด

โพธิบ้์านโนนทนั ต�ำบลในเมอืง อ�ำเภอเมอืง จังหวดั

ขอนแก่น พบประเด็นที่ควรเสนอแนะ ดังนี้

 	 ๑. 	ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย

 		  ๑.๑	 เนือ่งจากส�ำนกัปฏบิตัธิรรมวดั

โพธิ์บ้านโนนทัน เป็นส�ำนักปฏิบัติธรรมท่ีมีท้ัง 

ชาวไทยและชาวต่างชาตมิาเข้ารบัการอบรมปฏบิตัิ

ธรรมเป็นจ�ำนวนมากในแต่ละปี จึงควรมีการส่ง

เสริมและพัฒนาบุคลากรภายในส�ำนักให้มีความรู้

และการใช้ภาษาอังกฤษเพื่อการเผยแผ่หลัก 

พุทธธรรมให้มากกว่านี้

 		  ๑.๒ 	 ศาลาปฏบิติัธรรมถึงจะมเีนือ้ท่ี

ในการใช้สอยถึง ๓ ชั้น แต่จากการศึกษาก็พบว่า 

ถ้ามีคนมาปฏิบัติธรรมเป็นจ�ำนวนมาก หรือมี

กิจกรรมที่ส�ำคัญๆ ที่มีคนมาร่วมเป็นจ�ำนวนมากก็

จะท�ำให้สถานที่แคบลง จึงควรปรับปรุงสถานที่ให้

มีพื้นที่ที่กว้างขวางขึ้น

 		  ๑.๓ 	 ควรผลักดันให้ส�ำนักปฏิบัติ

ธรรมวัดโพธิ์บ้านโนนทัน เป็นส�ำนักปฏิบัติธรรม

ระดับนานาชาติประจ�ำจังหวัดขอนแก่น เพราะมี

ชาวต่างชาติมาเข้ารับการอบรมปฏิบัติธรรมเป็น

จ�ำนวนมากในแต่ละปี และมบีคุลากรท่ีมรีะดับการ

ศกึษาถงึปริญญาเอกทีส่ามารถใช้ภาษาองักฤษและ

สอนชาวต่างชาติได้จ�ำนวนหลายรูป

 	 ๒. 	ข้อเสนอแนะในการท�ำวิจัยครั้งต่อไป

 		  ๒.๑ 	 วิเคราะห์ผลการปฏิบัติธรรม

ชาวต่างชาติของส�ำนักปฏิบัติธรรมวัดโพธิ์บ้าน 

โนนทนัต�ำบลในเมอืง อ�ำเภอเมอืง จงัหวดัขอนแก่น

๕ เจ้าอธกิารประคอง อธขิวโน (เชดิสงูเนนิ), “การศกึษาอรยิมรรค ๘ ทีเ่หมาะสมกบัการพฒันาเยาวชนไทย”, 

วารสารสถาบันวิจัยพิมลธรรม, ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ (กรกฎาคม - ธันวาคม ๒๕๕๗) : หน้า ๑-๙.



154 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

 		  ๒.๒ 	 ศกึษาวิเคราะห์การพัฒนาปัญญา 

ตามแนวพุทธจริยศาสตร์ของส�ำนักปฏิบัติธรรมใน

จังหวัดขอนแก่น

 		  ๒.๓	 ศึกษาวิเคราะห์การพัฒนา

จริยธรรมของนักเรียนในจังหวัดขอนแก่น

บรรณานุกรม

๑. 	ภาษาไทย

 	 (ก) ข้อมูลปฐมภูมิ

มหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลยั. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบบัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั. กรุงเทพมหานคร 

: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรราชวิทยาลัย, ๒๕๓๘.

 	 (ข) ข้อมูลทุติยภูมิ

		  (๑) วารสาร : 

เจ้าอธกิารประคอง อธชิวโน (เชดิสงูเนนิ). “การศกึษาอริยมรรค ๘ ทีเ่หมาะสมกบัการพฒันาเยาวชนไทย”. 

วารสารสถาบันวิจัยพิมลธรรม, ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ (กรกฎาคม-ธันวาคม ๒๕๕๗).

	  	 (๒) หนังสือ : 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). พุทธธรรมฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพ์คร้ังท่ี ๑๑. 

กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๒.


