
  

* 	 นสิติหลกัสตูรพทุธศาสตรมหาบณัฑติ สาขาวชิาปรัชญา มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย 

วิทยาเขตเชียงใหม่

การศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องอิทัปปัจจยตา 
ในฐานะที่เป็นกฎของธรรมชาติ

An Analytical Study of the Idappaccayatā Concept 
As a Law of Nature

พระวิสัชนา วรปญฺโ (พงษ์อาดิต)*

บทคัดย่อ

 	 การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ คือ ๑) เพื่อศึกษาแนวคิดเร่ืองอิทัปปัจจยตาในพุทธปรัชญาเถรวาท  

๒) เพือ่ศึกษาแนวคดิเรือ่งกฎของธรรมชาตใินพทุธปรชัญาเถรวาท ๓) เพือ่วเิคราะห์แนวคดิเรือ่งอทิปัปัจจยตา 

ในฐานะที่เป็นกฎของธรรมชาติ โดยอาศัยการศึกษาและวิเคราะห์ทางเอกสาร (Documentary  

Research) ขั้นปฐมภูมิและขั้นทุติยภูมิเป็นหลัก

 	 ผลการวิจัยพบว่า

 	 ๑.	 แนวคดิเรือ่งอทิปัปัจจยตาในพทุธปรัชญาเถรวาท ค้นพบว่า อทิปัปัจจยตาเป็นกฎทีม่อียูแ่ล้ว

ตามธรรมชาติ ด�ำรงอยู่อย่างธรรมดาในลักษณะที่มีความเป็นเช่นนั่นเอง (ตถตา) โดยมีสภาวะแสดงให้ 

เห็นว่าทุกสิ่งล้วนแล้วด�ำรงอยู่อย่างท่ีมันเป็นเช่นนั่นเอง โดยไม่ผิดไปจากความเป็นเช่นนั้น มีสภาวะที่ไม่

คลาดเคล่ือนเป็นไปอย่างอ่ืนได้ ซึง่ถือว่าเป็นกระบวนการเปลีย่นแปลงตามเหตปัุจจยัอย่างมรีะบบ ระเบยีบ 

แบบแผน มีกฎเกณฑ์ และทิศทางที่แน่นอนตายตัว โดยมีหลักส�ำคัญคือ “สรรพสิ่งล้วนแต่เป็นเหตุปัจจัย

อิงอาศัยกันและกันในฐานะที่สิ่งหนึ่งเป็นสาเหตุและอีกสิ่งหนึ่งเป็นผล” ดังประโยคที่เป็นหัวใจส�ำคัญทาง

พุทธปรัชญาว่า “เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น, เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้ก็ไม่มี เพราะ 

สิ่งนี้ดับ สิ่งนี้ก็ดับตามไปด้วย” โดยมีหลักส�ำคัญเป็นประเภทใหญ่ๆ ๓ ประการ คือ ๑) อิทัปปัจจยตาใน

ฐานะเป็นสิ่งที่เป็นต้นเหตุ ๒) อิทัปปัจจยตาในฐานะที่เป็นกระบวนการที่มีความสัมพันธ์กันระหว่างความ

เป็นต้นเหตุและความเป็นผล และ ๓) อิทัปปัจจยตาในฐานะเป็นสิ่งที่เป็นผล 

 	 ๒.	 แนวคิดเรื่องกฎของธรรมชาติในพุทธปรัชญาเถรวาท ค้นพบว่า กฎธรรมชาติเป็นหลักธรรม

ใหญ่ๆท่ีมีอยู่ในรูปแบบกฎของหลักไตรลักษณ์ และหลักปฏิจจสมุปบาท ท้ัง ๒ หลักนี้ถือได้ว่า เป็นกฎ 



192 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

ตัวเดียวกัน เพราะต่างก็ท�ำหน้าที่แสวงหาและเปิดเผยความจริงอย่างเดียวกัน ซึ่งก็คือ “สัจธรรม” นั่นเอง 

เพียงแต่ต่างฝ่ายต่างแสดงอย่างละแนวทางเท่านั้นเอง โดยกฎไตรลักษณ์มีหน้าท่ีมุ่งแสดงลักษณะของ 

สรรพส่ิงท้ังหลายว่ามคีวามเกดิขึน้ ตัง้อยู ่และ ดบัไปตามกาลเทศะนัน้ๆ ในส่วนของหลกัอทิปัปัจจยตาหรือ 

ปฏจิจสมปุบาทเองก็ท�ำหน้าท่ีแสดงให้เห็นถงึอาการของสิง่ทัง้หลายว่ามคีวามสมัพนัธ์เนือ่งอาศยักนัและกนั 

จนกลายเป็นกระแสและมีกระบวนการด�ำเนินอย่างค่อยเป็นค่อยไปและยังแสดงให้เห็นถึงสิ่งที่ปรุงแต่ง

ตามเหตุปัจจัยไม่ว่าสิ่งนั้นจะเป็นวัตถุ-จิตใจ รูปธรรม-นามธรรมก็ตาม ดังนั้น กฎของธรรมชาติในพุทธ

ปรชัญาเถรวาท จงึไม่เหน็ด้วยกบัแนวคดิทีว่่า ทกุส่ิงท่ีเกดิข้ึน ต้ังอยู ่ดับลงไปเพราะด้วยอ�ำนาจของพระเจ้า 

พระผู้สร้าง-ผู้ท�ำลาย สิง่ศกัดิส์ทิธิ ์ต�ำนานเรือ่งเล่าผปีีศาจ ผสีาง นางไม้ มาดลบลัดาลให้เป็นไปตามค�ำขอร้อง 

อ้อนวอนจากมนษุย์อนัเป็นผูเ้บาปัญญา ดงันัน้ ปรากฏการณ์ของสรรพสิง่ทัง้หลายจงึเป็นเพยีงสภาวะกริยิา

ปรุงแต่งหรือเป็นอาการที่เปลี่ยนแปลงตามเหตุปัจจัยของส่ิงนั้นๆ เป็นสัจธรรมอย่างหนึ่งท่ีเน้นให้เห็นถึง

ความสัมพันธ์ระหว่างเหตุกับผลเท่านั้นเอง โดยไม่ได้เกิดขึ้นจากสิ่งที่เหนือกฎธรรมชาติใดๆ ทั้งสิ้น 

 	 ๓. 	แนวคดิเรือ่งอทัิปปัจจยตาในฐานะทีเ่ป็นกฎของธรรมชาต ิค้นพบว่า สรรพสิง่จงึมกีระบวนการ

ด�ำเนินไปตามเหตุปัจจัยภายใต้อ�ำนาจของ หลักอิทัปปัจจยตาในฐานะท่ีเป็นกฎแห่งธรรมชาติ โดยแบ่ง

ออกเป็น ๒ นยัยะ คอื ๑) เป็นกฎสากลทัว่ไป สามารถน�ำเอาไปประยกุต์ใช้เหน็ถงึสภาวะแห่งความจริงทัง้

ปวง เช่น ชีวิต โลก จักรวาล เป็นต้น และ ๒) เป็นกฎจ�ำเพาะเจาะจงในสิ่งใดสิ่งหนึ่งเท่านั้น เมื่อน�ำเอา 

กฎอิทัปปัจจยตาไปอธิบายถึงกระบวนการต่างๆก็จะท�ำให้เห็นความจริงได้อย่างชัดเจนมากยิ่งขึ้น เช่น 

ความเปลีย่นแปลงของ ร่างกาย จติใจ เหตแุห่งความทกุข์และหนทางแห่งการดับทกุข์ ปล่อยวางจากความ

ยึดติดถือมั่นด้วยประการทั้งปวง เป็นต้น

 	 ดังนั้น ตามทรรศนะของพุทธปรัชญา จึงถือว่าสรรพสิ่งทั้งหลายมีสอดคล้องกัน ไม่ว่าสิ่งดังกล่าว

นัน้จะเป็นอะไรกต็าม กฎอทิปัปัจยตา จงึเป็นเรือ่งของความสมัพนัธ์เชือ่มโยงระหว่างเหตแุละผลท่ีมอียูใ่น

กฎของธรรมชาติ กฎของจักรวาล และถือว่าเป็นกฎใหญ่ที่มีความส�ำคัญต่อสรรพสิ่งทั้งปวง

ค�ำส�ำคัญ: อิทัปปัจจยตา, กฎของธรรมชาติ

Abstract

 	 The thesis has  objectives 1) to study of the concept of Idappaccayatā in  

Theravada Buddhist Philosophy, 2) to study the law of nature in Theravada Buddhist 

Philosophy and 3) to analyze the concept of Idappaccayatā as a law of nature. Its  

methodology is a documentary research.



193ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

 	 The result of the study is found that: 

 	 1. 	 The Idappaccayatā as the law of nature has been related to 3 Characteristics, 

Paticcasamuppāda, law of Kamma, and 5 Niyama. According to Buddhist philosophy, it 

was regarded as important basis for searching after truth, “the truth as being law of  

nature”. All things originate not because of the power of God to which we asking for 

help, in fact, come into exist due to the combination of various factors in name and form. 

These things appear as the continuous process which change continuously according to 

its own system, order, model, criteria and direction on the fundamental principle “All 

things are interdependent-as cause and effect” as the wordings hold as heart of Buddhist 

Philosophy “When this exists, That comes to be, With the Arising of this, That Arises, 

When this does not exist, That does not come to be, With the Cessation of this, That 

Ceases”.

 	 2. 	 In the present, global world has more emphasis on economics and politics, 

looking over to the moral values, consequently various forms of problems arise. The 

research suggest the people to follow up the rules of Idappaccayatā, applied them into 

practice in daily life in order that they will take responsibility in their actions, holding the 

principle of justice, spreading loving-kindness and compassion to each other. By this way, 

people can lead a happy living. 

 	 3. 	 All things under the rule of Idappaccayatā, in the respect of Application, can 

be divided into 2 categories 1) as general rule, it can be applied to all conditions such 

as life, world and cosmos etc. 2) as particular rule, it can be applied into the process in 

life, to see the changing process of body-mind, cause and cessation of suffering,  

leading us to let it go all the clinging.

Keywords: Idappaccayatā, Law of Nature 

๑. 	บทน�ำ
	 ต้นก�ำเนิดของสรรพสิ่งเกิดขึ้นจากส่วน

ประกอบต่างๆมาประชุมรวมตัวเข้าหากันแล้ว ก็

กลายเป็นทั้งรูปธรรมและนามธรรมทั้งหลาย  

(วัตถุกับจิต) เช่น ระบบการเคลื่อนไหวความคิด 

เอกภพ จกัรวาล กาแลกซ่ี ดาราจักร ทางช้างเผอืก 

ระบบสุริยะ พระอาทิตย์ ดวงดาว โลก แร่ธาตุ 

ต้นไม้ ใบหญ้า ภูเขา สัตว์ มนุษย์ สังคม เป็นต้น 

สรรพสิ่งเหล่านี้ยังประกอบขึ้นจากส่วนย่อยต่างๆ

ลงไปอีก มีอยู ่ในลักษณะท่ีเป็นรูปของกระแส



194 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

ด�ำเนินอย่างค่อยเป็นค่อยไป สืบเนื่องต่อกันอยู่

ตลอดเวลาอย่างไม่ขาดสาย ซึง่เป็นกระบวนการใน

สัจธรรมอันหนึ่งที่มีสภาวะเปลี่ยนแปลงตามเหตุ

ปัจจยั ทีม่คีวามเป็นระบบ ระเบียบ แบบแผน มกีฎ

เกณฑ์และทศิทางอนัแน่นอน โดยปราศจากอ�ำนาจ

ของพระเจ้า เทพเจ้า ผูส้ร้าง ผูบั้นดาล สิง่ศกัดิส์ทิธิ์

ใดๆ ทั้งสิ้น 

 	 ในพุทธปรัชญา จึงมีหลักความจริงใหญ่ๆ 

อยู่ ๒ หมวด ที่แสดงในรูปแบบของกฎธรรมชาติ 

คือ ไตรลักษณ์๑ ปฏิจจสมุปบาท๒ ดังปรากฏใน

ธรรมนิยามสูตรหรือ อุปปาทาสูตรว่า

	 “ตถาคต (พระพุทธเจ้า) ทั้งหลายจะอุบัติ

หรือไม่ก็ตาม ธาตุ (หลัก) 

	 นั้นก็ยังคงมีอยู่ เป็นธรรมฐิติ เป็นธรรม

นิยาม”๓

	 “ตถาคตตรสัรู ้เข้าถงึหลักนัน้แล้ว จงึบอก

แสดงวางเป็นแบบ ตั้งเป็นหลัก เปิดเผย แจกแจง 

ท�ำให้เข้าใจง่ายว่า สังขารท้ังปวงไม่เท่ียง สังขาร 

ทั้งปวง เป็นทุกข์ ธรรมทั้งปวง เป็นอนัตตา”๔

	 “ภกิษท้ัุงหลาย ตถตา (ภาวะทีเ่ป็นอย่างนัน้)  

อวิตถตา (ภาวะที่ไม่คลายเลื่อนไปได้) อนัญญถตา 

(ภาวะที่ไม่เป็นอย่างอื่น) คือ หลักอิทัปปัจจยตา 

	 ด่ังกล่าวมานีแ้ล เรยีกว่า ปฎิจจสมุปบาท”๕

 	 ธรรมชาติเป็นกฎใหญ่ที่ครอบคลุมกฎทุก

กฎในจักรวาลไม่ว่าส่ิงนัน้จะเป็นส่ิงท่ีมชีวิีตหรือไม่มี

ชีวิตก็ตาม พุทธปรัชญาจึงมีความเชื่อว่า ไม่มีค�ำว่า 

“บังเอิญ” อย่างแน่นอน เพราะไม่มีอะไรที่เกิดขึ้น

มาอย่างลอยๆ โดยปราศจากทีม่าและไม่ส่งผลกระทบ 

ต่อสิ่งอื่น ต่อไปอีก สรรพสิ่งล้วนมีความสัมพันธ์ 

เชื่อมโยง อิงอาศัยซึ่งกันและกันระหว่างความเป็น

เหตุและอีกสิ่งหนึ่งเป็นผล ดังปรากฏในคัมภีร์ทาง

พระพุทธศาสนาว่า

 	 ก. 	 เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี 	

		  เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น 

 	 ข. 	 เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้ก็ไม่มี 		

		  เพราะสิ่งนี้ดับไป สิ่งนี้ก็ดับ (ด้วย)๖

	 เมือ่พิจารณาตามรูปพยญัชนะกอ็าจพบว่า 

หลักทั่วๆ ไปในลักษณะอย่างนี้มีความสอดคล้อง

เข้ากับหลัก อิทัปปัจจยตา ข้อความทั้ง ๔ ประโยค

นี้สามารถย่อให้ได้ใจความส้ันๆว่า “เมื่อมีส่ิงนี้ๆ 

เป็นปัจจัย สิ่งนี้ๆ ย่อมเกิดขึ้น”๗ ทั้งข้อ ก และ ข  

ที่อยู่ในกฎดั่งกล่าวนี้คือทุกสิ่งทุกอย่างในจักรวาล

แต่ทั้งนี้มีหลักอยู่ว่าสิ่งใดก็ตามที่จะเข้ากับกฎนี้ได้

ต้องมคีวามสมัพนัธ์กนัในฐานะทีส่ิง่หนึง่เป็นสาเหตุ

๑ วิ.ม. (ไทย) ๔/๒๐-๒๔/๒๗-๓๑.
๒ ที.ม. (ไทย) ๑๐/๖๔/๓๖.
๓ สํ.นิ. (ไทย) ๑๖/๒๐/๓๑-๓๓.
๔ องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๕๗๖/๓๖๘.
๕ สํ.นิ. (ไทย) ๑๖/๒๐/๓๑-๓๓.
๖ สํ.นิ. (ไทย) ๑๖/๖๔, ๑๔๔/๓๓,๗๘.
๗ พุทธทาส ภิกขุ, อิทัปปัจจยตา, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร : สุขภาพใจ, ๒๕๔๙), หน้า ๓๓.



195ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

และอีกสิ่งหนึ่งต้องเป็นผลเท่านั้น กฎข้างต้นนี้เมื่อ

แปลเป็นภาษาธรรมดาในความหมายทีเ่ข้าใจง่ายก็

คอื พทุธปรชัญาเชือ่ว่า มีความเป็นระเบยีบในธรรมชาติ  

ความเป็นระเบยีบน้ีสงัเกตได้จากการทีส่าเหตอุย่าง

เดียวกันจะก่อให้เกิดผลที่เหมือนกันเสมอ

 	 อทิปัปัจจยตา (Specific Conditionality) 

จึงเป็นกฎตายตัวท่ีว่าด้วยธรรมชาติ (Nature)  

มีความเป็นเหตเุป็นผลของสิง่ทีเ่ป็นไปตามกระบวนการ 

ที่มีความสัมพันธ์กันไปอย่างเป็นระบบ สรรพสิ่งมี

การเปลี่ยนแปลงจากสภาวะหนึ่งไปสู่อีกสภาวะ

หน่ึงเช่นนี้เพราะไม่มีอะไรท่ีจะหยุดน่ิงอยู่กับท่ีเดิม

มีแต่การเปลีย่นแปลงไปตามหลกั อทิปัปัจจยตาใน

ลักษณะที่เป็น “กฎไตรลักษณ์”๘ (The Three 

Characteristics of Existence) อันมีสภาวะเป็น 

อนิจฺจตา ความเป็นของไม่เที่ยง (Aniccatã :  

impermanence, transiency) ทกฺุขตา ความเป็น

ทุกข์ (Dukkhatã : state of suffering or being 

oppressed) อนตฺตตา ความเป็นของไม่ใช่ตน 

(Anattatã : soullessness, not-self) ไม่ว่าสิง่นัน้

จะเป็น สาเหตุ-ผล กศุล-อกุศล รปูธรรม-นามธรรม 

วตัถ-ุจติใจ ก็ตาม แม้แต่กฎทางกายภาพ (Physical 

Laws) กฎทางเคมี (Chemical Laws) กฎทาง

สังคม (Social Laws) กล่าวอย่างกว้างๆ คือทั้งที่

เป็นความจริง (ปรมัตถะ) และบัญญัติทั้งปวง ล้วน

แล้วตกอยู่ภายใต้อ�ำนาจกฎที่ว่านี้ เพราะเป็นกฎที่

ควบคุมทุกส่ิงทุกอย่างท่ัวทั้งโลกและจักรวาล  

กล่าวให้เห็นเป็นประเภทใหญ่ๆ มี ๓ ประการ คือ 

๑) อทิปัปัจจยตา ของสิง่ทีเ่ป็นเหต ุ๒) อทิปัปัจจยตา  

ของปัจจยาการคืออาการที่เนื่องกันระหว่างเหตุ 

กับผล และ ๓) อิทัปปัจจยตา ของสิ่งที่เป็นผล

 	 จะเห็นได้ว่า ความเป็นไปต่างๆของสรรพ

สิง่ทัง้หลายมคีวามสมัพนัธ์โดยการเป็นเหตแุละเป็น

ผลต่อกัน และความเป็นปัจจัยเนื่องอาศัยกันของ

สิ่งทั้งหลายเอง จึงไม่มีตัวการอย่างอื่นที่นอกเหนือ

ออกไปในฐานะผูส้ร้างหรอืผูบ้นัดาล จงึเรยีกว่า เป็น

กฎของ “ธรรมชาติ” หรือ เป็นไปตามกระบวนการ 

ของ “กฎอทิปัปัจจยตา” ในทางตรงกนัข้าม ถ้าไม่มี

กฎ อิทัปปัจจยตาแล้ว สิ่งทั้งหลายก็จะคงที่ ย่อม

ไม่มีการเปลี่ยนแปลง ชีวิตมนุษย์ก็จะไม่มีวัยเด็ก  

วัยหนุ่มสาว วัยชรา สรรพสิ่งก็ย่อมคงที่ตลอด 

ชั่วนิรันดร แนวคิดลักษณะแบบนี้ถือได้ว่าเป็น

ปัญหาทางปรัชญาอย่างยิ่ง

 	 ดังนั้น จึงเป็นประเด็นที่น่าสนใจว่า กฎ

ของธรรมชาติมีความสัมพันธ์เกี่ยวกับสรรพสิ่งได้

อย่างไร และกฎอิทัปปัจจยตาได้กลายเป็นปัญหา

ทางปรชัญาได้อย่างไร ปัญหาเหล่านีเ้ป็นประเดน็ที่

น่าสนใจที่ควรน�ำมาศึกษา ค้นคว้า วิเคราะห์ ด้วย

ความเป็นเหตุเป็นผลอย่างยิ่ง เพ่ือให้เกิดความ

เข้าใจท่ีถูกต้องตามหลักความเป็นจริงได้อย่าง

ชดัเจนมากทีส่ดุ เพราะฉะนัน้ ผูว้จิยัจงึมคีวามสนใจ

ทีจ่ะท�ำการศกึษาวเิคราะห์แนวคดิเร่ืองอทิปัปัจจยตา 

ในฐานะที่เป็นกฎของธรรมชาติ ทั้งนี้เพื่อเป็น

ประโยชน์แก่ท่านผู้สนใจศกึษาเกีย่วกบัแนวคดิทาง

พุทธปรัชญาสืบต่อไป

๘ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), พุทธธรรม, พิมพ์ครั้งที่ ๑๑, (กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย, ๒๕๕๒), หน้า ๖๘.



196 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

๒. 	วัตถุประสงค์ของการวิจัย
 	 ๑. 	 เพื่อศึกษาแนวความคิดเรื่องอิทัป

ปัจจยตาในพุทธปรัชญาเถรวาท

 	 ๒. 	 เพื่อศึกษาแนวความคิดเรื่องกฎของ

ธรรมชาติในพุทธปรัชญาเถรวาท

 	 ๓. 	 เพื่อวิ เคราะห ์แนวความคิดเรื่อง 

อิทัปปัจจยตาในฐานะที่เป็นกฎของธรรมชาติ

๓. 	วิธีด�ำเนินการวิจัย
 	 การวิจัยครั้งนี้ จะศึกษาเพื่อให้ทราบถึง

ทรรศนะของพทุธปรชัญาทีม่ต่ีอหลกั อิทปัปัจจยตา 

อันจะเป็นการท�ำความเข้าใจให้เกิดข้ึนแก่คนใน

สังคมว่า พุทธปรัชญามีทรรศนะอย่างไรเกี่ยวข้อง

กับเรื่องดังกล่าว โดยงานวิจัยจะอาศัยข้อมูลจาก

คัมภีร์พระไตรปิฎกของมหาวทิยาลยัมหาจฬุาลงกรณ 

ราชวิทยาลัย ตลอดจนถึงพระอรรถกถาบาลีต่างๆ  

อันเป็นคัมภีร์ส�ำคัญทางพระพุทธศาสนา รวบรวม

เอกสารต่างๆ ที่มีความเกี่ยวข้อง ผลงานของนัก

ปราชญ์ทางพระพทุธศาสนาโดยม ีพระพทุธโฆสาจารย์  

ผู้รจนาคัมภีร์วิสุทธิมรรค พระธรรมโกศาจารย์ 

(พุทธทาส ภิกขุ) ผู ้รจนาหนังสืออิทัปปัจจยตา  

พระพรหมคณุาภรณ์ (ป.อ. ปยตุโฺต) ผูร้จนาหนงัสือ

พุทธธรรม เป็นต้น การศึกษาวิจัยเชิงเอกสาร โดย

จะศกึษาค้นคว้าทางเอกสาร ซึง่มลี�ำดับข้ันตอนดงันี้

 	 ๑.	 ค้นคว้าข้อมลูจากคมัภร์ีพระวินัยปิฎก

ทัง้ภาษาบาลแีละภาษาไทยฉบับมหาวทิยาลยัมหา

จุฬาลงกรณราชวทิยาลยั และอรรถกถา ฎกีา อนฎีุกา 

ปกรณ์วิเสส

 	 ๒. 	ศึกษาค้นคว้ากับงานวิจัยต่างๆ ของ

นักวิชาการทางพระพุทธศาสนาหรือนักวิชาการ 

สาขาอื่นๆ ที่มีส่วนเกี่ยวข้อง เป็นต้น

 	 ๓.	 ศึกษาข้อมูลจากการเอกสารงาน

สัมมนาทางวิชาการ วารสาร นิตยสาร หนังสือ 

ต�ำรา หนังสือพิมพ์และงานวิจัยที่เก่ียวข้องของ 

นักวิชาการทางพระพุทธศาสนา 

 	 ๔. 	รวบรวมประเด็นต่างๆ มาวิเคราะห์

ให้เห็นถึงเงื่อนไขที่ท�ำให้มีแนวความคิดเรื่อง อิทัป

ปัจจยตาในฐานะท่ีเป็นกฎของธรรมชาติ ท่ีได้กลาย

มาเป็นปัญหาทางปรัชญา

 	 ๕.	 รวบรวมข้อมูลทั้งหมดมาเรียบเรียง 

เขียนร่างฉบับ ส่งคณะกรรมการเพ่ือปรึกษาและ

ตรวจทานวิจารณ์ และน�ำเสนอเป็นรูปเล่ม

๔. 	สรุปผลการวิจัย
 	 จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์

แนวคิดเรื่องอิทัปปัจจยตาในฐานะที่เป็นกฎของ

ธรรมชาติ” สามารถสรุปผลจากการวิจัยได้ดังนี้

 	 ๑. 	แนวคิดเรื่องอิทัปปัจจยตาในพุทธ

ปรัชญาเถรวาท : อิทัปปัจจยตาเป็นกฎที่มีอยู่แล้ว

ตามธรรมชาติ ด�ำรงอยู่อย่างธรรมดาในลักษณะที่

มีความเป็นเช่นนั่นเอง (ตถตา) โดยมีสภาวะแสดง

ให้เหน็ว่าทกุสิง่ล้วนแล้วด�ำรงอยูอ่ย่างทีม่นัเป็นเช่น

นั่นเองโดยไม่ผิดไปจากความเป็นเช่นนั้น มีสภาวะ

ที่ไม่คลาดเคลื่อนเป็นไปอย่างอื่นได้ เมื่อปลูกข้าวก็

ย่อมได้เมล็ดข้าวอย่างแน่นอน โดยจะไม่ได้เมล็ดถ่ัว

หรือเป็นอย่างอื่น จึงเรียกในลักษณะอย่างนี้ว่า  

อวิตถตา หรืออนัญญตา ส่ิงทั้งหลายเหล่านี้จึงมี

อาการแห่งความเปน็ปัจจยัในกระบวนแหง่ธรรมที่

อาศัยกันและกันเกิดขึ้นหรือดับลงในฐานะสิ่งหนึ่ง

เป็นเหตุและอีกสิ่งหนึ่งก็ต้องเป็นผลเสมอ ไม่ว่าจะ



197ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

มหีรอืไม่มผีูค้้นพบกฎนีก้ต็ามสจัธรรมแห่งความจรงิ

ข้อนี้ก็ยังคงมีอยู่ชั่วนิรันดร เมื่อพระโพธิสัตว์ได้

ตรสัรูธ้รรมเป็นพระพทุธเจ้าแล้ว ย่อมรูไ้ด้อย่างแจ่ม

แจ้งต่อสรรพสิ่งทั้งหลาย ด้วยพระมหากรุณาธิคุณ

ของพระพทุธองค์มนษุย์ทัง้หลายจงึรู ้และเข้าใจใน

สิ่งที่พระองค์ทรงได้ตรัสบอก บัญญัติ ชี้แจง แสดง 

แต่งต้ัง เปิดเผย จ�ำแนก ท�ำให้เหล่าบรรดาสาวกทัง้หลาย 

ได้ตื่นรู ้เห็นตามความเป็นจริงของสรรพสิ่งว ่า  

ทกุสิง่ทกุอย่างมคีวามสมัพนัธ์กนัเป็นดงัห่วงโซ่หรอื

มีความสัมพันธ์กันในลักษณะที่เป็นแบบฟันเฟือง

ของเครื่องจักรกลหมุนสัมพันธ์กันไปอย่างเป็น

ระบบระเบยีบและมแีบบแผนท่ีแน่นอน โดยมหีลกั

ส�ำคัญเป็นประเภทใหญ่ๆ ๓ ประการ คือ ๑) อิทัป

ปัจจยตาในฐานะเป็นสิ่งที่เป็นต้นเหตุ ๒) อิทัป

ปัจจยตาในฐานะท่ีเป็นกระบวนการที่มีความ

สมัพันธ์กันระหว่างความเป็นต้นเหตแุละความเป็นผล 

และ ๓) อิทัปปัจจยตาในฐานะเป็นสิ่งที่เป็นผล 

 	 การศึกษาแนวคิด เรื่องอิทัปปัจจยตาใน

พุทธปรัชญาเถรวาทจึงมีความชัดเจนมากที่สุด ใน

การแสดงให้เห็นถึงสิง่ทีม่คีวามเป็นเหตเุป็นผลของ

สรรพสิ่งทั้งหลาย โดยมีหลักเกณฑ์อยู่ว่า 

	 อิมสฺมึ สติ อิทํ โหติ 		

		  เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี

	 อิมสฺสุปฺปาทา อิทํ อุปฺปชฺชติ 	

		  เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น

	 อิมสฺมึ อสติ อิทํ น โหติ 	

		  เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้ก็ไม่มี

	 อิมสฺส นิโรธา อิทํ นิรุชฺฌติ	

		  เพราะสิ่งนี้ดับ สิ่งนี้ก็ดับ (ด้วย)๙

 	 ดงันัน้ หลกัอทิปัปัจจยตาจงึเป็นกฎเกณฑ์

ท่ีแน่นอนในธรรมชาติท่ีเป็นไปตามกระบวนการ

แห่งความสัมพันธ์ของกันและกันไปเรื่อยๆ อย่างมี

ระบบ ไม่ว่าสิ่งน้ันจะมีรูปลักษณะเป็นคน สัตว์ 

ต้นไม้ สายน�้ำ ภูเขา แผนดิน สายลม อากาศ 

แนวคิดจิตใจก็ตาม เพราะกฎที่ว่านี้มีความหมาย 

กว้างขวางอย่างมากมายมหาศาล เพราะฉะน้ัน  

จึงสามารถควบคุมทุกส่ิงทุกอย่างทั่วทั้งโลกและ

จักรวาล

 	 ๒. 	แนวคิดเรื่องกฎของธรรมชาติใน 

พุทธปรชัญาเถรวาท : ในคมัภร์ีทางพระพุทธศาสนา 

มีปรากฏพุทธพจน์ที่แสดงให้เห็นถึงความจริงของ

กฎธรรมชาติว่า “ภิกษท้ัุงหลาย ตถาคตเกดิขึน้กต็าม 

ไม่เกิดก็ตาม ธาตุนั้นคือความต้ังอยู่ตามธรรมดา 

ความเป็นไปตามธรรมดาก็คงตั้งอยู่อย่างนั้น ตถาคตรู้  

บรรลุธาตุนั้นว่า “สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง” ครั้นรู้ 

บรรลุแล้วจึงบอก แสดง บัญญัติ ก�ำหนด เปิดเผย 

จ�ำแนก ท�ำให้ง่ายว่า “สงัขารทัง้ ปวงไม่เทีย่ง” ตถาคต 

เกิดข้ึนก็ตาม ไม่เกิดก็ตาม ธาตุนั้นคือความต้ังอยู่

ตามธรรมดา ความเป็นไปตามธรรมดาก็คงตั้งอยู่

อย่างนัน้ ตถาคตรู ้บรรลธุาตนุัน้ว่า “สงัขารทัง้ปวง

เป็นทุกข์” ครั้นรู้ บรรลุแล้วจึงบอก แสดง บัญญัติ 

ก�ำหนด เปิดเผย จ�ำแนก ท�ำให้ง่ายว่า “สังขาร 

ทัง้ปวงเป็นทกุข์” ตถาคตเกดิขึน้กต็าม ไม่เกดิกต็าม 

ธาตุนั้นคือความตั้งอยู่ตามธรรมดา ความเป็นไป

ตามธรรมดากค็งต้ังอยูอ่ย่างนัน้ ตถาคตรู้ บรรลุธาตุ

นั้นว่า “ธรรมทั้งปวงเป็นอนัตตา”๑๐ 

	 ในประเด็นนี้พุทธปรัชญาจึงถือว่า เป็น

หลกัธรรมใหญ่ๆ ทีม่อียูใ่นรปูแบบกฎของ ไตรลกัษณ์ 

๙ สํ.นิ. (ไทย) ๑๖/๒๐/๓๑-๓๓.
๑๐ องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๕๗๖/๓๖๘.



198 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

และปฏิจจสมุปบาท กฎธรรมชาติท้ัง ๒ หลักนี้ 

ถือได้ว่าเป็นกฎตัวเดียวกัน เพราะต่างก็ท�ำหน้าที่

แสวงหาและเปิดเผยความจริงอย่างเดียวกัน ซึ่งก็

คือ “สัจธรรม” นั่นเอง เพียงแต่ต่างฝ่ายต่างแสดง

อย่างละแนวทางเท่านั้นเอง โดยกฎไตรลักษณ์

มีหน้าทีมุ่ง่แสดงลกัษณะของสรรพสิง่ทัง้หลายว่ามี

ความเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และ ดับไปตามกาลเทศะนั้นๆ 

ในส่วนของหลักอิทัปปัจจยตาหรือปฏิจจสมุปบาท

เองก็ท�ำหน้าท่ีแสดงให ้เห็นถึงอาการของสิ่ง 

ทัง้หลายว่ามีความสัมพนัธ์เนือ่งอาศัยกนัและกนัจน

กลายเป็นกระแสและมีกระบวนการด�ำเนินอย่าง

ค่อยเป็นค่อยไปและยงัแสดงให้เหน็ถงึสิง่ทีป่รงุแต่ง

ตามเหตุปัจจัยไม่ว่าสิ่งนั้นจะเป็นวัตถุ - จิตใจ รูป

ธรรม - นามธรรมก็ตาม

 		  ดังนั้น กฎของธรรมชาติในพุทธ

ปรัชญาเถรวาท จึงไม่เห็นด้วยกับแนวคิดที่ว่า ทุก

สิ่งที่เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับลงไปเพราะด้วยอ�ำนาจของ

พระเจ้า (เทพเจ้าในความเชือ่ของศาสนาอืน่ๆ) พระ

ผู้สร้าง - ผู้ท�ำลาย สิ่งศักดิ์สิทธิ์ ต�ำนานเรื่องเล่าผี

ปีศาจ ผีสางนางไม้ มาดลบัลดาลให้เป็นไปตาม

ค�ำขอร้องอ้อนวอนจากมนุษย์อันเป็นผู้เบาปัญญา 

เพราะฉะนัน้ ปรากฏการณ์ของสรรพสิง่ทัง้หลายจงึ

เป็นเพียงสภาวะกิริยาปรุงแต่งหรือเป็นอาการที่

เปลี่ยนแปลงตามเหตุปัจจัยของสิ่งน้ันๆ เป็น

สัจธรรมอย่างหน่ึงท่ีเน้นให้เห็นถึงความสัมพันธ์

ระหว่างเหตุกับผลเท่านั้นเอง โดยไม่ได้เกิดขึ้นจาก

สิ่งที่เหนือกฎธรรมชาติใดๆ ทั้งสิ้น 

 	 ๓. 	แนวคิดเรื่องอิทัปปัจจยตาในฐานะที่

เป็นกฎของธรรมชาต ิ: ตามระบบแนวคดิของพทุธ

ปรชัญามทีศันะต่อหลกัความจริงว่า สรรพสิง่ทัง้หลาย 

ที่เป็นสิ่งมีชีวิตและไม่มีชีวิตก็ตามล้วนเป็นไป 

ตามธรรมชาติแห่งเหตุปัจจัยโดยมีหลักใหญ่ๆ ๔ 

ประการด้วยกัน อันได้แก่ ๑) อิทัปปัจจยตากับ

ไตรลักษณ์ในฐานะที่เป็นกฎธรรมชาติ ๒) อิทัป

ปัจจยตากับ ปฏิจจสมุปบาทในฐานะที่เป็นกฎ

ธรรมชาติ ๓) อิทัปปัจจยตากับนิยาม ๕ ในฐานะที่

เป็นกฎธรรมชาติ และ ๔) อิทัปปัจจยตากับกฎแห่ง

กรรมในฐานะท่ีเป็นกฎธรรมชาติ ดังนั้น ผู้วิจัยจึง

น�ำเสนอบทสรุปทั้ง ๔ ประเด็นนี้ เพ่ือให้เห็นถึง

ความสัมพันธ์กันและกัน โดยมีรายละเอียด ดังนี้

 		  กฎไตรลักษณ์ในพุทธปรัชญาถือว่า

เป็นลักษณะสามัญทั่วไปในความเป็นสากลของ

สรรพส่ิงทั้ งหมดโดยมีอยู ่ ในรูปแบบของกฎ

ธรรมชาติ โดยมี ๓ ประการ คือ 

 		  ๓.๑	 ความไม่เท่ียงในพุทธปรัชญา

หมายเอาสภาวะของสรรพสิ่งเป็นสิ่งที่มีความ

เปลี่ยนแปลงไปอยู่ตลอดเวลา โดยมีการอาศัยเหตุ

ปัจจัยต่างๆท�ำให้ปรุงแต่งท�ำให้สิ่งทั้งหลายมีความ

เชื่อมโยมซ่ึงกันและกันต่อไปเร่ือยๆจนกว่าส่ิงดัง

กล่าวนั้นจะจบลงเองหรือจะกล่าวอีกในรูปแบบ

หนึ่งก็คือ ส่ิงใดก็ตามท่ีเกิดขึ้นแล้วสิ่งน้ันก็ย่อมมี

ความเสื่อมสลายไปตามเหตุตามผล พุทธปรัชญา

จงึถอืว่า สภาวะแห่งความเปลีย่นแปลงเป็นสิง่ทีอ่ยู่

ภายใต้อ�ำนาจของกฎ อิทัปปัจจยตาในฐานะที่เป็น

กฎของธรรมชาติ 

 		  ๓.๒	 ทุกข์ในไตรลักษณ์ก็เป็นอีก 

ส่วนหนึง่ทีป่รากฏในระบบแนวคดิของพุทธปรัชญา 

เพราะมีความหมายกว้างขวางมากกว่าทุกข์ใน

สังขาร (ทุกข์ในขันธ์ ๕) ทุกขเวทนาและทุกข์ใน

อริยสัจ ๔ ด้วยเหตุผลที่ว่า ทุกข์ในไตรลักษณ์ได้



199ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

แสดงถึงความขัดแย้ง มีสภาวะที่ถูกกดดัน บีบคั้น 

ของสรรพสิ่งทั้งปวงทั้งที่เป็นสิ่งที่มีชีวิตและสิ่งที่

ไม่มีชีวิต เช่น ชีวิต แนวคิด จิตใจ ก้อนหิน ภูเขา 

ต้นไม้ เป็นต้น เมือ่สิง่ทีม่ชีวีติหรอืไม่มชีวีติกต็ามได้

เกิดขึ้นแล้วย่อมได้ชื่อว่าเป็นส่ิงท่ีมีความทุกข์และ

เป็นที่ต้ังแห่งทุกข์อยู่ตลอดเวลา ซึ่งถือว่ามีเหตุ

ปัจจยัมาจาก “กฎแห่งความเปลีย่นแปลง-อนจิจงั” 

นอกจากน้ี สภาวะแห่งความทุกข์ก็ยังส่งผลกลาย

เป็น เหตุปัจจัยให้แก่อนัตตาอีกด้วย 

 		  ๓.๓ 	 เม่ือใดกต็ามทีส่รรพสิง่ทัง้หลาย

เกิดขึ้นจากกระบวนการของกฎธรรมชาติมา

ประชุมรวมตัวเข้ากันก็ท�ำหน้าท่ีประสานสัมพันธ์ 

ซึง่กนัและกนัเป็นเหตปัุจจยั เมือ่สิง่ทัง้หลายแยกตวั

ออกจากกัน ทุกสิ่งทุกอย่างจึ่งต้องเปลี่ยนแปลงไป

ตามสภาพ สภาวะอย่างนี้เป็นกระบวนการท�ำให ้

สิ่งทั้งหลายได้เกิดขึ้นและด�ำรงอยู่ในสภาพของ

ความเสือ่มสลาย จนในท่ีสดุกเ็ป็นเพียงสภาวะทีว่่าง

เปล่า (อนัตตา) มีความขัดแย้งต่อความเป็นอัตตา 

ปราศจากตัวตนท่ีแท้จริงและหาสิ่งที่เป็นแก่นสาร

ไม่ได้ นั่นเอง 

 			   จากข้อความที่ได ้ท�ำการ

วิเคราะห์เกี่ยวกับหลักปฏิจจสมุปบาทในฐานะที่

เป็นกฎของธรรมชาตินั้นถือว่า เป็นหลักใหญ่ที่

ครอบคลมุได้ทัง้สรรพสิง่โดยแสดงให้เหน็ถึงเป็นตวั

กฎนี้ไม่มีความแปรผันไปตามกาลเวลา แต่ในขณะ

เดียวกันก็มีหน้าที่ท�ำให้สรรพสิ่งทั้งหลายมีความ

อาศัยกันและกัน เกดิข้ึนร่วมกัน มสีมัพนัธ์กนัอย่าง

เป็นระบบ มีระเบียบแบบแผน และทิศทางที่

แน่นอน มีกระบวนการด�ำเนินไปตามเหตุปัจจัยใน

เรื่องนั้นๆ โดยเป็นกฎธรรมชาติทั้ง ๒ ฝ่าย คือ 

“เป็นหลักธรรมของกระบวนที่มีการเกิดขึ้นแห่ง

ทุกข์และการดับไปแห่งทุกข์” นอกจากน้ียัง

สามารถน�ำข้อนี้ไปเปรียบเทียบกับอริยสัจ ๔ ได้ใน

ส่วนท่ีเป็นทุกขสมุทัยคือเหตุแห่งทุกข์ (ฝ่ายเกิด

ทุกข์) ในส่วนตรงกันข้ามก็คือฝ่ายดับแห่งทุกข์ดับ

ได้แก่ ข้อที่เป็นทุกขนิโรธคือความดับทุกข์ ซึ่งบาง

ครั้งก็เป็นที่เรียกกันว่า ปฏิจจสมุปบาทเป็นอริยสัจ 

๔ (ใหญ่)

			   ในประเดน็เรือ่งกฎแห่งกรรม

ในฐานะที่เป็นกฎธรรมชาติ ผู้วิจัยได้ค้นพบว่า กฎ

แห่งกรรมตามทรรศนะของพุทธปรัชญาถือได้ว่า

เป็นกฎธรรมชาติล้วนๆ ไม่มีพระเจ้าสูงสุดองค์ใด

เข้ามาเกี่ยวข้องในฐานะเป็นผู้สร้าง ผู้ใดได้สร้าง

กรรมอะไรไว้ ผู้นั้นก็ย่อมได้รับผลกรรมที่ตนเองได้

กระท�ำเอง ไม่ว่ากรรมนั้นจะเป็นกุศลกรรมหรือ

อกศุลกรรมกต็าม ทกุสิง่ทกุอย่างทีเ่กิดขึน้มาย่อมมี

เหตุปัจจัยทาให้เกดิข้ึน เมือ่แตกดับกม็เีหตุปัจจัยท�ำ 

ให้แตกดับ ไม่มีกรรมใดกรรมหนึ่งที่เกิดขึ้นมาแล้ว

ต้ังอยูอ่ย่างลอยๆ ผนัแปรและแตกดับโดยปราศจาก 

เหตุปัจจัยใดๆท้ังส้ิน การกระท�ำทุกคร้ังย่อมมี

ปัจจยัเสมอ เพราะฉะนัน้ สิง่เหล่านีก็้คอืกระบวนที่

ด�ำเนนิไปตามหลกัอทิปัปัจจยตาท่ีมีลักษณะเป็นกฎ

แห่งกรรมที่ว่าด้วยกฎแห่งเหตุและผล 

 			   กฎธรรมชาติในฐานะท่ีเป็น

ธรรมนิยามนี้ ได้แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ตาม

เหตุปัจจัยของสรรพสิ่งทั้งหลายอันถือว่าเป็นทั้ง

ฝ่ายจิต-ฝ่ายวตัถุ รูปธรรม-นามธรรม ท่ีเรียกว่าเป็น

กฎนิยามทั้ง ๔ ประการ ต่างก็อยู่ภายใต้ของธรรม

นยิามทัง้สิน้ ด้วยเหตุผลนีจ้งึถอืได้ว่าเป็นกฎยิง่ใหญ่

ท่ีครอบคลุมกฎทุกกฎ โดยมีหลักส�ำคัญอยู ่ว ่า 



200 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

“สรรพสิง่ล้วนอิงอาศยักนัและกนัในฐานะท่ีส่ิงหนึง่

เป็นสาเหตุและอีกสิ่งหนึ่งต้องเป็นผล” ด�ำเนินไป

อย่างเป็นระบบระเบยีบท่ีมคีวามแน่นอนอนัชัดเจน 

สิ่งทั้งหลายจึงมิได ้เกิดขึ้นมาอย่างลอยๆโดย

ปราศจากเหตผุลใดๆทัง้สิน้ ในอนาคตข้างหน้าอาจ

จะมีมนุษย์ได้ค้นพบว่ามีนิยามอื่นๆเพิ่มเติมเข้ามา

อีกที่นอกเหนือจากนิยามทั้ง ๔ ก็ตาม กฎใหม่ท่ี

ปรากฏตัวนั้นก็ย่อมอยู่ภายใต้อ�ำนาจกฎของ อิทัป

ปัจจยตาที่ฐานะท่ีเป็นกฎธรรมชาติ ในลักษณะที่

เป็นนิยาม ๕ ทั้งสิ้น

 			   นอกจากหลักอิทัปปัจจยตา

กับไตรลักษณ์ ปฏิจจสมุปบาท กฎแห่งกรรม และ

นิยาม ๕ ในฐานะที่เป็นกฎแห่งธรรมชาติแล้ว ก็ยัง

มีหลักอิทัปปัจจยตาในลักษณะที่เป็นกฎศีลธรรม 

อีกด้วย เพราะฉะนั้น พุทธศาสนาจึงมีวิธีแก้ไข

ปัญหาสังคมด้วยการน�ำเอาหลักศีลธรรมน�ำมา

ปฏิบัติ เพื่อให้เกิดประโยชน์แก่ตนและส่วนรวม 

โดยเริ่มจากขั้นพื้นฐาน (ขั้นกลาง ได้แก่ กุศล

ธรรมบท ๑๐ หรือทางแห่งกรรมดี และข้ันสงู ได้แก่

มรรค ๘) ซึ่งก็คือ “เบญจศีล หรือ เบญจธรรม”๑๑ 

อันได้แก่ ศีลธรรมท่ีท�ำให้เป็นมนุษย์ประเสริฐ ๕ 

ประการ คือ

 	 ๑. 	 เว้นจากการปลงชีวิต-เมตตากรุณา

 	 ๒. 	 เว้นจากการถือเอาของที่คนอื่นไม่ได้

ให้-สัมมาอาชีวะ เลี้ยงชีพในทางสุจริต

 	 ๓.	 เว้นจากการประพฤติผิดในกาม-กาม

สังวร ควบคุมตนในกาม ไม่หลงใหลใน รูป เสียง 

กลิ่น รส และสัมผัส

 	 ๔. 	 เว้นจากการพดูเทจ็-สจัจะ ความสตัย์ 

หรือความชื่อตรง

 	 ๕.	 เว้นจากน�้ำเมา คือ สุราและเมรัย อัน

เป็นที่ต้ังแห่งความประมาท-สัมปชัญญะ ระลึกได้ 

และรู้ตัวอยู่เสมอในสิ่งที่ก�ำลังกระท�ำอยู่

 	 จะเห็นได้ว ่า หลักเบญจธรรม ทั้ง ๕ 

ประการนี้ มีสาระส�ำคัญมุ่งเน้นไปท่ีตัวมนุษย์ให้

ด�ำเนนิชวีติไปตามหลกัศลีธรรมอนัเป็นแม่แบบของ

จริยธรรมและคุณธรรม (Moral and Virtue) โดย

เริ่มต้นจากการใช้ชีวิตในระดับโลกิยะ (แปลว่า ยัง

เกี่ยวข้องกับโลก) จนกระทั้งได้เข้าใจพุทธศาสตร์

อย่างแจ่มแจ้ง ปล่อยวางจากความยึดติดถอืมัน่ด้วย

ประการทั้งปวง หลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งส้ิน จึง

สามารถไปสู่โลกแห่งโลกุตระ (แปลว่า พ้นโลก อยู่

เหนือวิสัยของโลก) 

	 จึงกล่าวได้ว่า กฎอิทัปปัจจยตากับหลัก 

ศีลธรรม เป็นกฎที่ว่าด้วยการประพฤติตนอยู่ใน

สังคม ให้มีขนมธรรมเนียม จารีตประเพณีที่ดีงาม 

ทีม่ทัีง้จรยิธรรมและคุณธรรมในฐานะท่ีเป็นกฎแห่ง

ธรรมชาต ิเพือ่เป็นแก่นสารของกฎเกณฑ์ กฎหมาย 

ระเบียบ วินัย ที่มีความรับผิดชอบชั่วดีอยู่ในสังคม 

นั้นๆ โดยยึดถือหลักการปฏิบัติดี ปฏิบัติชอบ ทั้ง

ต่อตนเองและส่วนรวม ด้วยการถือความยุติธรรม 

มีความเมตตาต่อกันและกัน อันก่อให้เกิดการ

ด�ำเนินชีวิตอยู่รวมกันได้อย่างมีความสุข ปัญหา

ต่างๆ ในการด�ำเนินชีวิตอยู่ในสังคมปัจจุบันก็จะ

หมดสิน้ไป ถ้าหากเข้าใจต่ออทิปัปัจจยตากับศีลธรรม 

ในฐานะที่เป็นกฎธรรมชาติ

๑๑ ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๒๘๖/๒๔๗.



201ธรรมทรรศน์ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

๕. 	ข้อเสนอแนะ
 	 งานวจิยันีมุ้ง่ศกึษาวเิคราะห์เกีย่วกบัเรือ่ง

กฎแห่งธรรมชาติ โดยได้ยึดเอาแนวคิดเรื่องของ 

กฎอิทัปปัจจยตาในพุทธปรัชญาเป็นหลัก โดยที ่

ไม่ได้น�ำเอาสิ่งใดสิ่งหนึ่งน�ำมาวิเคราะห์ หากแต่

เป็นการศกึษาในลกัษณะท่ีกว้างๆ อยูร่ะหว่างกลาง

ยังไม่มีวัตถุประสงค์ที่จะศึกษาวิเคราะห์แง่ใด 

แง่หนึ่ง ผู้วิจัยเห็นว่ายังไม่ได้ครอบคลุมสิ่งที่เป็น

ธรรมชาตใินลกัษณะทีเ่ปน็แบบใดแบบหนึง่ให้เหน็

อย่างชัดเจน เนื่องจากว่า สิ่งที่ได้ค้นคว้ามาเป็น

เรือ่งอภิปรชัญาทีม่คีวามยิง่ใหญ่ ซึง่จ�ำเป็นอย่างยิง่

ต้องให้รายละเอียดเพ่ิมเติมได้อีกมากมาย ดังนั้น 

หากท่านผูใ้ดมวีตัถุสงค์ท่ีจะท�ำงานวจิยัเกีย่วกบักฎ

ของธรรมชาตก็ิควรท�ำเป็นวทิยานพินธ์อกีเล่มหนึง่

ต่างหาก ซึ่งผู ้ วิจัยเห็นว่า ควรจะมีการศึกษา

วิเคราะห์ในแต่ละประเด็นๆไปโดยมีกฎเกณฑ์ 

เกี่ยวกับกฎของธรรมชาติ เช่น

 	 ๑. 	ศึกษาวิ เคราะห ์แนวคิดเรื่องกฎ

ธรรมชาติในพุทธปรัชญา

 	 ๒. 	ศึกษาเปรียบเทียบกฎธรรมชาติใน

พุทธปรัชญากับวิทยาศาสตร์

 	 ๓. 	ศึกษาเปรียบเทียบกฎธรรมชาติ

ระหว่างปรัชญาตะวันออกกับปรัชญาตะวันตก

๖. 	กิตติกรรมประกาศ
 	 งานวิจัยฉบับนี้ส�ำเร็จลงได้ด้วยการอาศัย

ความช่วยเหลือจาก พระครูสุนทร สังฆพินิต, ดร. 

และผศ.ดร. วโิรจน์ อินทนนท์ ซึง่เป็นคณาอาจารย์

ที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์ประจ�ำอยู ่ ท่ีศูนย์บัณฑิต

วทิยาลัย วทิยาเขตเชยีงใหม่ มหาวทิยาลัยมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย ในฐานะอาจารย์ทั้งสองท่าน

เป็นผู ้คอยให้ความช่วยเหลือค�ำแนะน�ำต่างๆ 

และพร้อมตรวจแก้ไขวทิยานพินธ์ฉบบันีผู้ว้จิยัรูส้กึ

ซาบซึง้ในความกรณุา จึงขอกราบขอบพระคณุและ

ขออนโุมทนาท่ีให้ความเมตตาในการอนเุคราะห์มา

โดยตลอด 

 	 นอกจากนั้น ขอกราบพระคุณและขอ

อนุโมทนาขอบคุณเจ้าของผลงานหนังสือทางด้าน

วิชาการและงานวิจัยทุกๆเล่มที่ผู้วิจัยได้น�ำมาเป็น

เอกสารอ้างองิในวทิยานพินธ์ฉบบันี ้กราบพระคณุ

พระอุปัชฌาย์ ครูบาอาจารย์ทุกท่านที่ได้ประสิทธิ์

ประสาทวชิาการความรูที้ท่รงคณุค่าน�ำมาถ่ายทอด

ให้แก่ผู ้วิจัยจนสามารถน�ำไปศึกษาค้นคว้าได้

ประสบความส�ำเร็จ 

 	 หากคณุงามความดทีีเ่กิดขึน้จากวทิยานพินธ์ 

เล่มนี ้ผูว้จัิยขอน้อมถวายเป็นพทุธบชูา ธรรมะบชูา 

สังฆะบูชา และบูชาคุณบุพการีผู ้ให้ก�ำเนิดและ

พุทธศาสนิกชนท่ัวไปท่ีได้อุปถัมภ์ปัจจัยในการ

ศึกษาและกัลยาณมิตรทุกท่าน ขออาราธนาคุณ

พระศรรีตันตรยั ได้โปรดคุม้ครองอภบิาลทกุๆท่าน

ที่มีอุปการคุณทั้งหลายต่อผู้วิจัยตามที่ได้ระบุนาม

และยังไม่ได้เอ่ยนามมาก็ดี ขอให้ประสบพบแต่

ความสุข สมหวงั สดชืน่ สงบ สว่าง สะอาด บรสิทุธ์ิ

ด้วยความเจริญไปด้วยจตุรพิธพรชัย คือ อายุ 

วรรณะ สขุะ พละ และธรรมสารสมบตัพิพิฒันมงคล 

สมบูรณ์พูนผลจนตลอดชนมายุกาลและขอแพร่

ส่วนบญุกศุลเหล่านีไ้ปยงัดวงจติทกุๆ ดวงท่ีมอียูใ่น

สากลจักรวาลและทุกๆ ภพด้วย



202 ธรรมทรรศน์ ปีที่ ๑๖ ฉบับที่ ๓ ประจ�ำเดือน พฤศจิกายน - ธันวาคม ๒๕๕๙

บรรณานุกรม

๑. 	ภาษาไทย

 	 (ก) ข้อมูลปฐมภูมิ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.

	 (ข) ข้อมูลทุติยภูมิ 

		  (๑) หนังสือ :

พุทธทาส ภิกขุ. อิทัปปัจจยตา. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพมหานคร : สุขภาพใจ, ๒๕๔๙.

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยตุโฺต). พุทธธรรม. พิมพ์คร้ังที ่๑๑. กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย, ๒๕๕๒.


