
  

การวิเคราะห์รูปแบบการปกครองตามแนวพระพุทธศาสนา
An Analysis of Governing Form on Buddhistic Approach

 พระครูปทุมธรรมโศภิต (รณชัย  สุมิตฺโต (ทัศนาทร)), สุกิจ ชัยมุสิก, ชวลิต ไหลรินทร์1 

และปัญญา คล้ายเดช2 

Phrakhrupathumthamasophit (Ronachai Sumitto (Thatsanathon)),  
Sukit Chaimusik, Chawalit Lairin   

 and Panya Klaydesh 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย1 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น2 

Mahamakut Buddhist University, Thailand 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, KhonKaen Campus, Thailand 

Corresponding Author, E-mali: p_anya_74@hotmail.com

บทคัดย่อ

	 การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวิเคราะห์รูปแบบการปกครองตามแนวพระพุทธศาสนา  

วิธีการด�ำเนินการวิจัย เป็นการวิจัยแบบศึกษาวิเคราะห์ (Critical Study Research) โดยศึกษาค้นคว้าข้อมูล

ทางเอกสาร (Documentary Research) จากเอกสารงานวิจัย รวมทั้งหลักธรรมในพระไตรปิฎก และคัมภีร์

อรรถกถาในส่วนที่เกี่ยวข้องกับรูปแบบการปกครองตามแนวพุทธ รวมทั้งผลงานทางวิชาการในรูปแบบ 

การปกครองในทางพระพุทธศาสนา วิเคราะห์ข้อมูลจากการศึกษาสรุปผลแล้วน�ำเสนอในรูปการพรรณนา 

เชิงวิเคราะห์ (Analytical Description) 

	 ผลการวจิยัพบว่า รปูแบบการปกครองตามแนวพระพทุธศาสนา ประกอบด้วย รปูแบบการปกครอง

แบบสามัคคีธรรม ซึ่งเป็นรูปแบบการปกครองที่กลุ่มชนผู้ปกครองมีความพร้อมเพรียงร่วมแรงร่วมใจกัน 

และมรีะเบยีบวนัิยเป็นเครือ่งด�ำรงรกัษาความสามคัคไีว้  รฐัแห่งธรรม คือ รัฐทีม่รีะบอบการปกครองทีมี่ความ

สัมพันธ์กับพระพุทธศาสนาอย่างลงตัว มีพัฒนาการที่เกื้อหนุนและมีคุณูปการต่อกันรวมทั้งเป็นรัฐที่มีผู้น�ำ 

ที่เป็นแบบอย่างท่ีดีของผู้อยู่ใต้ปกครองคือมีผู้น�ำที่ใฝ่ในธรรม ตลอดจนประชาชนทั้งหลายก็น�ำเอาหลักธรรม

ของพระพุทธศาสนามายดึถอืปฏบิตั ิเพือ่ก่อให้เกดิความสงบสขุในชวีติมรีะบอบ “สงัฆาธปิไตย” ถอืเป็นระบบ

การปกครองที่มีอ�ำนาจการปกครองสูงสุด คือ “อ�ำนาจนิติบัญญัติ” “อ�ำนาจบริหาร” และ “อ�ำนาจตุลาการ” 

เป็นของ “คณะ” หรือ “หมู่สงฆ์” และใช้หลักธรรมค�ำสอนที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้เป็นหลักในการปฏิบัติ

ค�ำส�ำคัญ: รูปแบบ; การปกครอง; พระพุทธศาสนา



2 Dhammathas Academic Journal Vol. 17 No. 3 (September - December 2017)

Abstract

	 This research aimed to analyze the Governing Form in Buddhism. It was a  

qualitative study collecting the data from primary and secondary document analyze and 

present by content Analysis.

	 The result of research were found that: the Governing Form in Buddhism is 

Samaggidhamma, form of government are unsubstantiated efforts and discipline is  

maintained unity. State of Dhamma is a regime that has related to Buddhism, with  

development, support and contribute to each other. The state must have a leader who 

set a good example and a leader in pursuing justice as well as the public, to Bring to 

adhere to the principles of religion pose a peaceful life. The principle of Sanghadhipateyya 

(sovereignty of Sangha) are the highest domination by “The Legislature power, The  

Executive pover and The Judiciary power”

Keywords: Form; Government; Buddhism

1. 	บทน�ำ
 	 พระพทุธศาสนาก�ำเนิดข้ึนมา โดยมสีมเด็จ

พระสัมมาสัมพุทธเจ้า เป็นผู้ประกาศพระศาสนา

จนกระทัง่มพีระภิกษ ุภกิษณุ ีอบุาสก และอบุาสกิา 

ที่เรียกว่า พุทธบริษัท สังคมพุทธจึงก�ำเนิดขึ้นมา  

ดงันัน้ จึงต้องมกีารบรหิารหรอืการปกครองเกดิข้ึน

การบริหารพระพุทธศาสนาในสมัยพุทธกาล 

พระพทุธองค์ทรงแสดงธรรม และบญัญัตพิระธรรม

วินัยใช้เป็นกฎระเบียบในการปฏิบัติตน พระธรรม

วินัยจึงถือเป็นธรรมนูญสูงสุดในพระพุทธศาสนา 

ที่ใช้ในการปกครองส่วนระบบการปกครองสงฆ์ใน

สมัยพุทธกาลที่สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ ้า 

ทรงวางรปูแบบเอาไว้ คอื “สงัฆาธปิไตย” อนัหมายถงึ 

ระบอบที่ให้ “สงฆ์” มีอ�ำนาจสูงสุดและเป็นใหญ่ 

ในกิจการต่างๆ การปกครองในทางพระพุทธศาสนา 

จงึมลีกัษณะการปกครองตามระบอบธรรมาธปิไตย

ที่ยึดถือความดีงาม ความเป็นธรรม ความถูกต้อง

ตามพระธรรมวินัยเป็นใหญ่ และการปกครองนั้น 

ก็จะต้องอ�ำนวยประโยชน์สุขให้แก่ผู้ใต้ปกครอง 

รวมถึงคนหมู ่มากด้วยเช่นกัน ภายใต้ระบอบ 

การปกครองระบอบประชาธิปไตยของไทย 

ในปัจจุบัน จะเห็นได้ว่า แนวทางการปกครอง 

ขาดระบอบธรรมาภิบาลที่เป็นเครื่องมือส�ำคัญ 

ในการตรวจสอบความถูกต้อง จึงก่อให้เกิดปัญหา

การทุจริตท้ังทางนโยบาย และการด�ำเนินงาน 

ในทุกภาคส่วน จะเห็นได้จากสถานการณ์ความ 



3วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 17 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2560)

ขดัแย้งทางการเมอืงไทย ระหว่าง พ.ศ. 2547-2553 

สาเหตุส�ำคัญของความขัดแย้ง เกิดขึ้นจากความ

ต้องการอ�ำนาจ และผลประโยชน์ ในการแก้ไขปัญหา 

สมควรที่จะน�ำเอาสันติวิธีมาใช ้ โดยยึดหลัก 

ของนิติธรรม นิติรัฐ หลักความยุติธรรม ความมี

คณุธรรมและจรยิธรรม โดยความร่วมมอืท้ังภาครฐั

และผู้มีส่วนเก่ียวข้องทุกๆ ฝ่าย (Suksai, 2011)  

ระบอบสังฆาธปิไตยทีส่มเดจ็พระสมัมาสมัพทุธเจ้า 

ทรงวางรูปแบบไว้ น�ำมาประยุกต์ใช้เป็นแนวทาง

แก้ไขปัญหาการเมืองการปกครองในยุคปัจจุบัน  

เพื่อลดความขัดแย้งทางสังคม รวมทั้งสามารถ 

น�ำแนวทางต่างๆ ท่ีได้มาแก้ไขปรับปรุงนโยบาย

ทางการเมือง เพื่อรักษาสิทธิประโยชน์ของ

ประชาชนให้มีความเท่าเทียมกันมีความม่ันคง

ตลอดจนมีเสถียรภาพในการปกครองมีระบอบ 

ธรรมาภิบาลที่เข้มแข็ง ส่งเสริมคุณธรรมและ

จรยิธรรมของนกัการเมอืง ตามระบอบการปกครอง

ประชาธิปไตย อันมีพระมหากษัตริย์เป็นประมุข  

ทั้งยังเป็นการสร้างสรรค์การปกครองให้เกิดความ

เป็นธรรม เพื่อสร้างสันติสุขให้เกิดขึ้นโดยส่วนตน

และส่วนรวม

 	 ดังนั้น จึงมีความสนใจศึกษาเชิงวิเคราะห์

ถึงรูปแบบการปกครอง ตามแนวทางพระพุทธ

ศาสนาว่ามีลักษณะเป็นเช่นไร พร้อมท้ังน�ำมา

ประยุกต์ให้สอดคล้องกับสภาพการเมืองการ

ปกครองในปัจจุบัน

2.	 วัตถุประสงค์ของการวิจัย
	 เพื่อศึกษาวิเคราะห์แนวคิดการปกครอง

ตามแนวพระพุทธศาสนา

3.	 วิธีด�ำเนินการวิจัย
	 วิธีการด�ำเนินการวิจัย เป ็นการวิจัย 

แบบศึกษาวิเคราะห์ (Critical Study Research) 

โดยศกึษาค้นคว้าข้อมลูทางเอกสาร (Documentary 

Research) จากเอกสารงานวจิยั รวมทัง้หลกัธรรม

ในพระไตรปิฎก และคัมภีร ์อรรถกถาในส่วน 

ที่เกี่ยวข้องกับรูปแบบการปกครองตามแนวพุทธ

รวมท้ังผลงานทางวชิาการ ในรปูแบบการปกครอง

ในทางพระพุทธศาสนา วิเคราะห์ข้อมูลจากการ

ศึกษาสรุปผล แล้วน�ำเสนอในรูปการพรรณนา 

เชิงวิเคราะห์ (Analytical Description)

4.	 สรุปผลการวิจัย
 	 พระพุทธศาสนา มีความเก่ียวข้องกับ 

การปกครองแบบเผด็จการ อ�ำนาจนิยมโดยตรง  

แต่พระพุทธเจ้าไม่ได้เข้าไปยุ ่งเกี่ยว ในการจัด 

รูปแบบการเมือง การปกครองในแต ่ละรัฐ 

พระพทุธเจ้าทรงเข้าไปเกีย่วข้องในฐานะเป็นศาสดา 

หรือครูของกษัตริย์และประชาชน อิทธิพลทาง

ความเชื่อในสมัยก ่อนพุทธกาลนั้นเป ็นแบบ  

“เทวสทิธ์” แต่พระพทุธศาสนาเป็นศาสนาในแบบ 

“อเทวนิยม”ท่ีปฏิเสธความเชื่อในแนวทางนี ้

ดงันัน้รปูแบบการปกครองในสมยัพุทธกาลนัน้มรีปู

แบบการปกครองทีส่�ำคญัอยูจ่�ำนวน 3 รปูแบบ คอื 

แบบสมบูรณาญาสิทธิ ราช (ราชาธิปไตย)  

แบบสามัคคีธรรม (สหพันธ ์ รัฐ )  และแบบ

จักรวรรดินิยม (อุดมรัฐ) (Changkhounyuan, 

1995) อ�ำนาจบริหารตามแนวพระพุทธศาสนา 

หรือการบริหารงานตามแนวพระพุทธศาสนานั้น 

คือ การใช้หลักการของธรรมาธิปไตยในหลักการ



4 Dhammathas Academic Journal Vol. 17 No. 3 (September - December 2017)

ปกครอง 3 ประเภท คอื อตัตาธปิไตย ธรรมาธปิไตย 

และโลกาธิปไตย ท�ำงานให้แล้วเสร็จบรรลุผล 

ตามวัตถุประสงค์โดยอาศัยบุคคลอื่น กลุ่มบุคคล 

องค์กรทีส่ามารถปฏิบัตงิานร่วมกนัให้เกิดผลส�ำเรจ็

ของงานนั้นรวมทั้งใช้เป็นหลักพิจารนาความดี 

ความถูกต้อง ความเสมอภาค เป็นการบริหารใน

การปกครอง เพ่ือให้สงัคมส่วนรวมมคีวามเป็นปกติ

สขุ มคีวามเสมอภาคทางสังคมเท่าเทยีมกนั มคีวาม

สมานสามัคคี และคุ้มครองสิทธิของบุคคลทุกคน

ให้ได้รับความเป็นธรรมไม่เบียดเบียนผู้อ่ืนให้ได้รับ

ความเดือดร้อน (Phradhammakosacharn 

(Prayoon Dhammacitto), 2006) ดงัน้ัน หากเรา

พิจารณาในหลักธรรมค�ำสอนในพระพุทธศาสนา

พระองค์มิได้ก�ำหนดแนวทางการบริหารไว้อย่าง

ชัดเจนเป็นแต่เพียงหลักธรรมบางประการท่ีใช้ใน

การอยู่ร่วมกัน พระพุทธเจ้าทรงวางรูปแบบการ

บริหารและการปกครององค์กรไว้ 3 ระยะด้วยกัน

	 1.	 ระยะต้นหรือระยะแรก พระองค์ทรง

ปกครองเองโดยมีพระองค์เป็นพระประมุขวิธีท่ีรับ

ผู ้ เข ้ามาอยู ่ ในปกครอง เรียกว ่า “เอหิภิกขุ

อุปสัมปทา” (พุทธาธิปไตยหรือปิตาธิปไตย) 

	 2.	 ระยะกลาง หรือ ระยะที่ 2 ทรงมอบ

อ�ำนาจให้อภิปูชนียภิกษุผู ้มีคุณธรรมช่วยกัน

ปกครอง โดยมพีระพทุธเจ้าทรงเป็นองค์พระประมุข

วิธีรับบุคคลเข้ามาอยู่ในปกครอง เรียกว่า “ติสรณ

คมนูปสัมปทา”(อภิปูชนียาธิปไตย) 

	 3.	 ระยะปลาย หรือ ระยะหลังทรงมอบ

ให้สงฆ์เป็นผู้ปกครอง โดยมีพระพุทธเจ้าทรงเป็น

องค์พระประมุข (Suwannabubpha, 1998)

 

	 หากเรากล่าวถงึการใช้อ�ำนาจการปกครอง

จะกล่าวถึง แนวคิดการใช้อ�ำนาจการปกครองได้ว่า

อ�ำนาจการปกครอง ตามแนวพระพุทธศาสนานั้น

ประกอบด้วย การใช้อ�ำนาจการปกครอง 3 ประการ

คือ 1) อ�ำนาจนิติบัญญัติตามแนวพระพุทธศาสนา 

2) อ�ำนาจบริหารตามแนวพระพุทธศาสนา 3) 

อ� ำนาจตุ ลาการตามแนวพระพุทธศาสนา  

สถาบันอ�ำนาจทั้งสามนั้น หากเป็นฝ่ายอานาจักร

ประกอบด้วย รัฐสภาที่มีอ�ำนาจในการแก้ไขหรือ

ตรากฎหมายใช้บังคับใหม่ ส่วนฝ่ายศาสนจักรนั้น

เรียกสงฆ์หรือคณะสงฆ์ ท่ีมีหน้าท่ีในการไต่สวน 

ข้อขัดแย้งหรือความผิด (อธิกรณ์) ที่เกิดขึ้นโดยมี

พระธรรมวนิยัเป็นตวับทกฎหมาย ค�ำตดัสนิทัง้ฝ่าย

อาณาจักรและฝ่ายศาสนจักรถือเป็นที่สิ้นสุดตาม

กระบวนการการใช้อ�ำนาจ (Suwannasirimethee, 

cited in Suwannabubpha, 1998) อีกนัยหนึ่ง 

การใช้อ�ำนาจการปกครองตามแนวพระพุทธ

ศาสนานัน้เสมอเหมอืนหนึง่ เป็นการการใช้อ�ำนาจ

นิ ติบัญญั ติควบคู ่ กันไป หากว ่ าข ้อ ขัดแย ้ ง  

หรือข้อพิพาท และความผิดที่เกิดขึ้นนั้นๆ อยู่นอก

เหนือกฎเกณฑ์คงให้ยึดถือค�ำตัดสินนั้นเป็นท่ีสุด 

(ฝ ่ายอาณาจักรเรียกตรากฎหมายใหม ่  คือ  

การบัญญัติครั้ งแรก ฝ ่ายศาสนจักรเรียกว ่า  

“มลูบญัญตั”ิ หรือบัญญตัเิดมิ ส่วนข้อแก้ไขเพิม่เตมิ

เรียกว่า “อนุบัญญัติ” (Panyanuphab, 2007) 

และเมื่อกล่าวถึง การเมืองการปกครองในยุค

พุทธกาลนัน้ จะพบว่า เป็นระบบการเมืองร่วมสมยั

ซึง่มสีองระบบ คอื “สาธารณะรฐั”และ “ราชาธิปไตย” 

ผู้น�ำการปกครองสูงสุดล้วนเป็นพุทธสาวกทั้งสิ้น

จากพทุธประวตัจิะเหน็ได้ว่า “รปูแบบการปกครอง



5วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 17 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2560)

แบบสามัคคีธรรม” เป็นรูปแบบการปกครองที่

พระพุทธองค์ทรงมีส่วนร่วมในบทบาททางการ

เมืองการปกครองมากท่ีสุด (Keawchotrung, 

2013)

	 ส�ำหรับแนวคิดการปกครองตามแนว

พระพุทธศาสนา ตามรูปแบบการปกครอง 

แบบสามัคคีธรรม แนวคิดนี้ เป็นรูปแบบการ

ปกครองอีกรูปแบบหน่ึงซึ่งมีความเกี่ยวข้องกับ

พระพุ ท ธศาสนา  เ นื่ อ ง จ ากมี เ หตุ ก า รณ  ์

ซึง่พระพทุธเจ้าตรสัถงึเหตทุีท่�ำให้รฐัเหล่านีเ้ข้มแขง็ 

โดยตรัสธรรม ซึ่งท�ำให้เกิดความสามัคคีในรัฐคือ 

“อปรหิานยิธรรม”เป็นธรรมท่ีเกีย่วข้องกบัรปูแบบ

การปกครองแบบสามัคคีธรรม ซึ่งในทางปฏิบัติ 

จะใช้แนวทางการรวมอ�ำนาจและกระจายอ�ำนาจ 

มีความโดดเด่นในเรื่องของการยึดหลักการเรื่อง

ความสามัคคี ความพร้อมเพรียงร่วมใจกันและ

ความมีระเบียบวินัย ในการตัดสินใจด�ำเนิน

กิจกรรมต ่างๆ (Phavakantanan, 1995)  

รัฐตามแนวคิดของพระพุทธศาสนา จากทฤษฎี

ก�ำเนิดรัฐตามแนวพระพุทธศาสนาน้ันเกี่ยวข้อง 

อยู ่ 2 ทฤษฎีด้วยกันคือ ทฤษฎีอัคคัญญสูตร  

(Akkhanyasuta Theory) และทฤษฎีมหาโควินท

สูตร (Mahakhovintasuta Theory) ซึ่งปรากฎ 

ในพระสุตตันตปิฎกจะเห็นได้ว่า จุดก�ำเนิดของรัฐ

มาจากความต้องการแก้ไขปัญหาพื้นฐานของ

สมาชกิในชมุชนและสงัคมเป็นหลกั ดงันัน้ จงึอาศยั

แนวทางค�ำสอนของพระพุทธเจ ้ามาใช ้ซึ่งใน

แนวทางปฏิบัติเป็นการสร้างคุณธรรมจริยธรรมให้

เ กิ ดขึ้ น กับผู ้ น� ำทางการปกครอง ในรั ฐนั้ น 

รวมทั้งแนวทางการใช้อ�ำนาจท้ังทางตรงและ 

ทางอ ้อม “รัฐธรรม” (Dhamma State)  

จากพุทธประวัติความหมายของ “รัตนสูตร”  

และ “อปริหานิยธรรม”กล่าวไว้ว่า ในยุคพุทธกาล

ว่า “รัฐธรรม” (Dhamma State) ที่แท้จริงนั้น  

คือ รัฐที่มีระบอบการปกครองที่มีความสัมพันธ์ 

กับพระพุทธศาสนาอย่างลงตัวมีระบอบสังฆาธิป

ไตย และระบอบการบริหารมาตรฐานพระพุทธ

ศาสนามีกฎหมายสูงสุดนั้นคือหลักธรรมค�ำสอน

ของพระพุทธเจ้าที่ทรงบัญญัติไว้ รูปแบบการ

ปกครองแบบสังฆาธิปไตยนี้  จะมีแนวคิดไป 

ในทางสามัคคีธรรมกล่าวคือ มีพระพุทธเจ้าทรง

เป็นพระประมุข โดยมีการบริหารจัดการผ่านมา

ทางระบบสังฆะ หรือ หมูข่องภกิษุสงฆ์นัน้ ซ่ึงความ

หมายของค�ำว่า “สงฆ์”หมายถึง หมู่สาวกของ

พระพุทธเจ้าเรียกว่า สาวกสงฆ์ ดังนั้น สงฆ์จึงเป็น

องค์กรทีพ่ระพทุธเจ้าทรงออกแบบขึน้มาเพือ่ความ

สามัคคีของเหล่าภิกษุในการท�ำกิจการงานหนึ่งๆ 

ให ้ผ ่านพ ้นไปด ้วยดี  (Phramahachanya  

Suddhinano, 1998) ในส่วนของหลักธรรม

ส�ำหรับการปกครองนั้น ตามหลักธรรมค�ำสอน 

ในพระไตรปิฎกจะเรียกว่า “หลักพุทธธรรมกับ

การเมือง” นั่นคือ หลักธรรมที่พระพุทธเจ้าทรง 

ส่ังสอนอนัมนียัยะทีม่คีวามสัมพันธ์เกีย่วข้องกบัรัฐ

หรือกจิกรรมทางด้านความสัมพันธ์ภายในประเทศ

ของชนกลุ่มต่างๆ เป็นต้น หลักการปกครองโดย

ทั่วไปตามแนวพระพุทธศาสนาสามารถวิเคราะห์

ตามแนวคิดของการใช้อ�ำนาจการปกครองเรา

สามารถจ�ำแนกได้ 2 ประการคือ 1) หลักของการ

วิเคราะห์เป็นหลักการเกี่ยวกับการใช้อ�ำนาจ

ทางการปกครองวัตถุประสงค์ เพ่ือเป็นการป้อง



6 Dhammathas Academic Journal Vol. 17 No. 3 (September - December 2017)

ปรามผู้ประพฤติมิชอบด้วยการลงโทษตามสมควร

แก่ความผิดพลาด และ 2) หลักของการวิเคราะห์

เป็นหลักการส่งเสริมยกย่องผู ้กระท�ำความด ี

หรือประกาศเชิดชูเกียรติให้ปรากฏ (Saenburan, 

2015)

5. 	อภิปรายผลการวิจัย
	 ปัจจุบันนั้นในหลายๆ ประเทศทั่วโลก  

ยังมีคติความเชื่อในเรื่อง ระบอบการปกครอง 

แบบประชาธปิไตยเป็นส่วนมาก แต่จะเป็นรปูแบบ

ใดน้ันข้ึนอยูกั่บค่านยิมทางวฒันธรรม ขนบธรรมเนียม 

และประเพณีของท้องถิ่นนั้นเป็นหลัก ปัจจุบัน 

แม้การปกครองแบบประชาธปิไตย จะเป็นระบอบ

การปกครองที่ใช้มากที่สุดแล้วก็ตาม แต่ก็ยังไม่ใช่

ระบอบที่ดีที่สุด ในบางประเทศก็ยังคงใช้ระบอบ

การปกครองแบบอื่นผสมผสานเข ้าด ้วยกัน 

ด้วยจากที่กล่าวว่าการปกครอง คือ งานที่เกี่ยวกับ

รัฐหรือแผ่นดิน การบริหารประเทศเฉพาะท่ี 

เ กี่ ย ว กั บน โ ยบาย ในกา รบริ ห า รประ เทศ  

กิ จการอ� ำนวยความสะดวก และสงบสุ ข  

หรือการควบคุมการบริหารราชการแผ ่นดิน 

การเมือง คือ การด�ำเนินกิจกรรมทางด้านความ

สัมพันธ์ภายในประเทศรวมท้ังระหว่างประเทศ 

ของชนชั้นใดชนช้ันหนึ่ ง  พรรคการเมืองใด

พรรคการเมืองหนึ่ง หมู ่คณะของสังคมหน่ึง  

รวมท้ังส่วนปัจเจกชนหากเราพิจารณาถึงแนวคิด

ในการน�ำหลักธรรมมาใช ้ทางการปกครอง  

จะกล่าวได้ว่า “หลักพุทธธรรมกับการเมือง”  

คอื หลกัธรรมทีพ่ระพทุธเจ้าทรงสัง่สอนอนัมนียัยะ

ที่สัมพันธ์ที่มีความเกี่ยวข้องกับรัฐหรือกิจกรรม 

ทางด้านความสัมพันธ์ภายในประเทศของชน 

กลุ ่มต ่างๆ เป ็นต ้น ซ่ึงหลักพุทธธรรมกับ 

การปกครอง “ธรรมะ” หรือค�ำส่ังสอนของ 

องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าท่ีเกี่ยวข้อง 

กับการบริหารปกครอง สามารถจ�ำแนกได ้ 

เป็น 7 กลุ่ม ประกอบด้วย 1) หลักพุทธธรรม 

ทีใ่ช้ในการวางกรอบบรหิารบ้านเมอืง 2) หลกัพทุธ

ธรรมที่ใช้ในการเป็นผู ้น�ำ 3) หลักพุทธธรรมที่ 

ใช ้ในการพัฒนาประเทศ 4) หลักพุทธธรรม 

ที่ใช้ในการสงเคราะห์คนในสังคม 5) หลักพุทธ

ธรรมที่ใช้ในการวินิจฉัยสั่งการ 6) หลักพุทธธรรม

ที่ใช ้ในการพัฒนาองค์กร 7) หลักพุทธธรรม 

ที่ใช ้ในการวางแผนนโยบาย หลักพุทธธรรม 

ทั้ง 7 หมวดนี้ แท้ที่จริงเป็นการพัฒนาทุกสิ่ง 

ทกุอย่างในฐานะทีส่มัพนัธ์ ซึง่กนัและกนั ต้องได้รบั

การพัฒนาให้ไปด้วยกัน หากจะท�ำให้เกิดการ

พัฒนาแบบยั่งยืนแล้ว จะต้องพัฒนาสิ่งทั้งปวง  

ทั้งทางด้านร่างกาย (กายภาวนา) ด้านสังคม  

(สีลภาวนา) ด้านจิตใจ (จิตตภาวนา) และด้าน

ปัญญา (ปัญญาภาวนา) อันเป็นทุกมุมของชีวิต 

ของคนเรา ดังนั้น หากกล่าวโดยสรุปในแนวคิด 

การปกครองตามพระพุทธศาสนานั้ น  คือ  

การน�ำเอาหลักธรรมค�ำสอนต่างๆ ขององค์สมเด็จ

พระสมัมาสมัพทุธเจ้า ทีท่รงแสดงไว้มาประยกุต์ใช้

ให้เข้ากับสถานการทางการเมืองการปกครอง 

ของพื้นที่นั้นๆ อย่างมีความเหมะสม

6. 	ข้อเสนอแนะ
	 องค ์สม เ ด็จพระ สัม สัมพุทธเจ ้ านั้ น 

ถือเป็นมหาศาสดาเอกของโลก จากค�ำกล่าวของ



7วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 17 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2560)

องค์การสหประชาชาติที่ประกาศไว้ ดังจะเห็นได้

จากหลักธรรมค�ำสอนที่ถูกบัญญัติและบันทึกไว ้

ซึ่ งถูกถ ่ ายทอดต ่อกันมาอย ่ างยาวนานมา 

กว่า 2,500 ปี แนวคดิของการน�ำหลกัธรรมค�ำสอน

มาใช ้ประกอบกับแนวทางทางการปกครอง 

จึงเป็นสิ่งส�ำคัญในล�ำดับต้นๆ ที่ผู้บริหารบ้านเมือง

ต้องพึงตระหนักท้ังในความคิด และต้องน�ำมา

ปฏิบัติให้ได้อย่างเป็รูปธรรมท่ีชัดเจน เพื่อให้การ

ศกึษาวจิยัคร้ังนี ้เกดิผลในทางปฏบัิต ิผูว้จัิยมคีวาม

คิดว ่า ควรจะต ้องมีการศึกษาวิจัยเพิ่มเ ติม 

เพื่อให้เกิดความต่อเนื่องทางการศึกษา รวมทั้ง

การน�ำไปใช้ปฏิบัติได้อย่างเป็นรูปธรรมท่ีชัดเจน 

การศึกษาต่อเนื่องดังกล่าวสามารถสรุปแนวคิด 

ในการศึกษาต่อเนื่อง ดังนี้ื

	 1.	 ศึกษาวิเคราะห์คุณธรรมจริยธรรม

ของนักปกครองตามแนวพระพุทธศาสนา 

จุดมุ ่งหมาย เพื่อใช้เป็นแนวทางในการพัฒนา 

และสร้างเสริมคุณธรรมจริยธรรมของนักปกครอง

เพื่อให้สอดคล้องกับแนวคิดการปกครองตามแนว

พระพุทธศาสนา

	 2.	 การศึกษาวิเคราะห์หลักธรรมใน

พระพุทธศาสนา เพื่ อ พัฒนากฎหมายไทย 

จดุมุง่หมาย เพือ่เป็นประโยชน์ต่อการศกึษาปฏบิตัิ

ต่อไปในอนาคต

	 3.	 การศึกษาวิเคราะห์ การปกครอง 

ตามแนวพระพุทธศาสนา จุดมุงหมายเ พ่ือ 

น�ำรูปแบบการปกครองตามแนวพระพุทธศาสนา

มาปรบัใช้ให้เข้ากบัรปูแบบการปกครองในปัจจบุนั

References 

Changkhounyuan, P. (1995). Political Thought in Tipitaka. 2nd Edition. Bangkok :  

Chulalongkorn University Press.

Keawchotrung, N. (2013). Model and Principle of Government in Tipitaka, Dissertation. 

Doctor of Philosophy in Buddhism. Graduate School : Mahachulalongkornrajvidyalaya 

University.

Panyanuphab, S. (2007). Dhammadhipateyya. http://www.cybervanaram.net/2009-12-17-

14-43-37-13/343-2010-11-23-14-21-44. (Accessed 19 May 2015).

Phradhammakosacharn (Prayoon Dhammacitto). (2006). Buddhist Manangement. Bangkok : 

Mahachulalongkornrajvidyalaya University Press.

Phramahachanya Suddhinano. (1998). Rath-dhamma (Dhamma of State). Bangkok :  

Panyananda Institue.

Phavakantanan, N. (1995). Politics and Government in Buudhism Base on Thinkers and 

Tipitaka Thesis. Master of Political Science. Graduate School : Chulalongkorn  

University.



8 Dhammathas Academic Journal Vol. 17 No. 3 (September - December 2017)

Suksai, P. (2011). Thai Political Conflict Management between 2004-2010. Bangkok : Thailand 

Conflict Management Club.

Saenburan, P. (2015). Dhamma in Government of Buddhism. Humanity and Social Science 

Journal, 31st Year, Vol. 3 (September-December 2014).

Suwannabubpha, P. (1998). State Pholosophy : Eastern and Western Thought. Bangkok : OS 

Printing House.


