
วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2561) 
: 55

การสร้างแรงจูงใจในการทำบุญโดยผ่านระบบสารสนเทศสมัยใหม ่
MOTIVATION OF DONATIONTHROUGH MODEM INFORMATION 

SYSTEMS 

รุ่งฤดี  บุษยช์ญานนท์  
Rungruedee Butjayanon 

มหาวิทยาลัยราชภัฏบุรีรัมย์  
สุชาติ บุษย์ชญานนท์  

Rungruedee Butjayanon  
มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี 

E-mail : rungvdibusychyannth@gmail.com 

บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาแรงจูงใจการทำบุญของชาวพุทธโดยผ่านระบบสารสนเทศ
สมัยใหม่ การใช้เทคโนโลยีสารสนเทศเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการแสวงหาข้อมูลและการเข้าถึงข้อมูล
ข่าวสาร ระบบสารสนเทศช่วยในการค้นหาข้อมูลเพ่ือนำมาตัดสินใจในการทำบุญ  ซึ่งจะเห็นได้ว่าเทคโนโลยี
สารสนเทศเป็นเครื่องมือช่วยให้สามารถรับรู้ข้อมูลข่าวสารเกี่ยวกับการค้นหาการทำบุญในพระพุทธศาสนา
และสถานที่ๆ จะไปทำบุญได้อย่างรวดเร็ว 

คำสำคัญ: แรงจูงใจ,  บุญ,  สารสนเทศ 

Abstract 

 This article aims to study the motives of Buddhist philanthropy through modern 
information systems. The use of information technology is part of the process of seeking 
information and access to information. Information systems help to find information to 
make decisions in philanthropy. It is seen that information technology is a tool to help 
information about the search for merit in Buddhism and places. To be quick to make 
merit 

Keywords: Motivation,  Donation,  Information 

บทนำ 

ในยุคปัจจุบันเราปฏิเสธกันไม่ได้ว่าเทคโนโลยีเข้ามาเกี่ยวข้องกับมนุษย์อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ทำให้
สังคมต้องสัมพันธ์กับเทคโนโลยีทำให้โลกต้องแปรเปลี่ยนไป สังคมโลกเปลี่ยนจากสังคมเกษตรมาเป็นสังคม
แห่งข้อมูลสารสนเทศ ทำให้คนทั่วโลกติดต่อกันได้สะดวกและรวดเร็วขึ้น สิ่งที่เข้ามาในการดำเนินชีวิตของ



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.1 (January-June 2018) 
56:          

 

มนุษย์อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้มีอยู่ 3 อย่างคือ เทคโนโลยีดิจิตอล เทคโนโลยีสารสนเทศ และอินเตอร์เน็ต 
ความเจริญก้าวหน้าทางเทคโนโลยีอันทันสมัย ทำให้ค่านิยมของสังคมเปลี่ยนไปในอดีตคนนับถือคุณค่าทาง
จริยธรรมสูง แต่ปัจจุบันคุณค่าทางจริยธรรมถูกมองว่าเป็นรองจากวัตถุ ในโลกยุคนี้เทคโนโลยี สารสนเทศ
และระบบอินเทอร์เน็ตเป็นปัจจัยสำคัญของมนุษย์ในโลกปัจจุบันอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ต้องพ่ึงพาเทคโนโลยี
ในการดำเนิน ชีวิต  คำสอนของศาสนาพยายามตีความและอธิบายด้วยเทคโนโลยีเพ่ือเชื่อมโยงกับโลกแห่ง
วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี การอธิบายและตีความเพ่ือให้เข้ากับยุคสมัยใหม่อาจเป็นอันตรายต่อหลักคำ
สอนดั้งเดิม แต่ก็ทำให้คนรุ่นใหม่ส่วนหนึ่งมีแนวโน้มจะเชื่อได้ง่ายขึ้น เทคโนโลยีสารสนเทศเป็นเครื่องมือที่
ทำให้คนเข้าถึงได้ง่าย ส่วนหนึ่งอาจเป็นผลดีที่คนจะได้ศึกษาพระพุทธศาสนาในวงกว้างขึ้น แต่อีกส่วนหนึ่งก็
อาจจะเป็นผลเสียคือคนรับรู้ ข่าวสารได้เร็วหากไม่มีภูมิคุ้มกันก็อาจจะหลงเชื่อคำสอนที่ผิดได้ง่าย 
 พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต , 2540) ได้กล่าวถึงสังคมไทยมีความสัมพันธ์กับเทคโนโลยีด้าน
ข่าวสารข้อมูล หรือตัวข่าวสารข้อมูลได้เป็น 4 ประเภทคือ 
 1) พวกตื่นเต้น คนกลุ่มนี้คิดว่าเรานี้ทันสมัยได้เสพข่าวสารที่ใหม่ๆแปลกๆมีของใหม่ๆ เข้ามาเราได้
บริโภค แต่สัมผัสกับข่าวสารและเรื่องราวต่างๆอย่างผิวเผิน เรียกว่าตกอยู่ในกระแส ถูกกระแสพัดพาไหลไป
เรื่อยๆ ไม่เป็นตัวของตัวเอง 

2) พวกตามทัน คนพวกนี้ก็ภูมิใจว่าเรานี่เก่ง ข่าวเกิดที่ไหนๆรู้หมดแผ่นดินไหว เกิดอีโบล่าอะไรที่
ไหนรู้ทันหมด ตามทันแต่ไม่รู้ทันพวกนี้เยอะ รู้ตามข่าว แต่ไม่เข้าถึงความจริงของมัน 

3) พวกรู้ทัน ในกลุ่มนี้นอกจากตามทันแล้ว ยังรู้เข้าใจ เท่าทันมันด้วย ว่ามันเป็นมาอย่างไร มีคุณมี
โทษ มีข้อดีข้อเสียอย่างไร จะมีท่าทีอย่างไร ให้ได้ประโยชน์โดยไม่ถูกครอบงำ 

4) พวกอยู่เหนือมัน เป็นกลุ่มคนที่อยู่เหนือกระแส จึงจะสามารถจัดการกับกระแสได้ เป็นผู้สามารถ
ใช้การเปลี่ยนแปลงให้เป็นประโยชน์ และเป็นผู้นำการเปลี่ยนแปลงมีความสัมพันธ์กับข่าวสารข้อมูลแบบ
เป็นนาย เป็นผู้จัดการ เป็นผู้ใช้มันอย่างแท้จริง  
 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเรื่องเทคโนโลยีคงยังไม่เจริญคำสอนของพระพุทธศาสนาจึงไม่ได้กล่าวถึง
เทคโนโลยีโดยตรง แต่หากจะเทียบเคียงน่าจะเป็นเรื่องของอิทธิปาฏิหาริย์ ซึ่งพระพุทธองค์แสดงไว้ 3 
ประการดังที่ปรากฏในสังคารวสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย 20/500:164) ที่ว่า “ดูกรพราหมณ์ ปาฏิหาริย์
สามอย่างคือ (1) อิทธิปาฏิหาริย์ ฤทธิ์เป็นอัศจรรย์ (2) อาเทสนาปาฏิหาริย์ ดักใจเป็นอัศจรรย์ (3) อนุสาสนี
ปาฏิหาริย์ คำสอนเป็นอัศจรรย์" ในปาฏิหาริย์ทั้งสามประการนั้นมีคำอธิบายไว้ดังนี้ 
 1) อิทธิปาฏิหาริย์ ฤทธิ์เป็นอัศจรรย์ ภิกษุ บางรูปในธรรมวินัยนี้ ย่อมแสดงฤทธิ์ได้เป็นอันมากคือ
คนเดียวเป็นหลายคนก็ได้ หลายคนเป็นคนเดียวก็ได้ ทำให้ปรากฏก็ได้ ทำให้หายไปก็ได้ ทะลุฝากำแพงภูเขา
ไปได้ไม่ติดขัดเหมือนไปในที่ว่างก็ได้ ผุดขึ้นดำลงแม้ในแผ่นดินเหมือนในน้ำก็ได้ เดินบนน้ำไม่แตกเหมือนเดิน
บนดินก็ได้ เหาะไปในไปอากาศเหมือนนกก็ได้ ลูบคลำพระจันทร์พระอาทิตย์ซึ่งมีฤทธิ์มีอานุภาพมากด้วยฝ่า
มือก็ได้ ใช้อำนาจทางกายไปตลอดพรหมโลกก็ได้  

2) อาเทสนาปาฏิหาริย์ ดักใจเป็นอัศจรรย์ ภิกษุ บางรูปในธรรมวินัย นี้ พูดดักใจได้โดยนิมิตว่า ใจ
ของท่านเป็นอย่างนี้ ใจของท่านเป็นแม้ด้วยประการฉะนี้ จิตของท่านเป็นแม้ด้วยประการฉะนี้ว่า ถึงหากเธอ
จะพูดดักใจกะคนเป็นอันมากก็ดี คำที่เธอพูดนั้นก็เป็นเช่นนั้น หาเป็นอย่างอ่ืนไปไม่ดูกรพราหมณ์ ก็ภิกษุบาง
รูปในธรรมวินัยนี้ พูดดักใจโดยนิมิตไม่ได้เลย ก็แต่ว่าพอได้ยินเสียงมนุษย์ อมนุษย์ หรือเทวดาเข้าแล้ว ย่อม
พูดดักใจได้ว่าใจของท่านเป็นอย่างนี้ ใจของท่านเป็นแม้ด้วยประการฉะนี้ จิตของท่านเป็นแม้ด้วยประการ
ฉะนี้ ถึงหากเธอจะพูดดักใจกะคนเป็นอันมากก็ดี คำที่เธอพูดนั้นก็เป็นเช่นนั้น หาเป็นอย่างอ่ืนไม่ ดูกร



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2561) 
: 57 

 

พราหมณ์ ก็ภิกษุบางรูปในธรรมวินัยนี้ พูดดักใจโดยนิมิตไม่ได้เลย ถึงได้ยินเสียงมนุษย์ อมนุษย์ หรือเทวดา
เข้าแล้ว ก็พูดดักใจไม่ได้เลย แต่ว่าพอได้ยินเสียงวิตกวิจารของบุคคลผู้ตรึกตรองเข้าแล้ว ย่อมพูดดักใจได้ว่า 
ใจของท่านเป็นอย่างนี้ ใจของท่านเป็นแม้ด้วยประการฉะนี้ จิตของท่านเป็นแม้ด้วยประการฉะนี้ ถึงหากเธอ
จะพูดดักใจกะคนเป็นอันมากก็ดี คำที่เธอพูดนั้นก็เป็นเช่นนั้น หาเป็นอย่างอ่ืนไปไม่ ดูกรพราหมณ์ ก็ภิกษุ
บางรูปในธรรมวินัยนี้ พูดดักใจโดยนิมิตไม่ได้เลย ถึงได้ยินเสียงมนุษย์ อมนุษย์หรือเทวดาเข้าแล้ว ก็พูดดักใจ
ไม่ได้ ถึงได้ยินเสียงวิตกวิจารของบุคคลผู้ตรึกตรองเข้าแล้วก็พูดดักใจไม่ได้ ก็แต่ว่า กำหนดรู้ใจของผู้ที่
เข้าสมาธิ อันไม่มีวิตกวิจาร ด้วยใจ ของตนว่า ท่านผู้นี้ตั้งมโนสังขารไว้ด้วยประการใด จักตรึกวิตกชื่อโน้นใน
ลำดับจิตนี้ด้วยประการนั้น ถึงหากเธอจะพูดดักใจกะคนเป็นอันมากก็ดี คำที่เธอพูดนั้นก็เป็นเช่นนั้น หาเป็น
อย่างอ่ืนไปไม่  

3) อนุสาสนีปาฏิหาริย์ คำสอนเป็นอัศจรรย์ ภิกษุ บางรูปในธรรมวินัยนี้ พร่ำสอนอยู่อย่างนี้ว่า จง
ตรึกอย่างนี้ อย่าได้ตรึกอย่างนี้ จงมนสิการอย่างนี้ อย่าได้มนสิการอย่างนี้ จงละสิ่งนี้ จงเข้าถึงสิ่งนี้อยู่ ดูกร
พราหมณ์นี้เรียกว่าอนุสาสนีปาฏิหาริย์ 

ในบทความนี้ผู้เขียนต้องการจะชี้ให้เห็นว่าระบบเทคโนโลยีส่งผลต่อการสร้างแรงจูงใจในการทำบุญ
ของชาวพุทธสมัยใหม่ว่าเป็นอย่างไร ถึงแม้ว่าในสมัยพุทธกาลไม่ปรากฏว่ามีเทคโนโลยีก็สามารถ
เปรียบเทียบเกี่ยวกับวิธีการแสดงปาฏิหาริย์ต่างๆ เพ่ือสร้างแรงจูงใจอยากทำบุญในพระพุทธศาสนา ดังนั้น
ผู้เขียนจะได้กล่าวถึงแรงจูงในในการทำบุญทางพระพุทธศาสนา วิธีการทำบุญในพระพุทธศาสนาและการใช้
เทคโนโลยีสารสนเทศในสมัยใหม่ช่วยในการเชิญชวนชาวพุทธให้เกิดความเลื่อมใสทำบุญ ดังที่จะกล่าว
ต่อไปนี้ 
  
การสร้างแรงจูงใจในการทำบุญทางพระพุทธศาสนา  

 เมื่อกล่าวถึงแรงจูงใจในการทำบุญทางพระพุทธศาสนา พระธรรมปิฎก (2538 : 486 – 512) ได้
กล่าวถึงแรงจูงใจในการทำบุญไว้ว่า ความอยากเป็นแรงจูงใจในการการะทำของมนุษย์ ซึ่งความอยากนั้นมี
ทั้งฝ่ายดีและฝ่ายชั่วร้าย ความอยากในฝ่ายดี คือความพอใจ ชอบใจ ยินดี ความรักใคร่ต้องการที่จะทำความ
ดีงามที่เกื้อกูลต่อการทำความดี เป็นกุศล เรียกว่า “ฉันทะ” ส่วนความอยากฝ่ายชั่วร้าย คือความชอบพอใจ 
ยินดี รักใคร่ ต้องการในสิ่งที่ไม่ดีอันไม่เกื้อกูลต่อการทำความดี เป็นอกุศล เรียกว่า “ตัณหา” การสร้าง
แรงจูงใจในทางพระพุทธศาสนาได้มีการกล่าวถึงแรงจูงใจเอาไว้ดังรายละเอียดต่อไปนี้ 

1. มิติการสร้างแรงจูงใจว่าด้วยตัณหา การสร้างแรงจูงใจตามหลักทางพระพุทธศาสนาต้องเกิด
จากความอยากที่จะกระทำสิ่งใดสิ่งหนึ่งเป็นแรงบันดานใจที่อยากทำ ความอยากเรียกว่า ตัณหา  คำว่า 
“ตัณหา” ส่วนมากจะมองเกี่ยวกับความรักใคร่ทางกามารมณ์ แต่ถ้ามองในมิติทางพระพุทธศาสนา ตัณหา 
หมายถึง ความอยาก ความกระหาย ความทะยานอยาก  จะเห็นได้ว่าผู้ต้องการทำบุญก็ต้องมี ความอยาก
เป็นพ้ืนฐานที่อยากจะทำบุญเกิดขึ้นก่อน ความอยากหรือตัณหาทางพระพุทธศาสนาถือว่าเป็นเครื่องมือ
สร้างแรงจูงใจในการกระทำของมนุษย์ซึ่งมีทั้งฝ่ายที่เป็นอกุศลและกุศล  ดังนั้น การสร้างแรงจูงใจอยาก
ทำบุญในทางพระพุทธศาสนาที่เรียกว่า ตัณหา แบ่งเอาไว้ 3 ด้าน คือ 

 1) กามตัณหาการสร้างแรงจูงใจที่อยากทำบุญที่เกี่ยวข้องกับกามคุณ 5 กล่าวคือ ทำบุญเพ่ือ
ปรารถนาให้ได้รูป เสียง กลิ่น รส และสัมผัส  จึงเป็นแรงจูงใจใคร่อยากจะทำบุญเพ่ือปรารถนาในสิ่งที่ตน
ต้องการนั้นๆ จึงเป็นสาเหตุทำให้อยากทำบุญ 



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.1 (January-June 2018) 
58:          

 

 2) ภวตัณหาการสร้างแรงจูงใจที่อยากทำบุญเพ่ืออยากจะมี อยากจะเป็นในสิ่งที่ตนไม่มี ไม่
เป็น หากมีแล้วก็อยากให้มีมากยิ่งขึ้น กล่าวได้ว่าเป็นความอยากที่มีเงื่อนไขโดยอาศัยความดีงามเป็น
เครื่องมือในการสร้างแรงจูงใจในการทำความดีหรือทำบุญ เพ่ือให้ได้ในสิ่งที่ตนปรารถนาที่ เกี่ยวข้องกับการ
ได้ภพภูมิที่สูงขึ้นกระทั้งอาจได้บรรลุธรรมชั้นสูงถึงอนาคามีผล เพ่ือให้ได้เสวยวิมุตติสุขในโลกภายหน้า จะ
เห็นว่าผู้บำเพ็ญบุญก็มีแรงจูงใจ ปรารถนา ความอยาก ที่แตกต่างกัน  

 3) วิภวตัณหา สร้างแรงจูงในการทำบุญเพ่ือดับสิ้นหรือขาดสูญ โดยปรารถนาให้ตนนั้นไม่ต้อง
มี ไม่ต้องเป็นอยู่ ซึ่งเป็นความปรารถนาขั้นสูงสุดในทางพระพุทธศาสนาคือการได้บรรลุเป็นพระอรหันต์ดับ
สิ้นซึ่งความอยากมี อยากเป็น หมดสิ้นซึ่งกิเลสทั้งปวง 
จากที่กล่าวมาทั้ง 3 ด้าน ถือว่าเป็นการสร้างแรงจูงใจหรือปรารถนาในทางพระพุทธศาสนาเพ่ือจะกระทำสิ่ง
หนึ่งสิ่งใดที่ตนปรารถนา  คำว่า “ตัณหา” ว่าเป็นคำกล่าวแบบกลางมีทั้งดีและไม่ดี อย่างไรก็ตามความ
ปรารถนาหรือความอยากก็เป็นแรงจูงใจให้บุคคลได้สร้างความดีในสิ่งที่ตนปรารถนาแตกต่างกันล้วนเริ่มต้น
ที่ความอยาก (ตัณหา) 
 2. มิติการสร้างแรงจูงใจว่าด้วยหลักอิทธิบาท หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาได้วางหลักแรงจูงใจ
ในการทำบุญให้ประสบความสำเร็จ เรียกว่า อิทธิบาท 4 ประกอบด้วย ฉันทะ ความพึงพอใจ ความชื่นชอบ
ในการที่จะทำบุญ  วิริยะ ความเพียรพยามเอาชนะความตระหนีเพ่ือที่จะสร้างแรงจูงใจในการทำบุญ จิตตะ 
ความเป็นผู้มีจิตมุ่งมั่นจะสร้างแรงจูงใจในการทำบุญให้สำเร็จ  วิมังสา รู้จักพิจารณาใคร่ครวญขวนขวายใน
การแสวงหาที่จะสร้างแรงจูงใจในการทำบุญให้สำเร็จ จะเห็นได้ว่าหลักคำสอนที่เป็นแรงจูงใจในการทำบุญ
ให้ประสบความสำเร็จตามหลักอิทธิบาท พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต 2558 : 561) ได้กล่าวถึงอิทธิ
บาท 4 คุณเครื่องให้ถึงความสำเร็จ 4 ประการคือ ฉันทะ ความพอใจรักใคร่สิ่งนั้น วิริยะ ความพยายามทำ
สิ่งนั้น จิตตะ ความเอาใจฝักใฝ่สิ่งนั้น วิมังสา ความพิจารณาใคร่ครวญหาเหตุผลในสิ่งนั้น เป็นหลักธรรมใน
ทางาพระพุทธศาสนาที่เป็นแรงจูงใจสำคัญอย่างยิ่งที่จะสามารถนำไปใช้แรงจูงใจในการแสวงบุญให้เกิด
ประสิทธิภาพและประสิทธิผลสูงสุดให้บรรลุเป้าหมาย ในคัมภีร์มหาปรินิพพานสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
10/179:127) ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ตรัสเกี่ยวกับอิทธิบาท 4 เอาไว้ว่า “อานนท์... อิทธิบาล 4 ผู้ใดผู้หนึ่งเจริญ
ทำให้มากแล้ว ทำให้เป็นดุจยานแล้ว ทำให้เป็นที่ตั้งแล้ว ให้ตั้งมั่นแล้ว สั่งสมดีแล้ว ปรารภดี ผู้นั้นเมื่อมุ่งหวัง 
พึงดำรงอยู่ได้ 1 กัปหรือเกินกว่า 1 กัป อิทธิบาท 4 พระตถาคตเจริญ ทำให้มากแล้ว ทำให้เป็นดุจยานแล้ว 
ทำให้เป็นที่ตั้งแล้ว ให้ตั้งมั่นแล้ว สั่งสมดีแล้ว ปรารภดีแล้ว ตถาคตเมื่อมุ่งหวังพึงดำรงอยู่ได้ 1 กัปหรือเกิน
กว่า 1 กัป” จะเห็นได้ว่าอิทธิบาท 4 เป็นแรงจูงใจที่จะทำให้เกิดความมุ่งหวังให้ชีวิตดำรงอยู่ตลอดกัปหนึ่ง
หรือมากกว่านั้นด้วยความเพียรพยามทำให้สำเร็จตามที่ปรารถนาหรือตามที่มุ่งหวัง  และได้กล่าวถึงอิทธิ
บาท 4 ว่าเป็นการเจริญ ดังปรากฏในอิทธิบาทวิภังค์ สุตตันตภาชนีย์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย35/434: 343) 
ได้กล่าวถึงอิทธิบาท 4 ไว้ว่า “คำว่าเจริญอิทธิบาท มีอธิบายว่า ภิกษุเสพ เจริญ ทำให้มากซึ่งธรรมเหล่านั้น 
เพราะฉะนั้นจึงเรียกว่า เจริญอิทธิบาท” ในอิทธปาทวิภังค์ อภิธรรมภาชนีย์ กล่าวถึงอิทธิบาท 4  คือ  

1) ฉันทิทธิบาท ธรรมที่เป็นเหตุให้ประสบความสำเร็จคือ ฉันทะ  
2) วิริยิทธิบาท ธรรมที่เป็นเหตุให้ประสบความสำเร็จคือ วิริยะ 
3) จิตติทธิบาท ธรรมที่เป็นเหตุให้ประสบความสำเร็จคือ จิตตะ 
4) วิมังสิทธิบาท ธรรมที่เป็นเหตุให้ประสบความสำเร็จคือ วิมังสา  

ในหนังสืองานคือชีวิต ชีวิตคืองานบันดาลสุขของพระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทภิกขุ , มปป.)  
ได้กล่าวถึงอิทธิบาท 4 ไว้ว่า "ข้อธรรมที่เป็นบันไดแห่งความสำเร็จในการปฏิบัติกิจทุกอย่าง ประกอบด้วย 



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2561) 
: 59 

 

ฉันทะ ความพอใจในเรื่องที่เราจะทำ วิริยะ ความเพียรไม่ท้อถอยในการประกอบกิจนั้นๆ จิตตะ เอาใจใส่ไม่
ทอดธุระในเรื่องนั้นๆ วิมังสา จะต้องทำงานั้นต่อไป บันใดสู่ความสำเร็จ 4 ประการที่กล่าวนี้ข้อสำคัญสุด” 
จะเห็นได้ว่า แรงจูงใจหรือบันดาลใจสู่ความสำเร็จต่างๆ ได้ก็ต้องอาศัยอิทธิบาล 4 ประการช่วยจึงจะประสบ
ความสำเร็จและนำความสุขมาให้กับตน  สุชีพ ปุญญานุภาพ (2539) ได้กล่าวถึง อิทธิบาท 4 ว่า “อิทธิบาท 
4  คือคุณเครื่องให้บรรลุความสำเร็จ 4 อย่าง ได้แก่ (1) ฉันทะ ความพอใจรักใคร่ในสิ่งนั้น (2) วิริยะ ความ
เพียร  (3) จิตตะ เอาใจฝักใฝ่  (4) วิมังสา ใช้ปัญญาพิจารณาสอบสวน แล้วแสดงความต่างกัน เพีงฝ่ายพระ
อภิธรรมเจริญโลกุตรฌานประกอบด้วย อิทธิบาท” และ (ปิ่น มุทุกันต์ , 2535) ได้กล่าวถึงอิทธิบาท 4 ไว้ว่า 
“อิทธิ” แปลว่า ฤทธิ์  “บาท” แปลว่า ทางปฏิบัติ รวมกันเข้าเป็นศัพท์เดียว อิทธิบาท แปลว่า ทางปฏิบัติ
บันเพ่ือให้เกิดฤทธิ์ ฤทธิ์ของคนสามัญก็คือการทำงานให้สำเร็จสมประสงค์เพราะฉะนั้น อิทธิบาทจึงแปลว่า 
คุณเครื่องสำเร็จความประสงค์หรืออีกอย่างคือปฏิปทาแห่งความสำเร็จ” จะเห็นได้ว่าแรงจูงใจที่จะประสบ
ผลสำเร็จได้ก็ต้องมีอิทธิบาท 4 ประการเป็นเครื่องมือสู่ความสำเร็จตามประสงค์ 

เมื่อกล่าวโดยสรุปเกี่ยวกับแนวคิดทางพระพุทธศาสนาที่มีต่ออิทธิบาล 4 ว่าเป็นแรงจูงใจทำให้เกิด
การอยากทำบุญในทางพระพุทธศาสนา ซึ่งพบว่าอิทธิบาท 4 ได้มีนักคิด นักวิชาการต่างๆ ได้กล่าวถึงอิทธิ
บาท 4 ว่าเป็นธรรมอันสำคัญยิ่งที่เป็นเชิงหลักการสำคัญที่จะทำให้คนปฏิบัติมีแรงจูงใจสู่จุดมุ่งหมาย
ความสำเร็จของชีวิต หลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาเป็นหลักธรรมอันยิ่งใหญ่ เป็นไปตามธรรมชาติที่
กำหนดไว้อย่างพอเพียง ไม่ทำให้สังคมเดือดร้อน มีความสุขทั้งกาย วาจา และใจ สามารถเป็นแหล่งยึด
เหนี่ยวจิตใจผู้ต้องการสำเร็จ ผู้ที่ต้องการสำเร็จในอาชีพการงานหรือในการบำเพ็ญบุญกุศลก็จะต้องมี
แรงจูงใจในการประพฤติปฏิบัติครบตามหลักธรรมอิทธิบาท 4 ก็จะพัฒนาสู่ความสำเร็จอย่างแท้จริง 

3. มิติการสร้างแรงจูงใจว่าด้วยหลักพรหมวิหาร  หลักธรรมในการสร้างแรงจูงใจที่มีต่อเพ่ือน
มนุษย์ที่พึงกระทำต่อกัน เพ่ือให้สังคมมีความสุข เรียกว่า พรหมวิหาร 4 ประกอบด้วย (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 35/642: 426) 

 1) เมตตา คือแรงจูงใจเพ่ือปรารถนาดีไมตรีที่ดีต่อผู้อ่ืน สร้างแรงจูงใจต้องการที่จะช่วยเหลือ
ให้ทุกคนประสบประโยชน์และความสุข ตรงกันข้ามกับความเกลียดที่จะให้เป็นทุกข์ เมตตาเป็นแรงจูงใจ
หรือเป็นเครื่องปลูกอัธยาศัยเอ้ืออารี ทำให้มีความหนักแน่นในอารมณ์ ไม่ร้อนวู่วามเป็นเหตุให้เกิดความรู้สึก
เป็นมิตร ไม่เป็นศัตรู ไม่เบียดเบียนใคร แม้สัตว์เล็กเพียงไหนให้เดือนร้อนทรมานด้วยความเกลียด โกรธ 
หรือสนุกก็ตาม 

 2) กรุณาคือแรงจูงใจอยากจะช่วยเหลือผู้อ่ืนให้พ้นจากความทุกข์ ฝักใฝ่ใจที่จะปลดเปลื้อง
บำบัดความทุกข์อยากเดือดร้อนของคนและสัตว์ทั้งหลาย ตรงกันข้ามกับความเบียดเบียนเป็นเครื่องปลูก
อาศัยเผื่อแผ่เจือจาน ช่วยผู้ที่ประสบทุกข์ยากต่างๆ ความกรุณานี้เป็นแรงจูงใจที่สำคัญหนึ่งที่พระพุทธเจ้า
ทรงอยากจะช่วยเหลือต่อเวไนยสัตว์ทั้งหลายให้หลุดพ้นจากทุกข์  

 3) มุทิตาคือแรงจูงใจที่พลอยยินดี เมื่อเห็นผู้อ่ืนอยู่ดีมีสุข มีจิตใจแช่มชื่น เบิกบานเมื่อเห็นผู้อ่ืน
ทำคุณงามความดีประสบความสำเร็จก้าวหน้าก็พลอยยินดีบันเทิงใจด้วย พร้อมที่จะช่วยส่งเสริมสนับสนุน 
ตรงกันข้ามกับความริษยาในความดี เป็นเครื่องปลูกอัธยาศัยส่งเสริมความดี ความสุข ความเจริญของกัน
และกัน 

 4) อุเบกขาคือแรงจูงใจที่วางใจเป็นกลาง โดยมองเห็นความเป็นจริงด้วยการวางจิตสม่ำเสมอ
มั่นคง เที่ยงตรงดุจตราชั่ง มองเห็นบุคคลจะได้รับผลดีหรือชั่ว ตามสมควรแก่เหตุผล ในเวลาที่ผู้อื่นถึงความ
วิบัติก็วางใจเป็นกลาง ไม่ดีใจว่าศัตรูถึงความวิบัติ ไม่เสียใจว่าคนที่รักถึงความวิบัติ  พิจารณาตามกฎแห่ง



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.1 (January-June 2018) 
60:          

 

กรรม คนทุกคนมีกรรมเป็นของตน เป็นทายาทแห่งกรรมที่ตนได้ทำไว้ อุเบกขาเป็นแรงจูงใจปลูกฝังอัธยาศัย
ให้เพ่งเล็งถึงความผิดถูก ชั่วดี เป็นสำคัญ ทำให้สามารถวางใจเป็นกลางยุติธรรมหลักธรรมทั้ง 4 ประการนี้
เป็นเครื่องมือในการสร้างแรงจูงใจให้มนุษย์มีจิตใจประเสริฐดุจดังพระพรหม เมื่อสร้างแรงจูงใจมีจิตคิด
เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา ต่อบุคคลและสัตว์ทั้งหลาย โดยที่ไม่เลือกเจาะจงบุคคลใด จิตคิดที่จะ
ทำบุญก็จะประสบความสุขท่ีได้ช่วยเหลือผู้อ่ืนให้มีความสุข ไม่ได้คิดที่จะริษยาโกรธเกลียดใครก็จะได้บุญคือ
ความสุขมาก  

4. มิติการสร้างแรงจูงใจว่าด้วยศรัทธาในกาลามสูตร  หลักศรัทธาในการสร้างแรงจูงใจที่
พุทธศาสนิกชนควรเรียนรู้และนำไปใช้ในการทำบุญด้วยอาศัยหลักแห่งเหตุผลตามกาลามสูตร สร้าง
แรงจูงใจในความเชื่อศรัทธาใคร่ครวญด้วยเหตุผล  ซึ่งการสร้างแรงจูงใจทำบุญศรัทธาในกาลามสูตรทาง
พุทธศาสนา (พระไตรปิฎกภาษาไทย10/179: 127) 

 1. มา อนุสฺสสเวน  อย่าสร้างแรงจูงใจอยากทำบุญเพียงฟังต่อๆ กันมา ต้องรับข่าวสารที่มี
ข้อมูลชัดเจนด้วยการใช้ดุลพินิจพิจารณาอย่างรอบคอบ 

 2. มา ปรมฺปราย อย่าสร้างแรงจูงใจอยากทำบุญเพียงทำตามๆ กันมา เห็นอะไรก็ทำตามๆ กัน
ไป 

 3. มา อิติกิราย  อย่าสร้างแรงจูงใจอยากทำบุญเพียงเสียงการเล่าลือกันมาแล้วก็ทำตามกัน  
 4. แมา ปิฎกสมฺปทาเนน อย่าสร้างแรงจูงใจอยากทำบุญเพียงการอ้างคัมภีร์ว่าน่าเชื่อถือ 
 5.แมา ตกฺกกเหตุ อย่าสร้างแรงจูงใจอยากทำบุญเพียงถูกต้องตามหลักเหตุผลดูแล้วน่าเชื่อถือ 
 6. มา นยเหตุ อย่าสร้างแรงจูงใจอยากทำบุญเพียงถูกต้องตามเหตุผลทางนยะหรือสมมติฐาน

ที่ถูกต้อง  
 7. มา อาการปริวิตฺเกน อย่าสร้างแรงจูงใจอยากทำบุญเพียงรับเอามาเชื่อด้วยการตรึกตาม

อาการ 
 8. มา ทิฎฺฐินิชฺฌานกฺขนฺติกา อย่าสร้างแรงจูงใจอยากทำบุญเพียงด้วยเหตุเพียงสักว่าข้อความ

นั้นตรงกับความเห็นของตน 
 9. มา ภพฺพรูปตาย อย่าสร้างแรงจูงใจอยากทำบุญเพียงเหตุสักว่าผู้พูดน่าเชื่อถือ 
 10. มา สมโณ โน ครูติ อย่าสร้างแรงจูงใจอยากทำบุญเพียงเหตุสักว่าเป็นครูของตนตามหลัก

กาลามสูตร 10 จะเห็นว่าพุทธบริษัทเวลาทำบุญก็จะกระทำโดยไม่ได้ใช้วิจารณญาณพิจารณาว่าถูกต้อง
หรือไม่ ดังนั้นพระพุทธเจ้าจึงทรงตรัสให้พิจาณาให้ดีก่อนการทำบุญ ดังนั้น แรงจูงใจที่ทำให้ชาวพุทธยุค
ปัจจุบันจะรับข่าวสารทางสารสนเทศอย่างรวดเร็ว อย่างไรก็ต้องใช้หลักกาลามสูตรมาพิจารณาก่อนทำบุญ 
เพราะการใช้ข้อมูลข่าวสารสารสนเทศก็มีการชักชวนที่เป็นจริงบ้าง และไม่จริงบ้าง  การใช้แรงจูงใจการ
ทำบุญจึงจำเป็นต้องใช้หลักกาลามสูตรช่วยในการพิจารณา 

5. มิติการสร้างแรงจูงใจเกี่ยวข้องกับกิเลสการสร้างแรงจูงใจที่เกี่ยวข้องกับกิเลส  (พระพรหม
คุณาภาณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) กิเลสคือสิ่งที่ทำให้จิตใจเศร้าหมองที่แฝงอยู่ในความรู้สึกนึกคิด จิตใจขุ่นมัว
ไม่บริสุทธิ์ เป็นเครื่องปรุงแต่งความคิดให้ทำกรรม ซึ่งไปสู่ปัญหาความยุ่งยาก เดือดร้อนและความทุกข์ เมื่อ
บุคคลมีความต้องการบุญด้วยเหตุอย่างใดอย่างหนึ่งแล้วก็ตาม แรงจูงใจหรือแรงผลักดันให้บุคคลนั้นได้
กระทำออกมาทั้งทางบวกและทางลบ หากบุคคลนั้นมีความต้องการที่จะทำบุญที่เกิดจากแรงศรัทธาไม่ได้
หวังผลตอบแทนใดๆ ก็เป็นลักษณะแรงจูงใจที่เกิดไปในทางบวก แต่ก็มีพุทธบริษัทบางคนก็มีแรงจูงใจในการ
ทำบุญที่เจือด้วยกิเลสโดยปรารถนาในสิ่งที่เป็นไปได้อยากเช่น ทำบุญ 10 บาท แต่ปรารถนาให้ถูกหวย



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2561) 
: 61 

 

รางวัลที่ 1 การทำบุญที่มีแรงจูงใจเพ่ือปรารถนาในสิ่งที่มากกว่า จึงเรียกว่า แรงจูงใจอยากทำบุญด้วยกิเลส 
ซึ่งหมายถึงสิ่งที่ทำให้จิตใจเศร้าหมองและเร่าร้อน (พระพรหมคุณาภาณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) , 2558) กิเลสครอบ
จิตใจของสัตว์โลกแบ่งออกเป็น 3 ประเภท คือ 

 1. อนุสยกิเลส  แรงจูงใจที่เกิดจากกิเลสที่นอนเนื่องอยู่ในสันดาน หมายถึงกิเลสอย่างละเอียด
ที่สะสมอยู่ในภวังคจิตหรือจิตใต้สำนึกของคนเรา  

 2. ปริยุฏฐานกิเลส แรงจูงใจที่เกิดจากกิเลสที่พลุ่งพลานขึ้นมารุมเร้าอยู่ในจิตใจ หมายถึงกิเลส
ที่มีแรงจูงใจทางอารมณ์มากระทบจิตใต้สำนึกที่นอนอยู่ในอนุสยกิเลสฟุ้งกระจายทำให้จิตใจขุ่นมัวและ
ฟุ้งซ่านเปลี่ยนฐานะกลายยเป็นปริยุฏฐานกิเสลในทันที 

 3. วิติกกมกิเลส แรงจูงใจที่เกิดจากกิเสลอย่างหยาบที่เป็นเหตุให้ล่วงละเมิดออกมาทางกาย
และวาจา หมายถึงกิเลสอย่างหยาบที่ฟุ้ง วุ่นวายและเร่าร้อนมากจนปรากฏออกมาเป็นพฤติกรรมทางกาย
และทางวาจา ทำให้บุคคล ครอบครัว และสังคมเดือดร้อน  
          จะเห็นว่ากิเลสเกี่ยวข้องกับแรงจูงใจอย่างมีนัยสำคัญที่ว่า กิเลสเป็นสิ่งที่มนุษย์มีอยู่ในขันธสันดาน
หากมีแรงจูงใจที่ทำให้บุคคลต้องการก็จะแสดงพฤติกรรมต่างๆ ที่ตนเองต้องการ ดังนั้นกิเลสจึงเป็นแรงจูงใจ
ที่ทำให้บุคคลแสดงพฤติกรรมออกมาทั้งในแง่บวกและแง่ลบ ถ้ามีแรงจูงใจที่เป็นไปในทางบวกก็จะประสบ
ความสุข สงบ หากบุคคลมีแรงจูงใจในแง่ลบก็จะมีผลกระทบทั้งตนเองและบุคคลอ่ืน  

จากที่กล่าวมาจะเห็นว่าแรงจูงใจในการทำบุญของพุทธบริษัทในยุคปัจจุบันมีมิติในการอยากทำบุญ
ในรูปแบบต่าง ๆ โดยการรับข้อมูลข่าวสารจากระบบสารสนเทศชวนเชื่อเพ่ือให้พุทธศาสนิกชนได้เข้าไป
ทำบุญตามสถานที่ต่าง ๆ โดยอาศัยแรงศรัทธาหรือแรงจูงใจในการอยากทำบุญตามวิถีของชาวพุทธด้วยการ
ให้ทาน ด้วยอยากทำบุญจากความอยาก (ตัณหา) ทำบุญเสร็จแล้วปรารถนาอยากได้สิ่งโน้นสิ่งนี้จึงอยาก
ทำบุญหรืออยากทำบุญด้วยความเป็นผู้มีจิตใจอ่อนโยนอยากช่วยเหลือเพ่ือนมนุษย์ให้มีความสุขโดยไม่
ปรารถนาสิ่งใด ๆ (พรหมวิหารธรรม) ดังนั้นชาวพุทธต้องใช้หลักกาลามสูตรในการพิจารณาในการทำบุญ
โดยใช้ปัญญาเป็นแรงจูงใจที่จะทำบุญหรือกล่าวได้ว่าทำบุญโดยใช้ปัญญานำมิใช่เอากิเลสมาเป็นตัวนำในการ
สร้างแรงจูงใจในการทำบุญ จะเห็นว่ามีชาวพุทธมิใช่น้อยที่ทำบุญด้วยการนำของกิเลสจึงทำบุญเป็นต้นว่า
ปรารถนาอยากให้ร่ำรวยจึงทำบุญหรือผิดหวังในสิ่ งที่ตนไม่สมปรารถนาจึงทำบุญ ทำบุญตามแรงกิเลส 
อย่างไรก็ตามในบทความนี้จะได้กล่าวถึงวิธีการทำบุญในพระพุทธศาสนาว่าเป็นอย่างไร ดังที่จะกล่าว
ต่อไปนี้ 
 

การทำบุญในพระพุทธศาสนา 

 ตามพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์  (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) ได้ให้
ความหมายคำว่า “บุญ” ไว้ว่า เครื่องชำระสันดาน ความดี กรรมดี ความประพฤติชอบทางกาย วาจา และ
ใจ กุศลกรรม ความสุข กุศลธรรม ซึ่งในบทความนี้จะได้กล่าวถึงการทำบุญของชาวพุทธในมิติต่าง ๆ ที่ต่อ
ความเชื่อในการทำบุญเป็นอย่างไร 
 1. มิติการทำบุญตามความเชื่อในพุทธศาสนา บุญคือสิ่งที่ดีงามโดยปกติมักจะใช้กับศาสนาต่างๆ 
ดังพระพุทธศาสนาก็จะเรียกงานบุญหลายอย่าง เชน งานบุญออกพรรษา งานบุญกฐิน งานบุญเข้าพรรษา 
เป็นต้น แม้ศาสนาคริสต์ก็จะเรียกผู้นำศาสนาว่า นักบุญ หรือศาสนาอิสลามก็จะมีประเพณีถือศีลอดหรือไป
แสวงบุญที่นครเมกกะ ดังนั้นบุญเป็นชื่อของความสุข  ความเจริญทั้งทางร่างกายและจิตใจอันก่อให้เกิด
ความผ่องแผ้ว สงบ ความพึงพอใจในการทำความดีให้สูงขึ้นไป ดังพุทธพจน์ที่ว่า (พระไตรปิฎกภาษาไทย 



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.1 (January-June 2018) 
62:          

 

25/11 – 19:17-30) “ผู้ทำบุญแล้ว ย่อมบันเทิงในโลกนี้ ละไปแล้ว ย่อมบันเทิง ชื่อว่า ย่อมบันเทิงในโลกท้ัง
สอง เขาเห็นความบริสุทธิ์แห่งกรรมของตนแล้ว ย่อมบันเทิงปราโมทย์...ถ้าบุคคลจะทำบุญ ควรทำบุญนั้น
บ่อยๆ ควรทำความพอใจในบุญนั้น เพราะว่าการสั่งสมบุญนำความสุขมาให้...ไม่ควรดูหมิ่นต่อบุญว่า มี
ประมาณน้อย จักไม่มาถึง แม้หม้อน้ำย่อมเต็มได้ด้วยหยาดน้ำที่ตกฉันใด ผู้มีปัญญาสั่งสมบุญแม้ทีละน้อยๆ 
ย่อมเต็มได้ด้วยบุญ ฉันนั้น” จะเห็นได้ว่าบุญในทางพระพุทธศาสนาเป็นความสุข ความพอใจในส่วนที่ตนทำ 
ไม่ว่าสิ่งที่ทำนั้นจะมากหรือน้อยก็ตามล้วนเป็นบุญทั้งสิ้น เมื่อทำให้เกิดความสุขถือว่าย่อมได้บุญมาก บุญนั้น
เป็นสิ่งที่โจรลักขโมยไม่ได้ บุญเป็นสิ่งที่จะนำสัตว์ไปสู่โลกหน้า ดังพุทธพจน์ที่ว่า (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
15/159: 50) “บุญอันโจรนำไปไม่ได้ บุญเป็นที่พ่ึงของสัตว์ในโลกหน้า ควรทำบุญอันเป็นเหตุนำสุขมาให้” 
(สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2535) ได้กล่าวถึงบุญเอาไว้ว่า “บุญ ได้แก่คุณชาติที่ชำระสันดานให้ผ่อนใส่ กล่าวโดย
เหตุได้แก่การทำความดี กล่าวโดยผลได้แก่ความสุข” และ (ปิ่น มุทุกันต์ ,  2534) ได้ให้ความหมายเกี่ยวกับ
บุญไว้ว่า “คำว่า บุญ ตามความหมายของพระพุทธศาสนา หมายถึงอาการที่จิตดีขึ้น เจริญขึ้น พัฒนาการไป
ในทางที่ดี แต่ความดีขึ้นของจิตนั้น ส่วนใหญ่ก็คือความบริสุทธิ์สะอาด อีกอย่างหนึ่ง ค่ำว่า “บุญ” หรือ 
“ปุญญะ” แปลว่า ขาว สะอาด ผุดผ่อน การกระทำที่เรียกว่า “บุญ” ต้องเป็นการกระทำที่ทำให้จิต
เปลี่ยนแปลงสภาพไปในทางที่ดีขึ้น” จะเห็นได้ว่า คำว่า “บุญ” เป็นชื่อของความสุข ความสงบ และเป็น
เครื่องชำระจิตใจให้บริสุทธิ์ นำมาซึ้งความสุข จึงชื่อว่าได้บุญ บุญในพระพุทธศาสนาได้อธิบายเกี่ยวกับบุญ
เอาไว้ดังนี้ 
 1.1 ความสำคัญของบุญในพระพุทธศาสนา บุญเปรียบเสมือนกับคุณเครื่องค้ำจุนจิตให้หายจาก
เครื่องเศร้าหมอง เปรียบดังน้ำสะอาดชำระล้างสิ่งโสโครกให้สะอาด บุญเป็นเครื่องชำระจิตใจของมนุษย์เรา
โดยเฉพาะ ดังสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส (2529 : 263-264)  ได้ทรงนิพนธ์ไว้ว่า 
“บุญ ธรรมชาติอันเกิดขึ้นในจิตสันดานแล้ว ชำระจิตสันดานนั้นให้หมดจด ผ่องแผ้ว ชื่อว่า บุญ นี้กำหนด
โดยลักษณะ บุญนั้นจำแนกโดยประเภทออกไปได้อีกเป็น 2 เป็น 3 เป็น 4  ดังที่กล่าวต่อไปนี้ บุญ 2 นั้น คือ
บุญอันเป็นทั้งกุศล เป็นทั้งมูลแห่งกุศลอ่ืน รวมเรียกว่า กุศลมูล 1 บุญเป็นเพียงกุศล 1 อโลภะอโทสะ และอ
โมหะ 3 นี้เป็นกุศลมูล ทาน ศีล ภาวนา เป็นเพียงกุศล อธิบายว่า ชนผู้ไม่โลภแล้วย่อมบริจากทาน ไม่ดุร้าย
จึงอาจรักษาศีล ไม่หลงแล้วย่อมเจริญภาวนา  บุญ 3 นั้น คือเป็น กายกรรม สำเร็จด้วยกาย 1 เป็นวจีกรรม 
สำเร็จด้วยวาจา 1 เป็นมโนกรรมสำเร็จด้วยใจ 1 นี้ได้แก่กายสุจริต วจีสุจริต มโนสุจริต โดยลำดับกัน ทาน 
ศีล ภาวนา อนเป็นบุญกิริยาวัตถุ ฐานสำหรับทำบุญก็จัดเป็น 3  และบุญ 4 นั้นคือบุญเป็นกามาวจร ได้แ ก่
บุญอันเป็นภูมิของสามัญสัตว์ผู้เสพกาม 1 บุญเป็นราวจร ได้แก่บุญอันเป็นภูมิของท่านผู้ได้ฌานมีรูปเป็น
อารมณ์ 1 บุญเป็นอรูปาวจร ได้แก่บุญอันเป็นภูมิของท่านได้ฌานมีอรูปธรรมเป็นอารมณ์ 1 บุญเป็นโลกุตตร 
ได้แก่บุญอันเป็นภูมิของพระอริยบุคคล บุญมีลักษณะประเภทดังแสดงมานี้ บุญในที่นี้หมายเอาบุญอันเป็น
ส่วนโลกียะ ไม่ถึงโลกุตตระ กล่าวโดยเฉพาะเจาะจงเอาบุญเป็นกามาวจร คนผู้ตั้งใจทำบุญจริงๆ ย่อมไม่มุ่ง
ผลภายนอก เป็นต้นว่า ลาภ ยศ และสรรเสริญ ย่อมอ่ิมใจด้วยผลภายใน กล่าวคือความรู้สึกว่าได้ทำความดี
ไว้ สมเด็จพระบรมศาสดา จะทรงแสดงความอ่ิมใจ อย่างนี้ ดังที่ว่า ปุญฺญํ เม กตนฺติ นนฺทติ เขาย่อมยินดีว่า 
เราได้ทำบุญไว้แล้ว ดังนี้ เขาได้ความอ่ิมใจอันเป็นนิรามิส คือไม่เจือด้วยเหยื่อเครื่องล่อใจอย่างนี้ในโลกแล้ว 
ย่อมอาจพยากรณ์ตนได้ว่า จักมีสุคติเป็นที่ไปในเบื้องหน้า เผ่าพันธุ์ พวกพ้องก็ย่อมสันนิษฐานเห็นว่า เขาละ
ไปดีแล้ว สมเด็จพระสรรเพชรจะทรงแสดงคติอันดีว่า ภิยฺโย นนฺทติ สุคตู คโต แปลความว่า เขาไปสู่สุคติ
แล้ว ย่อมยินดียิ่งขึ้น” 



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2561) 
: 63 

 

 จะเห็นได้ว่า บุญเป็นเครื่องชำระจิตสันดานให้ผ่องใส บุญเป็นเครื่องเก้ือหนุนมนุษย์โลก บรรดาสัตว์
โลกทั้งหมด ย่อมทำบุญมากกว่าทำบาป (วศิน อินทรสระ, 2528)  สมจริงดังคำพระนาคเสนเถระ ที่โต้ตอน
พระยามิลินท์ว่า บุญมากกว่า เพราะคนทำบาป ย่อมร้อนใจว่า เราได้ทำบุญแล้ว บาปจึงไม่เจริญ แต่เมื่อคน
ทำบุญย่อมไม่เดือดร้อนใจแต่กลับปราโมทย์ เบิกบานใจ ปิติ ใจคอสงบ ย่อมได้สุข เมื่อมีสุข จิก็เป็นสมาธิ  
เมื่อได้สมาธิแล้ว ย่อมรู้ชัดตามเป็นจริง ปัญญา เพราะฉะนั้น บุญจึงเจริญ” และอีกประการหนึ่ง (พุทธทาส
ภิกขุ, 2540) ได้กล่าวถึงบุญว่าแม้บุญเป็นสิ่งควรสั่งสม แต่ผู้ทำบุญมี่ควรจะติดในบุญ เพราะบุญเป็นเพียง
อุปกรณ์เพ่ือไปสู่สุความสุขอันไพบูลย์คือพระนิพพาน ดังในบทร้อยธรรมคำสอนของท่านที่ว่า 
  “สิ่งนั้น ๆ  เป็นเหมือน ของเกลื่อนกลาด 
  ที่เป็นบาป เก็บกวาด ทิ้งใต้ถิ่น 
  ที่เป็นบุญ  มีไว้   เพียงเจือจุน 
  ใช่เป็นคุณ สะดวกกาย คล้ายรถเรือ 
  หรือบ่าวไพร่ มีไว้ใช้  ไช่ไว้แบก 
  กลัวตกแตก ใจสั่น  ประหวั่นเหลือ 
  เรากินเกลือ ใช่จะต้อง บูชาเกลือ 
  บุญเหมือนเรือ มีไว้ขี ่  ไปนิพพาน 
  มิใช่เพื่อ  ไว้ประดับ ให้สวยหรู 
  เที่ยวอวดชู แบกไป  ทุกสถาน 
  หรือลอยล่อง ไปในโลก โอฆกันดาร 
  ไมอยากข้าม ขึ้นนิพพาน เสียดายเรือ” 
 จะเห็นได้ว่าบุญเป็นเครื่องเกื้อกูลให้ถึงพระนิพพาน บุญเป็นที่พึงของสัตว์ในโลกนี้และโลกหน้า 
พุทธศาสนิกชนข่นขวายในบุญกิริยาวัตถุก็เพ่ือเป็นเสบียงแห่งบุญเดินทางไปในภายหน้าอย่างไม่ประมาท 
สร้างความดีตามคำสอนที่ว่า ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว ดังพระพุทธพจน์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย15/88: 26) 
“ที่ว่า “บุญเป็นที่พ่ึงของสัตว์ในโลกหน้า” พบว่าบุญเป็นที่พ่ึงของสัตว์ในโลกหน้า 
 1.2 มูลเหตุทำ¬ให้เกิดบุญ ในความเข้าใจของคนทั่วไปคิดว่า การบริจาคทรัพย์ในงานบุญต่างๆ 
เท่านั้นจึงเป็นบุญ ดังนั้น ผู้ที่จะทำบุญได้ก็ต้องใช้เงินแลกมา แต่ความเป็นจริงเข้าใจว่า บุญ หมายถึงการ
ชำระความเศร้าหมองทางจิตใจให้สะอาด จะเห็นได้ว่าบุญนั้นอาจเกิดขึ้นโดยที่ไม่จำเป็นต้องบริจาคทรัพย์
มากมากก็สามารถทำบุญได้หรือได้ผลบุญได้เพียงแค่ทำจิตใจไม่ให้เศร้าหมอง อย่างเช่นการทำบุญคนจนอาจ
ทำบุญแต่ได้ผลบุญมากกว่าคนรวยเพราะคนจนทำบุญด้วยจิตใจเป็นกุศลทำบุญตามกำลังของตนก็ย่อมได้รับ
ผลบุญมหาศาล แต่ถ้าคนรวยทำบุญด้วยการจัดงานมหรสพยิ่งใหญ่แต่ล้วนสร้างความวุ่นวายในการเตรียม
จัดงาน วุ่นวายกับการต้อนรับแขกที่มาร่วมงาน เมื่อถึงพิธีสำคัญทางศาสนาจิตใจมัวแต่วุ่นวายกับการเตรียม
จัดงานทำให้จิตใจไม่ได้เป็นบุญกุศล การทำบุญแบบนี้ก็เป็นเพียงแค่ทำบุญสักว่าทำแต่ ไม่ได้บุญ เหตุการณ์
ทำบุญในทางพระพุทธศาสนาต้องทำด้วยจิตใจที่เป็นกุศลอย่างแรงกล้าจึงจะได้ผลบุญมหาศาล ทำบุญไม่
ต้องการเอาหน้าหรืออวดความร่ำรวย ทำบุญเต็มใจในการทำบุญไม่เสียดาย ดังนั้นมูลเหตุให้เกิดบุญกุศล
ตามหลักพระพุทธศาสนาคือบุญกิริยาวัตถุทั้ง 3 และ 10 ประการ ดังกล่าวที่จะกล่าวต่อไป นี้คือมูลเหตุของ
การทำบุญแล้วจะได้บุญไม่จำเป็นต้องบริจาคเงินเยอะแยะมากมาย บุญในทางพระพุทธศาสนาเพียงให้จิต
สงบ มีความสุข ทั้งทางกาย วาจา และใจ เกิดความสุขก็ถือว่าได้บุญ 



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.1 (January-June 2018) 
64:          

 

 1.3 วิธีการทำบุญในพระพุทธศาสนา การทำบุญในพระพุทธศาสนาโดยมีจุดมุ่ งหมายเพ่ือ
อนุเคราะห์สงเคราะห์เกื้อกูล เสียสละแบ่งปัน ลดความเห็นแก่ตัว เสียสละประโยชน์ส่วนตนเพ่ือประโยชน์
ส่วนรวม เพ่ืออุทิศส่วนกุศลให้กับผู้ล่วงลับไปแล้ว เพ่ือเป็นปัจจัยให้บรรลุมรรคผลนิพพานหรืออ่ืนๆ สุดแท้
แต่ผู้ทำบุญจะปรารถนาอย่างไร แต่หลักการในการทำบุญทางพระพุทธศาสนาเรียกว่า บุญกิริยาวัตถุ 
หมายถึงการบำเพ็ญบุญเป็นที่ตั้งหรือทางแห่งการบำเพ็ญบุญ โดยประเด็นสำคัญ ดังนี้  (สุมงคลวิลาสินี นาม 
ทีฆนิกายฎฐกถา ปาฎิกวคฺควณฺณา ตติโย ภาโค, 2535) 

1) ทางบำเพ็ญบุญ 3 หรือเรียกว่า บุญกิริยาวัตถุ 3 ได้แก่ 
  (1) ทานมัย บุญสำเร็จด้วยการให้ทาน 
  (2) สีลมัย บุญสำเร็จด้วยการรักษาศีล 
  (3) ภาวนามัย บุญสำเร็จด้วยการเจริญภาวนา 

2) ทางบำเพ็ญบุญ 10 หรือเรียกว่า บุญกิริยาวัตถุ 10 ได้แก่ 
  (1) ทานมัย บุญสำเร็จด้วยการให้ทาน 
  (2) สีลมัย บุญสำเร็จด้วยการรักษาศีล 
  (3) ภาวนามัย บุญสำเร็จด้วยการเจริญภาวนา 
  (4) อปจายนมัย บุญสำเร็จด้วยการประพฤติถ่อมตนต่อผู้ใหญ่ 
  (5) เวยยาวัจจมัย บุญสำเร็จด้วยการช่วยขวนขวายในกิจที่ชอบ 
  (6) ปัตติทานมัย บุญสำเร็จด้วยการให้ส่วนบุญ 
  (7) ปัตตานุโมทนามัย บุญสำเร็จด้านการอนุโมทนาส่วนบุญกุศล 
  (8) ธัมมเทสนามัย  บุญสำเร็จด้วยการแสดงธรรม 
  (9) ธัมมสวนมัย  บุญสำเร็จด้วยการฟังธรรม 
  (10) ทิฏฐชุกัมม์ บุญเกิดจากการทำความเห็นให้ตรง 
 1.4 อานิสงส์การทำบุญผล การทำบุญตามหลักพระพุทธศาสนา บุญที่บุคคลกระทำเมื่อเกิดขึ้นแล้ว
ย่อมส่งผลกับผู้กระทำ 4 ระดับ คือ 

 1) ระดับจิตใจ เป็นผลบุญที่เกิดทันทีเมื่อทำบุญแล้วจะส่งผลในทันทีไม่ต้องรอชาติหน้า โดยที่
ส่งผลให้สุขภาพทางใจดีขึ้น เช่นทำให้จิตใจเยือกเย็น ซึ่งหวั่นไหวต่อคำยกยอหรือตำหนิติเตียน พร้อมทั้ง
สมรรถภาพของจิตใจก็ดีขึ้น ทำให้เป็นผู้มีจิตใจสะอาด ผ่องใส คิดเรื่องต่างๆ ได้รวดเร็ว ว่ องไว ลึกซึ้ง 
กว้างไกล รอบคอบ ตัดสินใจได้ฉับพลันไม่ลังเล 

 2) ระดับบุคลิกภาพ คนที่ทำบุญให้ทาน รักษาศีล เจริญจิตภาวนาอย่างสม่ำเสมอ จะทำให้
เป็นคนจิตใจสงบ เบิกบาน นอนหลับสบายไม่มีเรื่องกังวลส่งผลให้หน้าตาผิวพรรณผ่องใส จิตใจเปี่ยมไปด้วย
บุญไม่คิดร้ายต่อใคร ไม่เคยคิดสร้างความเดือดร้อนให้กับใคร มีความสง่างามไปไหนก็สามารถวางตัวได้
พอเหมาะพอควร จึงส่งผลให้บุคลิกภาพดูดีข้ึน 

 3) ระดับวิถีชีวิต ผู้ที่ทำบุญให้ทานรักษาศีลย่อมส่งผลให้วิถีชีวิตดีได้รับลาภ ยศ สรรเสริญ สุข 
ด้วยอานิสงส์ผลบุญที่เคยทำเอาไว้ย่อมส่งผลให้วิถีชีวิตประสบแต่ความสงบสุข 

 4) ระดับสังคม เมื่อทำความดีอย่างเต็มเปี่ยมไม่ว่าจะอยู่ในสังคมใด ผลบุญก็จะส่งผลให้บุคคล
นั้นเป็นที่เคารพนับถือ และชักนำสังคมให้ทำแต่ความดี ย่อมก่อให้สังคมนั้นๆ ร่มเย็น เป็นสังคมที่น่าอยู่ 

อีกประการหนึ่ง อานิสงส์ของผู้ทำบุญย่อมเข้าอยู่ร่วมกับคนที่มีบุญด้วยกัน กล่าวคือเป็นผู้มีศีลเสมอ
กัน ไม่ว่าจะเป็นแนวความคิด การกระทำย่อมมีทิศทางในแนวเดียวกัน ดังนั้นผู้นิยมเรื่องบุญสุนทานก็จะ



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2561) 
: 65 

 

รวมกลุ่มกัน เหมือนกับแม่น้ำน้อยใหญ่ทั้งหลายย่อมไหลลงไปรวมอยู่ในมหาสมุทร อานิสงส์ของบุญในทาง
พระพุทธศาสนามีลักษณะอยู่ 4 อย่าง คือ 

 1) อานุภาพ ผู้บำเพ็ญบุญย่อมเป็นที่นิยมชื่นชมของมวลประชา เมื่อผู้คนได้พบเห็นย่อมเกิด
ความชื่นบานนิยมนับถือ เรียกว่า อานุภาพ ผู้มีบุญไปในที่ใดๆ ย่อมดลบันดาลให้มวลประชายินดีต้อนรับ
ด้วยอัธยาศัยไมตรี 

 2) อภินิหารผู้ที่มีบุญย่อมได้รับการยกย่องจากผู้อื่น ส่งผลให้เป็นผู้ที่น่าเคารพยำเกรงของผู้คน
ทั่วไป สมควรแก่การยกย่องและบูชา เรียกว่า อภินิหาร ดังปรากฏใน (พระธัมมปทัฎฐกถา แปล ภาค 3, 
2529) ที่ว่า บุคคลมีศรัทธา สมบูรณ์ด้วยศีล เอิบอ่ิมด้วยยศ และโภคสมบัติ จะไปในถิ่นใดย่อมมีผู้เคารพบูชา
ในถิ่นนั้นๆ” 

 3) สิริสมบัติผู้มีบุญย่อมมีสง่าราศี เป็นผู้ที่มีเสน่ห์ ย่อมมีแรงจูงใจให้บุคคลเข้าหา อยากเข้าไป
คบหาสมาคมด้วย  (พระไตรปิฎกภาษาไทย 27/451-452: 117-118) ดังที่ว่า “คนผู้ไม่มีบุญ จะมีศิลปะ
หรือไม่ก็ตาม ขวนขวายรวบรวมทรัพย์ไว้มากมาย แต่ตนเองไม่ได้ใช้สอย คนมีบุญเท่านั้นจะได้ใช้ สวยทรัพย์
เหล่านั้น โภคทรัพย์ละทิ้งคนไม่มีบุญเสีย เกิดขึ้นแก่คนมีบุญในที่ทุกสถาน อนึ่ง โภคทรัพย์เกิดขึ้นแก่คนมีบุญ
ได้ แม้ในที่มิใช่บ่อเกิดเลย” 

 4) วาสนาสิ่งที่ผู้ทำบุญจนเคยชินติดสืบต่อมาเรียกว่า บุญวาสนา ผู้มีบุญแม้เกิดในถิ่นที่ไม่เจริญ 
บุญวาสนาก็จะช่วยส่งผลให้ไปในถิ่นที่เจริญ  

อีกประการหนึ่ ง อานิสงส์บุญในทางพุทธศาสนา ได้กล่าวถึงลักษณะของบุญเอาไว้ ดังนี้  
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/9: 11) 

1) อเชยฺโย  ใครจะมาแย่งไปไม่ได้ 
 2) อนุคามิโก  ติดตามตนไปทุกฝีก้าว 
 3) เอตํ อาทาย คจฺฉติ ละร่างนี้ไปแล้วยังสามารถถือติดตามไปในที่ตนเกิดได้ 
 4) อสาธารณํ  ไม่ทั่วไปแก่คนอื่น ใครทำใครได ้
 5) อโจรํ   โจรลักไปไม่ได้ 
 6) สพฺพกามทท ํ  ให้สมบัติที่เราต้องการได้ทุกอย่าง 
 7) ยํยํ เทวาภิปตฺเถนฺติ ปรารถนาสิ่งใดๆ ได้สิ่งนั้นๆ ตามปรารถนา 
 8) สุวณฺณตา  มีผิวพรรณงาม 
 9) สุสรตา  มีเสียงไพเราะ 
 10) สุสณฺฐานํ  มีทรวดทรงงาม 
 11) สุรูปตา  มีรูปสวย 
 12) อาธิปจฺจํ  ได้เป็นใหญ่ 
 13) ปริวาโร  มีบริวารซื่อสัตย์จงรักภักดี 
 14) ปเทสรชฺชํ  ได้เป็นพระราชาในประเทศ 
 15) อิสฺสริยํ  ได้อิสริยยศ 
 16) จกฺกวตฺติ  เป็นพระเจ้าจักรพรรดิ 
 17) เทวรชฺชมฺปิ  เป็นพระราชาในเทวดา 
 18) มานุสิกา  ได้มนุษย์สมบัติ 
 19) เทวโลเก คติ  ได้สวรรค์สมบัติ 



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.1 (January-June 2018) 
66:          

 

 20) นิพฺพานสมฺปตฺติ ได้นิพพานสมบัติ 
 21) มิตฺตสมฺปทมาคมฺม ได้เพ่ือนดี 
 22) ปฏิสมฺภิทา  แตกฉานในปฏิสัมภิทา 4 
 23) วิโมกฺขา  ได้วิโมกข์ 3 วิโมกข์ 8 
 24) สาวกปารมี  ได้เป็นสาวกของพระพุทธเจ้า 
 25) ปจฺเจกโพธิ  ได้เป็นพระปัจเจกพุทธเจ้า 
 26) พุทฺธภูมิ  ได้เป็นพระพุทธเจ้า 
นอกจากได้รับอานิสงส์บุญเหล่านี้แล้ว ยังที่จะกล่าวถึงอานิสงส์ผลบุญอีกประการหนึ่ง ลักษณะผล

บุญ คือ  (พระธรรมรีรราชมหามุณี, 2536) 
1) สุขานํ นิทานํ  บุญเป็นต้นเหตุของความสุขทุกอย่าง 

 2) สมฺปตฺตีนํมูลํ  บุญเป็นรากเหง้าของสมบัติทั้งปวง 
 3) โภคานํปติฎฺฐา บุญเป็นที่ตั้งอาศัยของโภคะทั้งปวง 
 4) วิสมคตสฺสตาณํ บุญเป็นเครื่องป้องกันสำหรับบุคคลผู้เดินทางในวัฎฎะสงสาร 
 5) ทานสทิโสอวสฺสโย ที่พ่ึงอาศยัเช่นเดียวกับทานไม่มี 
 6) วิชชาวิมุตฺติ  ได้วิชาวิมุตติก็เพราะบุญ 
 7) สีหาสนสทิสํ  บุญเป็นเช่นกับที่อยู่ของราชสีห์ 
 8) มหาปฐวีสทิสํ  บุญเป็นเช่นกับพ้ืนแผ่นดินเพราะเป็นที่พ่ึงพาอาศัย 
 9) รชฺชสทิสํ  บุญเป็นเช่นกับเชือกเพราะเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวของใจ 
 10) นาวาสทิสํ  บุญเป็นเช่นกับเรือเพราะพาข้ามโอฆสงสาร 
 11) สงฺคามสูโร  บุญเป็นเช่นกับบุคคลผู้แกล้วกล้าในสงคราม 
 12) สุสงฺขตนครํ  บุญเป็นเช่นกับพระนครที่บุคคลตกแต่งดีแล้ว  
 13) ปทุมสทิสํ  บุญเป็นเช่นกับดอกปทุมเพราะหอมไม่เปรอะเปื้อนด้วยของ

สกปรก 
 14) อคฺคิสทิสํ  บุญเป็นเช่นกับไฟเพราะเผาบาปให้หมดไป 
 15) อาสีวสสทิสํ  บุญเป็นเช่นกับอสรพิษเพราะตัดบาปออกท้ิง 
 16) สีหสทิสํ  บุญเป็นเช่นกับราชสีห์ เพราะทำให้องอาจกล้าหาญ 
 17) เสตอุสภสทิสํ  บุญเป็นเช่นกับโออุสุภราช เพราะประเสริฐวิเศษสุด 
 18) หตฺถิสทิสํ  บุญเป็นเช่นกับพญาช้างเพราะมีกำลังมาก 
 19) วลาหอสฺสราชสทิสํ บุญเป็นเช่นกับม้าวลาหกตัวประเสริฐเพราะพาข้ามวัฏฏสงสารได้ 
 20) คตมคฺคํ  บุญเป็นหนทางที่นักปราชญ์ได้เดินไปแล้ว 
 21) พุทฺธวํสํ  บุญเป็นวงศ์ของพระพุทธเจ้าทุกๆ พระองค์ 
ในปุญญกิริยาวัตถุสูตร พระพุทธเจ้าได้ตรัสพระสูตรว่าด้วยที่ตั้งแห่งการบำเพ็ญบุญหรือหลักการ

ทำบุญไว้ว่า “ดูกรภิกษุทั้งหลาย บุญกิริยาวัตถุมี 3 ประการ อะไรบ้าง คือบุญเกิดจากการให้ทาน 1 บุญเกิด
จากการรักษาศีล 1 บุญเกิดจากการเจริญภาวนา 1 ภิกษุทั้งหลาย บุคคลบางคนในโลกนี้ให้ทานมีประมาณ
ยิ่ง ทำบุญด้วยการรักาศีลมีประมาณยิ่ง แต่ไม่เจริญภาวนาเลย เมื่อเขาตายไป เขาไปบังเกิดเป็นเทวดาชั้น
ปรมิทมิตวสวัตดี ภิกษุทั้งหลาย ท้าวปรนิมมิตวสวัตดีนั้น ทำบุญด้วยการให้ทานเป็นอดิเรก ทำบุญด้วยการ
รักษาศีลเป็นอดิเรก ย่อมก้าวล่วงเหนือเทวาชั้นปรนิมมิตวสวัตดี โดยฐานะ 10 ประการ คือ อายุทิพย์ และ



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2561) 
: 67 

 

เสียงทิพย์ เป็นต้น ดูกรภิกษุทั้งหลาย บุญกิริยาวัตถุ 3 ประการนี้แล” พระสูตรนี้พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดง
อานิสงส์ของบุญกุศลที่บุคคลกระทำไว้แล้วในโลกนี้ย่อมส่งผลให้ไปบังเกิดเป็นเทพบนสวรรค์ชั้นต่างๆ 
ตามแต่อำนาจแห่งบุญกุศลนั้น ๆ 

2. มิติท่าทีของชาวพุทธต่อการทำบุญ ชาวพุทธนิยมทำบุญเพ่ือเสริมบุญบารมีของตนให้ได้รับสิ่งที่
ดีไม่ว่าจะชาตินี้หรือชาติหน้า ซึ่งชาวพุทธนิยมทำบุญเพราะ  

1) ทำบุญเพ่ือผลในชาตินี้และชาติหน้า 
2) ทำบุญเพ่ืออุทิศส่วนบุญกุศลให้แก่ผู้ตาย  
3) ทำบุญเพ่ือไปสู่ความหลุดพ้น 
จะเห็นได้ว่าการทำบุญเพ่ือหวังผลในชาตินี้หรือชาติหน้า โดยชาวพุทธทำความดีเพ่ือความสุขใจและ

มีความเชื่อว่าการทำบุญมากๆ จะส่งผลให้มีความสุข ความเจริญ จึงนิยมสร้างบุญให้เกิดเป็นทรัพย์ภายใน
ใคร ๆ ก็ไม่สามารถขโมยแย่งชิงเอาไปได้ ดังที่พระพุทธพจน์(พระไตรปิฎกภาษาไทย25/9: 11-12) ที่ว่า 
“ขุมทรัพย์คือบุญ ของผู้ใด เป็นสตรีก็ตาม เป็นบุรุษก็ตาม ฝังไว้ดีแล้วด้วย ทาน ศีล สัญญมะ ความสำรวม 
ทมะ ความฝึกตน ในเจดีย์ก็ดี ในสงฆ์ก็ดี ในบุคคลก็ดี ในแขกก็ดี ในมารดาก็ดี ในบิดาก็ดี ในพ่ีชายก็ดี 
ขุมทรัพย์นั้นชื่อว่าฝั่งไว้ดีแล้ว ใคร ๆ ไม่อาจผจญได้ เป็นของติดตามตนไปได้ บรรดาโภคะทั้งหลาย ที่เขา
จำต้องละไป เขาก็พาขุมทรัพย์ คือบุญนั้นไป ขุมทรัพย์คือบุญ ไม่สาธารณะแก่ชนเหล่าอ่ืนโจรลักไปไม่ได้ 
บุญนิธิ อันใด ติดตามตนไปได้ปราชญ์ พึงทำบุญนิธิ อันนั้น” จะเห็นว่าพระพุทธศาสนาส่งเสริมให้
พุทธศาสนิกชนทำบุญเพ่ือส่งผลในภพหน้า  อีกประการหนึ่งการทำบุญของพุทธศาสนิกชนเพ่ืออุทิศส่วนบุญ
กุศลแก่ผู้ตาย ด้วยการทำบุญแก่ผู้ตายครบรอบ 7 วันบ้าง 10 วันบ้าง 50 วันบ้าง  การทำบุญอุทิศแก่ผู้ตายนี้
มีคติความเชื่อสืบเนื่องมาจากญาติของพระเจ้าพิมพิสาร ดังที่พระพุทธพจน์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/8: 
9-11) ที่ว่า “ฝูงเปรตพากันมายังเรือนของตน ยืนอยู่ที่นอกฝ่าเรือนบ้าง ยืนอยู่ที่ทาง 4 แพร่ง 3 แพร่งบ้าง 
ยืนอยู่ใกล้บานประตูบ้าง เมื่อข้าวน้ำ ของเคี้ยว ของกิน เขาวางไว้เป็นอันมาก ญาติไรๆ ของเปรตเหล่านั้น ก็
ระลึกไม่ได้ เพราะกรรมของสัตว์ทั้งหลายเป็นปัจจัย ชนเหล่าใดเป็นผู้เอ็ดดู ชนเหล่านั้น ย่อมให้น้ำข้าวอัน
สะอาดประณีต อันสมควรตามกาล อุทิศเพ่ือญาติทั้งหลายอย่างนี้ว่า ขอทานนี้แล จึงมีแก่ญาติทั้งหลาย ขอ
ญาติทั้งหลายจงมีความสุขเถิด ส่วนฝูงเปรตที่เป็นญาติเหล่านั้น มาแล้วพร้อมแล้วก็ชุมนุมกันในที่ให้ทานนั้น 
ย่อมอนุโมทนาโดยเคารพ ในข้าวน้ำเป็นอันมากว่า เราได้สมบัติเพราะเหตุแห่งญาติเหล่าใด ขอญาติเหล่านั้น
ของเรา จึงมีชีวิตยั่งยืน ทั้งการบูชา ญาติผู้เป็นทายกก็ได้กระทำแก่พวกเราแล้ว อนึ่งทายกทั้งหลายย่อมไม่ไร้
ผล ก็ในปิตติวิสัยนั้น ไม่มีกสิกรรม การทำไร การทำนา ไม่มีโครักขกรรม การเลี้ยงโค ในปิตติวิสัยนั้น การค้า
เช่นนั้น การซื้อขายด้วยเงินก็ไม่มี ผู้ทำกาลกิริยาละไปแล้ว ย่อมยังอัตภาพให้เป็นไปในปิตติวิสัยนั้น ด้วยทาน
ที่ญาติให้แล้วจากมนุษย์โลกนี้ น้ำตาลลงบนที่ดอนย่อมไหลไปสู่ที่ลุ่ม ฉันใด ทานที่ทายกให้ไปจากมนุษย์โลก
นี้ ย่อมสำเร็จผลแก่ฝูงเปรต ฉันนั้นเหมือนกัน  ห้วงน้ำเต็มแล้ว ย่อมยังสาครให้เต็ม ฉันใด ทานที่ทายกให้ไป
จากมนุษย์โลกนี้ ย่อมสำเร็จผลแก่ฝูงเปรต ฉันนั้น เหมือนกัน บุคคลเมื่อระลึกถึงกิจที่ท่านทำมาก่อนว่า ท่าน
ได้ทำกิจแก่เราได้ให้แก่เราได้เป็นญาติมิตร เป็นเพ่ือนของเรา ดังนี้ จึงควรให้ทักษิณาแก่งฝูงเปรต การร้องไห้ 
การเศร้าโศก หรือการพิไรรำพันอย่างอ่ืนๆ ก็ไม่ควรทำ เพราะการร้องให้เป็นต้นนั้น ไม่เป็นประโยชน์แก่ผู้
ล่วงลับไปแล้ว ญาติทั้งหลายก็คงอยู่อย่างนั้นทักษิณานี้แล อันทายกให้แล้ว ตั้งไว้ดีแล้วในพระสงฆ์ ย่อม
สำเร็จประโยชน์แก่ทายกนั้น โดยฐานะตลอดกาลนาน ญาติธรรมนี้นั้นก็แสดงแล้ว การบูชาผู้ล่วงลับไปแล้วก็
ทรงทำโอฬารแล้ว ทั้งกำลังของภิกษุทั้งหลายก็ทรงเพ่ิมให้แล้วบุญพระองค์ก็ทรงขวนขวายไว้มิใช่น้อย” จะ
เห็นว่าบุญกุศลกลุ่มเปรตวิสัยบางพวกต้องรอญาติพ่ีน้องอุทิศส่วนบุญกุศลไปให้จึงจะได้รับผลบุญนั้น และ



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.1 (January-June 2018) 
68:          

 

บางคนทำบุญเพ่ือปรารถนาความหลุดพ้น คือพระนิพพาน ให้ทานต้องการกำจัดกิเลสคือความตะหนี้ เพ่ือ
ยกระดับจิตให้สูงขึ้นพ้นจากความโลภ โกรธ หลง ดังพุทธพจน์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/9: 11-12) ในนิธิ
กัณฑสูตรที่ว่า “สมบัติของมนุษย์ ความยินดีในเทวโลก และสมบัติคือพระนิพพานอันใด อิฐผลทั้งหมดนั้น
อันบุคคลย่อมได้ด้วยบุญนิธินี้”  จะเห็นได้ว่าการทำบุญเพ่ือหวังพระนิพพานเท่านั้น 

3. มิติการทำบุญท้องถิ่นภาคอีสาน คนอีสานนิยมทำบุญเพ่ือปรารถนาความสุข ความเจริญ ใน
ชาตินี้และชาติหน้า โดยจะนิยมบำเพ็ญบุญตลอดปีในรอบแต่ละเดือน ดังนี้ 

 1) บุญเข้ากรรม คนอีสานนิยมทำบุญเดือนอ้าย เป็นประเพณีเข้าปริวาสกรรมของพระภิกษุ
สงฆ์ ซึ่งถือว่าเป็นการชำระบาปของพระภิกษุสงฆ์ที่ทำผิดอาบัติสังฆาทิเสส ชาวอีสานถือว่าการทำบุญกับ
พระผู้เข้าบริวาสกรรมจะได้บุญมากถือว่าได้ทำบุญกับพระบริสุทธิ์ 

 2) บุญคูณลาน ชาวอีสานนิยมทำบุญเดือนยี่ เป็นการทำบุญเรียกขวัญข้าวหลังจากเก็บเกี่ยว
ข้าวเรียบร้อยแล้วจะนิยมนิมนต์พระสงฆ์มาฉันเช้าหรือเพล เพ่ือแสดงถึงบุญคุณของข้าว 

 3) บุญข้าวจี่ ชาวอีสานนิยมทำบุญวันเพ็ญเดือนสาม เดือนนี้เป็นช่วงฤดูหนาวชาวอีสานจะพิง
ไฟและได้จี่ข้าว ชาวอีสานชอบทำบุญจึงทำข้าวจี่ไปถวามพระสงฆ์  

 4) บุญพระเวส ชาวอีสานนิยมทำบุญช่วงเดือนสี่ ซึ่งชาวอีสานว่างเว้นจากการเก็บเกี่ยวข้าว
เรียบร้อยนิยมไปฟังเทศน์โดยเฉพาะมหาชาติ จึงถือว่าการได้ฟังเทศน์มหาชาติจะได้บุญเยอะ 

 5) บุญสงกรานต์ ชาวอีสานนิยมทำบุญช่วงเดือนห้า เป็นการรดน้ำดำหัวผู้หลักผู้ใหญ่ เพ่ือขอ
ศีลขอพรเพื่อเป็นสิริมงคล มีการทรงน้ำพระพุทธรูป ปล่อยนก ปล่อยปลา 

 6) บุญบั้งไฟหรือบุญกองบวช ชาวอีสานนิยมทำบุญช่วงเดือนหกด้วยการให้ลูกหลานบวชเป็น
พระภิกษุสืบทอดพระพุทธศาสนา อีกท้ังทำบุญเพ่ือขอฝนในช่วงจะเข้าฤดูทำนา 

 7) บุญชำฮะ ชาวอีสานนิยมทำช่วงเดือนเจ็ด เป็นการทำบุญบ้านเพ่ิมเสริมสิริมงคลบารมีแก่ผู้
อยู่อาศัยในการทำความสะอาดบ้านเรือนเพื่อรองรับช่วงเข้าหน้าฝน 

 8) บุญเข้าพรรษา ชาวอีสานจะทำบุญวันเพ็ญเดือนแปด ซึ่งจะถวายผ้าอาบน้ำฝนแก่พระสงฆ์
ที่จำพรรษาถือว่าได้บุญมาก 

 9) บุญข้าวประดับดิน ชาวอีสานจะทำบุญช่วงเดือนเก้า เพ่ืออุทิศส่วนบุญกุศลให้แก่ญาติที่
ล่วงบับไปแล้ว 

 10) บุญข้าวสาก จะทำบุญในช่วงเดือนสิบเป็นการถวายสลากภัตรแก่พระภิกษุสงฆ์ที่จำ
พรรษาเพ่ืออุทิศส่วนบุญกุศลให้กับญาติพ่ีน้องที่ล่วงลับไปแล้ว ถือว่าได้บุญมาก 

 11) บุญออกพรรษา เมื่อถึงวันขึ้น 15 ค่ำ เดือนสิบเอ็ด ชาวอีสานนิยมทำบุญแก่พระสงฆ์ที่ได้
จำพรรษาครบ 3 เดือนในวันปวารณาออกพรรษาของพระสงฆ์ด้วยการทำบุญกวนข้าวทิพย์ในวันออก
พรรษา 

 12) บุญกฐิน เป็นการทำบุญที่จำกัดเวลาเพียง 1 เดือน หลังจากพระสงฆ์ออกพรรษา มักจะ
ถวายผ้ากฐินแก่พระสงฆ์ผู้ที่จำพรรษาครบ 3 เดือน 

จะเห็นได้ว่าคติความเชื่อของชาวอีสานมีความมั่นคงต่อพระพุทธศาสนา จึงนิยมทำบุญโดยกำหนด
วันทำบุญเป็นพระเพณีแต่ละเดือนว่าจะทำบุญอะไร นอกจากที่กำหนดการทำบุญแต่ละเดือนแล้วยังจะมี
การทำบุญในวาระอ่ืนๆ อีก เช่น ทอดผ้าป่า บวชเณรภาคฤดูร้อน ทำบุญวันเกิด บุญโกนจุก เป็นขึ้นบ้านใหม่ 
บุญแต่งงาน เป็นต้น ชาวพุทธส่วนมากนิยมในการทำบุญกับพระสงฆ์ เพราะคิดว่าการทำบุญให้ทานต้องดีทั้ง



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2561) 
: 69 

 

สองฝ่ายคือผู้รับก็มีศีลบริสุทธิ์ ผู้ให้ก็มีศรัทธาบริสุทธิ์ ซึ่งใน (พระไตรปิฎกภาษาไทย23/121: 240) ได้
กล่าวถึงเหตุแห่งการให้ทานในปฐมทานสูตรไว้วว่า 

 1) บางคนหวังได้ จึงให้ทาน 
 2) บางคนให้ทาน เพราะกลัว 
 3) บางคนให้ทานเพราะนึกว่าเขาให้แก่เราแล้ว 
 4) บางคนให้ทานเพราะนึกว่าเขาจักให้ตอบแทน 
 5) บางคนให้ทานเพราะนึกว่าทานเป็นการดี 
 6) บางคนให้ทานเพราะนึกว่าเราหุงหากิน ชนเหล่านั้นไม่ได้หุงหากิน เราจึไม่ให้ทานแก่ชน

เหล่านี้ ผู้ไม่หุงหากินไม่สมควร 
7) บางคนให้ทานเพราะนึกว่า เมื่อเราให้ทานกิตติศัพท์อันงามย่อมฟุ้งไป 
8) บางคนให้ทานเพ่ือฝึกฝนจิตตน 
อีกประการหนึ่ง การทำบุญในพระพุทธศาสนานั้น การทำบุญให้ทานจะมีผลมากน้อยย่อมมีความ

แตกต่างกัน ผู้ทำบุญต้องเลือกที่จะทำบุญให้ทานจึงจะมีผลมาก ดังพระพุทธพจน์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
23/127: 248) ที่ว่า “ผู้ประพฤติพรหมจรรย์ เป็นเขตดี บริจาคของมากแล้วก็ไม่รู้สึกเสียดาย ท่านผู้มีปัญญา
เห็นแจ้งย่อมสรรเสริญทาน ที่สัปบุรุษให้แล้วอย่างนี้ เมธาวีบัณฑิต ผู้มีศรัทธา มีใจอันสละแล้ว บริจาคทาน
อย่างนี้แล้ว ย่อมเข้าถึงโลกอันไม่มีความเบียดเบียนเป็นสุข” จะเห็นได้ว่าชาวพุทธนิยมทำบุญกับพระสงฆ์ท่ีมี
กาย วาจา ใจ บริสุทธิ์ เป็นเนื้อนาบุญอันสูงส่งเหมือนดังนาที่มีดินอุดม ปราศจากวัชพืช ปลูกธัญญาหารชนิด
ใดย่อมงอกงาม 

ระบบสารสนเทศสมัยใหม่มีอิทธิพลต่อการตัดสินใจในการทำบุญของชาวพุทธ 

 คำว่า สารสนเทศ (Information) หมายถึง ข้อมูลที่ ได้ผ่านการประมวลผลสามารถนำมาใช้
ประโยชน์ เพ่ือประกอบการตัดสินใจในการทำบุญของชาวพุทธสมัยใหม่ได้ และเทคโนโลยี (Technology) 
คือ การประยุกต์เอาความรู้ทางวิทยาศาสตร์มาทำให้เกิดประโยชน์ ต่อมนุษย์ เป็นเครื่องมือที่ช่วย
ประมวลผลข้อมูลสารสนเทศ ในยุคเทคโนโลยีสารสนเทศ ( Information Technology: IT) เป็นการ
พัฒนาการด้านการจัดการข้อมูล ตั้งแต่การรับข้อมูลเพ่ือนำมาจัดเก็บข้อมูล อย่างเป็นระบบ ลดความ
ซับซ้อนในการจัดเก็บข้อมูล มีความสะดวกรวดเร็วในการค้นข้อมูลมาใช้งาน กำหนดสิทธิผู้เกี่ยวข้องกับการ
ใช้ข้อมูลในระบบ และจะปรับเปลี่ยนการให้บริการข้อมูลไปตามกระแสการพัฒนาของเทคโนโลยี
คอมพิวเตอร์ 
 สถานการณ์ปัจจุบันประชาชนห่างเหินในการเข้าวัดปฏิบัติธรรม โดยเฉพาะวัยรุ่นไม่ค่อยสนใจที่จะ
ศึกษาค้นคว้าหาความรู้เรื่องราวเกี่ยวกับพระพุทธศาสนามากนัก  แต่กลุ่มบุคคลเหล่านี้มักชอบใช้เครื่องมือ
สื่อสารผ่านเทคโนโลยีสมัยใหม่ด้วยการสืบหาข้อมูลผ่านสารสนเทศ ไม่ว่าจะเป็นข่าวสาร ธรรมะ  สถาน
ท่องเที่ยวหรือสถานบันเทิงเริงรมย์ต่างๆ ผ่านระบบสารสนเทศทางสื่อสารมวลชน เช่น วิทยุ โทรทัศน์ 
อินเตอร์เน็ต เฟสบุ๊ค เป็นต้น ในการสืบค้นหาข้อมูล โดยเฉพาะการทำบุญในสังคมยุคปัจจุบัน มักจะไม่มี
เวลาที่จะเข้าวัดปฏิบัติธรรม จึงพึงพาอาศัยระบบการหาข้อมูลผ่านระบบสารสนเทศ  ทางคณะสงฆ์ต้องปรับ
เปลี่ยนแปลงให้ทันสมัยโดยการใช้สื่อสารกับประชาชนด้วยการน้ำข้อมูลข่าวสารเกี่ยวกับการทำบุญเข้าสู่
ระบบสารสนเทศ เพ่ือการประชาสัมพันธ์เชิญชวนชาวพุทธเข้าทำบุญ โดยเฉพาะคนไทยส่วนใหญ่มี
ความเห็นว่าการทำบุญกุศลนั้นเป็นสิ่งที่ไม่จำเป็นต่อชีวิตและสังคม ผู้ที่นับถือศาสนาเป็นคนคร่ำครึกล้าหลัง 



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.1 (January-June 2018) 
70:          

 

ไม่ในใจสังคมเห็ฯแก่ตัว ไม่กระตือรือร้น ขี้เกียจ และยังถ่วงความเจริญของประเทศชาติ แทนที่จะยกย่องผู้
นับถือศาสนาว่าเป็นคนที่น่าสรรเสริญเต็มเปี่ยมด้วยคุณธรรม อีกอย่างหนึ่ง คนไทยมักจะทำบุญเพ่ือให้ตนมี
ยศถาบรรดาศักดิ์ มีทรัพย์สินบริวารมากกว่าคนอ่ืนๆ และทำให้ตนมีหน้ามีตาในสังคม ซึ่งจะเห็นว่าคน
ปัจจุบันไม่จะไม่เข้าใจแก่นแท้ของพระพุทธศาสนามากนัก แม้แต่การทำบุญก็ยังมุ่งไปในทางวัตถุหรือวัตถุ
นิยมมากขึ้น บางคนเชื่อว่าเมื่อตนทำบุญจะได้บุญจำนวนเท่านั้นเท่านี้ ซึ่งบางคนเชื่อว่าถ้าทอดผ้าป่าจะได้
บุญเท่านั้นกัปป์ ทอดกฐินจะได้บุญเท่านี้กับป์ บางครั้งก็ตีราคาค่าของการทำบุญเป็นว่า ถ้าใครได้ไปกราบ
ไหว้พุทธสถาน 3 ครั้ง จะได้ไม่ตกนรก ถ้าทำถึง 5 ครั้งก็จะได้ขึ้นสวรรค์ ถ้าได้บวชเป็นพระพ่อแม่จะพ้นจาก
นรก เป็นต้น 
 ในปัจจุบันเทคโนโลยีสารสนเทศมีการพัฒนาสื่อสารระดับเครือข่ายทั่วโลก ( Internet) ด้วยการส่ง
ข้อมูลอย่างไร้พรมแดน  แม้แต่การเผยแผ่พระพุทธศาสนาก็ต้องอาศัยสื่อทางเทคโนโลยีสารสนเทศช่วยใน
การประกาศศาสนาหรือเผยแผ่พระพุทธศาสนาทางอินเทอร์เน็ตเข้าถึงคนเป็นจำนวนมาก และในวงกว้าง 
แต่ประชาชนบางคนมองพระสงฆ์ที่ใช้อินเทอร์เน็ตในทางที่น่าสงสัยว่า พระสงฆ์บางกลุ่มใช้อินเทอร์เน็ต
อาจจะก่อให้ เกิดความเสียหายได้ง่าย ดังนั้น คณะสงฆ์ควรมีองค์กรสนับสนุน ควบคุมดูแลการใช้
อินเทอร์เน็ต เพราะมีแนวโน้มว่าวัดต่างๆ จะเผยแผ่พระพุทธศาสนาทางอินเทอร์เน็ตมากขึ้น เพราะจำนวน
เว็บไซต์ของวัดเพิ่มข้ึนอย่างชัดเจน 

โลกยุคปัจจุบัน เทคโนโลยีสารสนเทศและระบบอินเทอร์เน็ตเป็นปัจจัยสำคัญของการศึกษาใน
อนาคต มนุษย์ในโลกปัจจุบันจึงหลีกเลี่ยงไม่ได้ต้องพ่ึงพาเทคโนโลยีในการดำเนินชีวิต ในการทำงาน  และ
สนองความต้องการเพ่ือให้ได้มาซึ่งความสุข แม้คำสอนทางศาสนาบางอย่างก็พยายามตีความและอธิบาย
ด้วยเทคโนโลยี มีนักคิดบางท่านพยายามอธิบายหลักคำสอนในพระพุทธศาสนา เพ่ือให้เชื่อมโยงกับโลกแห่ง
วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี มีการตีความให้เข้ายุคสมัย   ในยุคสังคมเทคโนโลยีปัจจุบันจะปฏิเสธไม่ได้ว่า
เทคโนโลยีสารสนเทศเข้ามาเกี่ยวข้องกับมนุษย์อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้  ปัจจุบันสังคมโลกเปลี่ยนเป็นสังคมแห่ง
ข้อมูลสารสนเทศ ทำให้คนทั่วโลกติดต่อกันได้สะดวกและรวดเร็วขึ้น ยุคสมัยนี้เป็นยุคของสารสนเทศ คือ 
ยุคข่าวสารข้อมูล 

การเผยแพร่ ธรรมะผ่านทางอินเทอร์เน็ตเป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่ง โดยเฉพาะชาวต่างชาติเริ่มสนใจ
ศึกษาศาสนาพุทธมากยิ่งขึ้น เทคโนโลยีใหม่ๆ ที่ช่วยอำนวยความสะดวกกระจายข้อมูลข่าวสารในระบบ
อินเทอร์เน็ตองค์กรต่างๆ ทั่วโลกหันมาใช้บริการอินเทอร์เน็ตจำนวนมาก การนำเทคโนโลยีมาใช้เป็น
เครื่องมือนี้ให้เกิดประโยชน์ในการเผยแผ่พุทธศาสนา  เพราะหากใช้วิธีการเผยแผ่พุทธศาสนาแบบเดิมอาจ
เข้าไม่ถึงสังคมยุคใหม่หรือคนรุ่นใหม่  สังคมสมัยปัจจุบันประชาชนไม่ค่อยมีเวลาไปปฏิบัติธรรม ฟังเทศน์
หรือ ศึกษาพระธรรมคำสอนที่วัดเหมือนสมัยอดีตที่ผ่านมา การเผยแผ่พระธรรมคำสอนผ่านสื่ออินเทอร์เน็ต 
จึงเป็นอีกทางเลือกหนึ่งที่สามารถทำให้เข้าถึงประชาชนเข้าถึงได้ง่ายและกว้างขวาง ไม่จำกัดเวลา และ
สถานที่ ผู้ใช้อยู่ที่ไหนเวลาใดก็สามารถที่จะเข้าไปศึกษาพระธรรมคำสอนได้ตลอดเวลา ไม่ว่าจะเป็นที่ทำงาน 
ที่บ้าน หรืออยู่ในต่างประเทศก็ตาม จะเห็นได้ว่าความสามารถในการเข้าถึงแหล่งข้อมูลข่าวสารสามารถส่ง
หรือสื่อสารข้อมูลผ่านวิวัฒนาการด้านการสื่อสารโทรคมนาคมและคอมพิวเตอร์รวดเร็วไปทั่วโลก สามารถ
สื่อสารโต้ตอบและส่งข่าวสารง่ายแม้จะอยู่ห่างไกลคนละทวีปแต่ก็สามารถส่งข้อมูลสื่อสารไปยังผู้รับสาร
อย่างรวดเร็ว การสร้างระบบเครือข่ายสื่อสารในปัจจุบันด้วยระบบอินเทอร์เน็ต ( Internet) ซึ่งเข้ามามี
อิทธิพลต่อชีวิตมนุษย์และการดำเนินกิจกรรมต่าง ๆ อย่างมากมาย เมื่อระบบเทคโนโลยีสารสนเทศเข้ามา
ย่อมทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงด้านต่างๆ แม้แต่ระบบการทำบุญภายในวัดก็มีการเปลี่ยนแปลง ซึ่งจะพบว่า



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2561) 
: 71 

 

การทำบุญในปัจจุบันสมารถร่วมทำบุญโดยเจ้าตัวไม่ต้องเข้าไปวัดก็สามารถทำบุญบริจาคทรัพย์สมบัติได้โดย
การใช้เงินออน์ไลน์ด้วยการโอนเงินเข้าบาร์โค้ดเข้าบัญชีวัดได้อย่างง่าย   

การนำเทคโนโลยีสารสนเทศมาใช้กับการทำบุญในปัจจุบัน  บุคลากรใช้ประโยชน์ระบบเทคโนโลยี
สารสนเทศในการตัดสินใจทำบุญ ดังนี้ 

 1) เทคโนโลยีสารสนเทศช่วยให้สามารถติดต่อสื่อสารระหว่างกันอย่างสะดวกรวดเร็ว โดยใช้
โทรศัพท์ คอมพิวเตอร์หรือในรูปของสื่อสารต่าง ๆ  

 2) เทคโนโลยีสารสนเทศช่วยเพ่ิมประสิทธิภาพในการตัดสินใจเชิญชวนในการทำบุญแบบ
ต่างๆ  

 3) เทคโนโลยีสารสนเทศช่วยให้ผู้อยากทำบุญสามารถมีข้อมูลข่าวสารว่าอยากจะทำบุญที่วัด
ใดก็ได ้

 4) เทคโนโลยีสารสนเทศช่วยให้ผู้ทำบุญสามารถวางแผนที่จะไปทำบุญได้ 
 5) เทคโนโลยีสารสนเทศช่วยอำนวยความสะดวดสบายสามารถเลือกสถานที่จะไปทำบุญ 
 6) เทคโนโลยีสารสนเทศช่วยลดอุปสรรคเกี่ยวกับเวลาและระยะทางในการเดินทางไปทำบุญ 
จะเห็นได้ว่า เทคโนโลยีสารสนเทศและการสื่อสารมีส่วนทำให้ชีวิตความเป็นอยู่ของคนในปัจจุบันมี

ความสะดวกสบายมากขึ้น ทำให้คนในสังคมมีการติดต่อสื่อสารถึงกันและกันได้อย่างง่ายและรวดเร็ว มีการ
ทำกิจกรรมหลายสิ่งหลายอย่างร่วมกันง่ายขึ้น รวมทั้งการตัดสินใจในการทำบุญก็ใช้ระบบเทคโนโลยี
สารสนเทศในการเป็นข้อมูลในการตัดสินใจในการทำบุญ 

สรุป 

เทคโนโลยีสารสนเทศ จึงเป็นเครื่องมือสำคัญในการเข้าถึงและแรงจูงใจให้ตัดสินใจในการทำบุญ
ของชาวพุทธในยุคสมัยสารสนเทศสมัยใหม่กว้างขวางทั่วโลก ภายใต้บริบทและแนวโน้มประชากรโลกเริ่มใช้
ชีวิตในโลกออนไลน์หรืออินเทอร์เน็ตเพ่ิมมากขึ้นอย่างต่อเนื่อง โดยผ่านเครื่องมือคอมพิวเตอร์และโทรศัพท์  
เคลื่อนที่  ดังนั้น การใช้เทคโนโลยีสารสนเทศ ช่วยในการสื่อสารพัฒนาประเทศให้เป็นศูนย์กลาง
พระพุทธศาสนาโลก การใช้เทคโนโลยีสารสนเทศเป็นการสร้างแรงจูงใจในการทำบุญตามหลักคำสอนของ
พระพุทธศาสนาดังปรากฎในพระไตรปิฎก 

เอกสารอ้างอิง  

คณะกรรมการแผนกตำรา. (2529). พระธัมมปทัฎฐกถา แปล ภาค 3. กรุงเทพฯ: มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
ฐิตวณฺโณ ภิกฺขุ. (2528). ตายแล้วไปไหน. กรุงเทพฯ: มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
ปิ่น  มุทุกันต์. (2535). แนวสอนธรรมะตามหลักสูตรนักธรรมตรี. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2538). พุทธธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 
________. (2540). ไอที ภายใต้วัฒนธรรมแห่งปัญญา. (พิมพ์ครั้งที่ 7). กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
พระธรรมธีรราชมหามุนี. (2536). มงคล 38. กรุงเทพฯ: การพิมพ์พระนคร. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 23). 

กรุงเทพฯ: ธรรรมทานกุศลจิต. 



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.1 (January-June 2018) 
72:          

 

พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทภิกขุ). (มปป.). งานคือชีวิต ชีวิตคืองานบันดาลสุข. กรุงเทพฯ: บันลือ
ธรรม. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย .
กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2537). พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ .กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย 
________. (2535). สุมงฺคลวิลาสินี นาม ทีฆนิกายฏฐกถา ปาฎิกวคฺควณฺณนา (ตติโย ภาโค),กรุงเทพฯ: 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สุชีพ  ปุญญานุภาพ. (2539). พระไตรปิฎกส าหรับประชาชน. (พิมพ์ครั้งที่ 16). กรุงเทพฯ: มหามกุฏราช

วิทยาลัย. 
 

************************************** 
 
 


