
วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2561) 
: 73 

 

คติคำสอน : เครื่องประกอบพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ของชาวไทยเขมรสุรินทร ์
MOREL: THE EQUIPMENT OF EXORCISE RITE OF THAI KHMER SURIN 

 
ยโสธารา ศิรภิาประภากร  

Yasothara Siripaprapagon 
สำนักปฏิบตัิธรรมวัดป่าโยธาประสิทธ์ิ จังหวัดสุรินทร์ 

E-mail : yasothara.35@gmail.com 
 

บทคัดย่อ 

 ความเชื่อและพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์นั้นเป็นพิธีกรรมเพ่ือขจัดสิ่งเลวร้าย ที่เราเรียกว่า เคราะห์ ที่
เกิดขึ้นในร่างกายและจิตใจที่ทำให้เกิดภัยอันตรายในรูปแบบต่าง ๆได้ตามคติความเชื่อของชาวไทยเขมร
สุรินทร์ตั้งแต่ อดีตจนถึงปัจจุบันนี้ พิธีกรรมสะเดาะเคราะห์นี้มีการผสมผสานเข้ากับลัทธิพิธีกรรมทาง
ศาสนาพราหมณ์แบบดั้งเดิมที่ยังมีการรักษาไว้ตั้งแต่โบราณมา อิทธิพลที่มาจากความเชื่อ และการดำเนิน
ชีวิตต่างมุ่งประสงค์ท่ีต้องการความสวัสดีมงคล เกิดโชคลาภ และความสุขปราศจากความทุกร้อน 

เครื่องในการประกอบพิธีกรรมการสะเดาะเคราะห์ของชาวไทยเขมรสุรินทร์ จึงมีแบบแผนของแต่
ละกลุ่มอาจารย์แต่โดยมากตามวัฒนธรรมพ้ืนบ้านก็จะนำเอาวัสดุ อุปกรณ์ที่มีความเกี่ยวข้องกับ การกิน 
การอยู่ เครื่องนุ่งห่มในการนำมาเข้าพิธีสะเดาะเคราะห์ ด้วยเพราะรูปแบบวิถีชีวิตและการดำเนินยังจำเป็น
ต่อการดำเนินชีวิตของกลุ่มชาวไทยเขมรสุรินทร์นี้ด้วย 

คำสอนที่ปรากฏในเครื่องพิธีกรรมหรือแม้นแต่การประกอบพิธีกรรม เป็นแบบคติคำสอนที่
เกี่ยวข้องกับความเชื่อและพิธีกรรมพ้ืนบ้านที่มาแต่โบราณ คำสอนโดยรวมนั้นหมายถึงความอุดมสมบูรณ์ใน
เรื่องการใช้ชีวิต การดำเนินชีวิต และความไม่ประมาณในอายุ วัย ตลอดถึงต้องระวังคำพูดคำจาเมื่อเจรจา
พาที หรือการวางตัวที่อาจนำมาซึ่งภัยอันตรายในรูปแบบต่าง ๆ ได้ 

คำสำคัญ: คติธรรม,  พิธีกรรม,  สะเดาะเคราะห์,  ชาวไทยเขมรสุรินทร์ 
 

Abstract 

Faith and exorcise rite are rituals to eliminate bad things. We call the fortune that 
occurs in the body and mind that can cause danger in various ways according to the 
beliefs of Thai Khmer Surin from the past to the present. This exorcise rite is blended with 
Brahmanism rituals like traditional that has been preserved since ancient times Influence 
from beliefs and lifestyles aim for happiness, auspiciousness, fortune and happiness 
without all heat 

The equipment of exorcise rite of Thai Khmer Surin is a pattern of individual 
teachers, but by many indigenous cultures as it will remove the material. The device is 
associated with the consumption of apparel is introduced into exorcise rite model 
because lifestyle and implementing the necessary lifestyle of the Khmer Surin, Thailand 
as well. 



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.1 (January-June 2018) 
74:          

 

The teachings that appear in the ritual or even the ritual Is a doctrine relating to 
beliefs and folk rituals since ancient times. The teachings, in general, mean the 
abundance of life. Lifestyle and estimates of age and age must be careful of the words 
when negotiating or posing that may bring danger in various forms. 

Keywords: Morel,  Rite,  Exorcise,  Thai Khmer Surin 
 

บทนำ 

 พิธีกรรมการสะเดาะเคราะห์ถือได้ว่าความเชื่อที่เกิดขึ้นกับชาวไทยเขมรสุรินทร์มาตั้งแต่โบราณและ
มีมาถึงสมัยปัจจุบันก็ยังมีการทำพิธีสะเดาะเคราะห์อยู่และยังมีในรูปแบบพิธีกรรมที่มีข้ันตอน ระเบียบ และ
เครื่องที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรมซึ่งมีมาแต่โบราณ ผู้ทำพิธีต้องทำตามขั้นตอน และจัดหาวัสดุอุปกรณ์ 
เครื่องใช้ในการประกอบพิธีและปฏิบัติตามที่อาจารย์ได้กำหนดขึ้นตามรูปแบบของตน  โดยส่วนมากใน
สังคมชาวไทยเขมรสุรินทร์ ผู้ทำพิธีกรรมมักเคยบวชเป็นพระภิกษุมาเคยเรียนอ่านภาษาบาลี เขียนเลขยันต์ 
ท่องจำ คำสวดที่เราเรียกว่า มนต์  และต้องเป็นผู้รู้ในการประกอบพิธี  ขั้นตอนการจัดตลอดถึงวัสดุอุปกรณ์
ที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ด้วย สาเหตุของการสะเดาะเคราะห์นั้นได้แก่ปัญหาทางใจที่ไม่
สบายที่เกิดจากเรื่องต่าง ๆ  ต่างก็มุ่งหาทางออกด้วยวิธีการที่มีแนวความคิดว่าสามารถช่วยให้ดีขึ้นได้ความ
เชื่อที่เกิดจากเคราะห์ที่มีในสังคมไทยเขมรสุรินทร์ มีกล่าวไว้ว่าสังคมไทยเขมรสุรินทร์ ตามความเห็นของ 
(ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวัฒน์, 2553) กล่าวว่าความเชื่อทางไสยศาสตร์เป็นปรากฏการณ์ทางสังคมนั้นที่สะท้อนให้
เห็นเรื่องของชนชั้นและสถานทางเศรษฐกิจของผู้คนได้เป็นอย่างดีโดยเฉพาะยามที่เกิดวิกฤตการณ์ทาง
เศรษฐกิจ สังคม การเมือง สิ่งเหล่านี้กลายเป็นความหวังของผู้คน ในยามที่หาทางออกอ่ืนไม่ได้ความเชื่อของ
สังคมไทเขมรสุรินทร์ ที่นับถือพระพุทธศาสนามีรากฐานมาจากความเชื่อ เรื่อง คาถาอาคม ไสยศาสตร์มนต์
ดำ ฝันร้าย ลางร้าย และอำนาจภูติผีวิญญาณที่รบกวนชีวิตและครอบครัว  มีผลต่อวิถีการดำเนินชีวิตของ
คนไทยเขมรสุรินทร์  ทำให้เกิดอิทธิพลทางวัฒนธรรม (วิชาภรณ์  แสงมณี , 2530) และเกิดการผสมผสาน
กันจนกลายเป็นแบบแผนหนึ่งของวัฒนธรรมในสังคมไทยเขมรสุรินทร์ (วิรัช นิภาวรรณ, 2533) การสะเดาะ
เคราะห์ จึงเป็นการเชื่อมต่อระหว่างความเชื่อทางพระพุทธศาสนากับแนวคิดสมัยใหม่มีการพัฒนาขึ้นในการ
สะเดาะเคราะห์จึงเป็นส่วนหนึ่งของบริบทของความเชื่อและพิธีกรรมทางศาสนา (พระมหาทวีศักดิ์  ใครบุตร
, 2544 ) ได้จัดให้ความเชื่อทางพระพุทธศาสนาของประชาชนในสังคมแบบชาวบ้าน  เป็นความเชื่อในหลัก
คำสั่งสอนของพระพุทธศาสนาผสมผสานกับลัทธิพราหมณ์ สังคมและประชาชนยังให้ความยอมรับและยัง
หวังพ่ึงอยู่แม้ว่าโดยทั่วไปพิธีกรรมจะยอมรับความสำคัญของหลักคติธรรม คำสอน ที่ปรากฏในวัสดุอุปกรณ์  
ที่เข้าใช้ในการประกอบพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ ประชาชนในหรือผู้คนสังคมไทยเขมรสุรินทร์ให้การยอมรับ
และเชื่อถือพิธีกรรมการสะเดาะเคราะห์ แต่ไม่ได้รู้ถึงความสำคัญกับเครื่องที่ต้องใช้ในการประกอบพิธีกรรม 
ความหมาย คติธรรม คำสอน หรือปรัชญาสิ่งที่แฝงอยู่ในสิ่งเหล่านี้  จึงทำให้เกิดความต้องการอยากศึกษา
และวิเคราะห์ถึงเครื่องที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ เพื่อให้รู้ถึงความหมาย ความสำคัญ คติ



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2561) 
: 75 

 

ธรรม คำสอน และมีความสำคัญเช่นไรกับพิธีกรรม มีความเกี่ยวข้องกันในรูปแบบสัมพันธ์กับวิถีชีวิต ความ
เป็นอยู่ และคติความเชื่อความสำคัญที่จำต้องมีในพิธีกรรมเป็นต้น   
 

ความเชื่อกับการพัฒนาการมาจากอดีต 

 ความเชื่อพิธีกรรมได้มีพัฒนาการมาจากความเชื่อแบบดั้งเดิม พิธีกรรมในทางศาสนาพราหมณ์ ใน
ยุคแรกของอินเดียโบราณเป็นการสะเดาะเคราะห์ภายใต้คติความเชื่อเกี่ยวกับเทพเจ้าที่ประจำอยู่ตาม
ธรรมชาติเมื่อมนุษย์เกิดมีภัยพิบัติมาถึงตนเองก็ต้องพยายามหาทางออกให้กับชีวิตของตนเองด้วยการ
ประกอบพิธีกรรมบูชาบวงสรวงสังเวยหรือบูชาในรูปแบบของตน (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25 /188 :192 – 
92)  มิติของศาสนาพราหมณ์มีการจัดพิธีมาตั้งแต่สมัยดึกดำบรรพ์ มีการทำพิธีเพ่ือความสวัสดีให้กับตนเอง
ในการสะเดาะเคราะห์ดังกล่าวเรียกว่า การบูชายัญ มีการวิวัฒนาการมาทั้งหมด  4  ยุค คือ 1) ยุคสมัยดึก
ดำบรรพ์เป็นการบูชายัญที่ทำขึ้นเพ่ือการบวงสรวงเทพเจ้า ที่เรียกว่า ปุระษะ หรือ พระพรหม การบูชา
โดยนัยเป็นการบูชาเพ่ือเอาใจแก่เทพเจ้าและสร้างความพึงพอใจเพ่ือเทพเจ้าจะได้มอบความสวัสดีให้ 2) ยุค
สมัยพระเวท ในยุคนี้เป็นการบูชายัญหรือการสะเดาะเคราะห์เพ่ือบูชาเทพเจ้าที่เกิดขึ้นใหม่จากเดิมแต่มี
เฉพาะพระพรหมหรือ ปุระษะ ก็กลายมาเป็นพระสาวิตรี พระวรุน พระอินทร์ และพระยม โดยในยุคนี้เน้น
การอ้อนวอนหรือทำการสักการะแก่เทพเจ้าที่ปรากฏในคัมภีร์พระเวทเป็นหลัก  ซึ่งมีผู้ทำหน้าที่คือ 
พราหมณ์  มีวัตถุประสงค์เพ่ือมุ่งหวังความสำเร็จและอำนาจรวมถึงความมีอายุที่ยืนยาว เป็นต้น 3) ยุคสมัย
พราหมณ์  เป็นการประกอบพิธีกรรมเพ่ือจุดประสงค์ที่สำคัญคือ การเอาใจเทพเจ้าและบังคับให้เทพเจ้า
ประทานสิ่งที่ตนปรารถนาให้ (สุนทร ณ รังสี, 2542 ) เช่นนั้นในยุคนี้ถือว่าเป็นยุคทองของการประกอบพิธี
กรรมการสะเดาะเคราะห์หรือการบูชายัญ  เหตุที่เป็นเช่นนั้นเพราะพวกพราหมณ์ได้มีบทบาทในการกำหนด
กฏเกณฑ์ในการประกอบพิธีกรรม และมีหลักฐานว่า การสะเดาะเคราะห์หรือการบูชายัญในยุคนี้มีการนำ
มนุษย์มาเป็นเครื่องสังเวยในพิธีกรรมดังกล่าวด้วย 4) ยุคสมัยอุปนิสัทโดยยุคนี้มีพ้ืนฐานความเชื่ออยู่ที่
แนวคิดเรื่องอาตมันและปรามาตมันสำหรับยุคนี้ถือได้ว่าเป็นยุคสุดท้ายของการพัฒนาการทางด้านความคิด 
ความเชื่อของศาสนาพราหมณ์ ในยุคนี้มีแนวคิดในเชิงต่อต้านการประกอบพิธีกรรมโดยเห็นว่าพิธีกรรมเป็น
เรื่องเหลวไหลแต่ก็ยังมีร่องรอยของการบูชายัญให้เห็นอยู่บ้าง  จะพบว่าการสะเดาะเคราะห์ต่ออายุ ในทาง
ศาสนาพราหมณ์ คือการบูชายัญมีอยู่ 4 ประเภทคือ 1) พรหมยัญหรือเวทยัญเป็นการประกอบพิธีบูชายัญ
ด้วยเครื่องสังเวยเพ่ือบูชาพระพรหม พระฤษี พระเวท 2) เทวยัญ หมายถึงการบูชายัญด้วยการบูชาไฟ ด้วย
การจุดไฟเผากำยาน ธูป เพ่ือให้เกิดความสวัสดีแก่ตนเอง 3) ปิฤยัญ หมายถึง การบูชาบรรพบุรุษ หรือการ
บูชาบิดามารดาซึ่งถือว่าเป็นบุพการีของลูก 4) ภูตยัญ หมายถึงการบูชาด้วยการประพฤติตบะและไม่
เบียดเบียนผู้อ่ืน (กรุณา เรืองอุไรกุศลาศัย, 2541)   

ความเชื่อในพิธีกรรม 

 พิธีกรรม เป็นกฎระเบียบที่จะต้องปฏิบัติตามอย่างถูกต้องตามพิธีกรรมเพราะเป็นการกระทำที่
เกี่ยวข้องกับสิ่งเร้นลับในอำนาจเหนือธรรมชาติ ไสยศาสตร์ และเคราะห์ร้าย ลางร้าย จัญไร หรือสิ่งที่ไม่ดี



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.1 (January-June 2018) 
76:          

 

งาม ทั้งหลาย ที่ต้องการจำกัดออกไป จากร่างกายของผู้ทำพิธี ยังมีปฏิบัติกันในสังคมท้องถิ่นของชาวไทย
เขมรสุรินทร์ โดยเฉพาะสังคมชาวไทยเขมรสุรินทร์ที่มีนัยของวัฒนธรรมจึงมีความเกี่ยวข้องกับเครื่อ งมือ
เครื่องใช้ที่ใช้ทั้งในพิธีกรรมทั้งที่เกี่ยวกับชีวิตและพิธีกรรมเป็นมงคลนั้นส่วนใหญ่จะมีรายละเอียดที่คล้ายกัน
แต่จะแตกต่างบ้านในรายละเอียด (ศิริพร  สุเมธารัตน์ ,2554 :367) ที่บ่งชี้เจตนารมณ์ของความสำคัญใน
พิธีกรรมนั้นจึงต้องมีการจัดสิ่งของเครื่องใช้เพ่ือเป็นการเตรียมการซึ่งภาษาเขมรสุรินทร์เรียกว่า “เกรือง กร๊
วะ” สิ่งของที่ต้องเตรียมในพิธี ที่จำเป็นในพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ต่ออายุ  คำว่า สะเดาะเคราะห์ ถือว่า 
เป็นคำที่พ่ึงเกิดขึ้นมาใหม่ในยุคหลังและยังไม่ปรากฏในหลักฐานทางคัมภีร์พระพุทธศาสนาโดยเฉพาะคัมภีร์
ชั้นพระไตรปิฎกจะมีเพียงคำว่า “เคราะห์” ในภาษาบาลีในคำว่า  สุภคกรณํ  ทุพฺภคกรณํ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 1/ 1:14) แปลว่า  ทำให้โชคดี ทำให้เคราะห์ร้าย (พระไตรปิฎกภาษาไทย 9/ 26 : 35) ใน
ภาษาไทย ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย แปลว่า  ดูโชคดี  ดูเคราะห์ร้าย (พระไตรปิฎกภาษาไทย อรรกถา1/1 
: 14)  เฉพาะคำว่า  ภะคะ  แปลว่า โชค  เมื่อเติม สุ  หรือ ทุ เข้า ไปข้างหน้าจึงมีความหมายว่าเคราะห์ดี 
หรือ เคราะห์ร้าย (พระอุดรคณาธิการชวินทร์ สระคำ, 2538) 

ความเชื่อของชาวไทยเขมรสุรินทร์ 

 ความเชื่อได้มีการพัฒนาการมาจากความเชื่อแบบโบราณ ชาวไทยเขมรสุรินทร์ เดิมทีได้อาศัยอยู่ใน
เขตป่าดงซึ่งเรามักได้ยินคำเรียกชื่อของชาวไทยเขมรสุรินทร์  ไม่ว่าจะเป็นเขมรต่ำ - เขมรสูงก็ตามว่าเป็น
เขมรป่าดง เหตุเพราะชาวไทยเขมรสุรินทร์ในอดีตจะอาศัยอยู่ตามป่าเขาเพราะเขตประเทศกัมพูชา และ
ภาคตะวันออกเฉียงเหนือตอนใต้ของประเทศไทยถือว่าเป็นพ้ืนที่ที่อุดมสมบูรณ์ไปด้วยทรัพย์กรป่าไม้เป็น
จำนวนมาก ดังนั้น เมื่อต่างถิ่นผ่านมาเห็นการเป็นอยู่ของผู้คนในบริเวณนี้จึงมักเรียกชื่อตามสถานที่อยู่ว่า 
“เขมรป่าดง” เพราะการอาศัยป่าดงนี้เองเป็นเหตุให้ชาวไทยเขมร เป็นผู้ที่มีความเชื่อเกี่ยวกับการเอาตัวรอด
ด้วยวิชาอาคมบางประการ ได้แก่ วิชาเวทย์มนต์ไสยสาสตร์ คาถาอาคม ของขลัง ซึ่งเป็นวิชาที่สืบทอดกันมา
แต่ครั้งบรรพบุรุษเป็นความเชื่อประเภทวิญญาณนิยมที่เห็นว่าสรรพสิ่งนั้นมีวิญญาณครองและหากมนุษย์มี
วิชาที่ดีก็สามารถที่จะบังคับหรือควบคุมดวงวิญญาณที่มีอยู่นั้นให้เป็นไปตามอำนาจใจตนได้ (พระครูปทุม
สังฆการ สุพรรณ ฐิตปญฺโณ , 2554) ความเชื่อท้องถิ่นโบราณของชาวไทยเขมรสุรินทร์  คือความเชื่อ
เกี่ยวกับการเคารพบูชาวิญญาณผีบรรพบุรุษที่ต้องมีการประกอบพิธีบวงสรวงเป็นประจำทุกปี   ทั้งนี้เพ่ือ
ความเป็นสิริมงคลของครอบครัว ลูกหลานนอกจากนั้นยังมีความเชื่อในเรื่องไสยศาสตร์คาถาอาคมมนต์ 
เครื่องรางของขลัง  โดยเฉพาะประเภทป้องกันตัว คาถาเกี่ยวกับเมตตามหานิยม  เสน่ห์ยาแฟด (พระ
สมชาย สิริวัฒโก, 2559)  ซึ่งเป็นวิชาที่ใช้กันมากในอดีต จากการศึกษาในการพัฒนาการจากความเชื่อใน
ศาสนาโบราณของคนในท้องถิ่นทั้งในส่วนที่เป็นความเชื่อเรื่องคาถาอาคม และความเชื่อเรื่องไสยศาสตร์
รวมถึงความเชื่อเรื่องโหราศาสตร์ซึ่งถือว่าเป็นความเชื่อที่มีอิทธิพลต่อการประกอบพิธีการสะเดาะเคราะห์ 

ความเชื่อในการสะเดาะเคราะห์ 

 ความเชื่อในพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ชองชาวไทยเขมรสุรินทร์ นั้นเป็นพิธีกรรมที่จัดขึ้นเพ่ือมุ่งเน้น
การขจัดสิ่งชั่วร้าย ลางร้าย หรือเคราะห์ร้ายที่เกิดขึ้นกับชีวิตทรัพย์สิน ครอบครัว เพ่ือความผาสุก ความ
เจริญในหน้าที่ความเป็นอยู่ ที่มีพ้ืนฐานมาจากความเชื่อที่มีอยู่ ความเชื่ อของการสะเดาะเคราะห์  ใน
ขนบธรรมเนียมและวัฒนธรรมเป็นตัวกำหนดที่สำคัญกว่าในกลุ่มชาวไทยเขมรสุรินทร์เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่มี
การอยู่กันเป็นกลุ่ม มีระบบการอาศัยกันแบบเครือญาติ ความเชื่อในพิธีกรรมเฉพาะของตน จะสังเกตเห็นใน



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2561) 
: 77 

 

หมู่กลุ่มชาวไทยเขมรสุรินทร์ มีพิธีกรรมใดก็ตามจะมีการจัดเครื่องเซ่นไหว้ ที่เป็นแบบฉบับ(สันชัย สังข์ทอง, 
2559) และจะให้ความเคารพนับถือมากอาทิเช่นผีบรรพบุรุษ และอำนาจเหนือธรรมชาติ และเวทมนต์
อาคมคาถา (พระสมชาย สิริวัฒโก ,  2559) เป็นต้น ซึ่งเป็นอัตลักษณ์ที่โดดเด่นในกลุ่มชาติพันธุ์นี้ การ
ดำเนินชีวิตนี้เป็นแบบเรียนง่ายมีรูปแบบการเกษตรที่ต้องอาศัยน้ำฝนเป็นหลัก มีการปลูกพืชเลี้ยงสัตว์โดย
พ้ืนเพชนบทบ้านนอกท่ีต้องอาศัยธรรมชาติ เป็นต้น การดำเนินชีวิตที่ชาวไทยเขมรสุรินทร์ ตามแบบโบราณ 
มีการใช้ชีวิตแบบเรียบง่าย ไม่มีปัญหาต่อการปกครองแม้นในส่วนถูมิภาค หรือท้องถิ่น การที่จะศึกษาให้
เข้าใจเกี่ยวกับความเป็นมาของกลุ่มชาวไทยเขมรสุรินทร์นี้และความสัมพันธ์ทางวัฒนธรรมจึงจำเป็นจะต้อง
มีความรู้พ้ืนฐานเกี่ยวกับความเป็นมา  เพ่ือเชื่อมโยงความรู้ความเข้าใจในวิถีชีวิตความเป็นอยู่เกี่ยวกับคำ
สอนที่สืบทอดมาจากบรรพบุรุษซึ่งสืบทอดผ่านความเชื่อและพิธีกรรมเพ่ือให้ชนรุ่นหลังได้วิเคราะห์ เพ่ือ
ชี้ให้เห็นกระบวนการ ทางสังคมที่ถ่ายทอดคำสอนจาก ปู่ ย่า ตา ยาย พ่อ แม่ เป็นการขัดเกลาทางสังคมใน
วิถีชีวิตครอบครัวซึ่งแทรกด้วยปรัชญาคำสอนที่ปรากฏในพิธีกรรม  ความเชื่อ และการดำเนินชีวิต เพ่ือให้
สามารถนำไปวิเคราะห์และดำเนินวิถีชีวิตที่อยู่ในกรอบของสังคม (บุญเลี้ยง ฉิมมาลี , 2555) ได้ผลกระทบ
ทางความเชื่อที่เกิดขึ้นทางร่างกาย หรือ จิตใจ ที่ไม่สมดุล ชีวิตมีเหตุขัดข้องบางประการ  ปัญหาด้านต่างๆ
เกิดข้ึน พร้อมสภาพจิตใจที่ยำแย่ (คณิสร โชติธนศิริ, 2559) ความเชื่อบางอย่างที่มีมาแต่อดีต เมื่อเกิดขึ้นกับ
ชีวิต หรือครอบครัว ผลกระทบนี้ มีดังนี้ เกิดลางร้าย นอนฝันร้ายติดต่อกัน จิ้งจกทัก  งูเข้าบ้าน สิ่งต้องห้าม
ไม่เป็นมงคลเข้าบ้าน (บุญสา คลังฤทธิ์, 2559) ในคติความเชื่อของชนกลุ่มนี้ ถือได้ว่าเป็นสิ่งไม่มี จัญไร ต้อง
แก้ไข เหตุผลหนึ่งที่เป็นผลกระทบต่อครอบครัว ชีวิต หรือทรัพย์สิน (ดำ สระแก้ว , 2559) สิ่งเหล่านี้เป็นผล
กระทบกระเทือนต่อสภาพจิตใจและขวัญกำลังใจ 
 
การสะเดาะเคราะห์ในแบบท้องถิ่นเขมรไทยสุรินทร์   

 เรื่องการสะเดาะเคราะห์ได้พัฒนาการมาจากความเชื่อดั้งเดิมมีการผสมผสานกับ ความเชื่อในเรื่อง
ผี ลางศาสนาพราหมณ์ พราหมณ์เป็นต้นฉบับในพิธีกรรมต่างๆ และสามารถตอบสนองความต้องการของ
ผู้คนได้ด้วยการประกอบพิธีกรรม ต่อมาได้รับอิทธิพลทางความเชื่อและศาสนาพราหมณ์จึงมีการผสมผสาน
เข้ากันได้อย่างลงตัว โดยเฉพาะคนพ้ืนถิ่นชาวไทยเขมรสุรินทร์มักมีการจัดพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์เมื่อเชื่อ
ว่าตนนั้นได้ประสบเหตุร้าย หรือสิ่งที่เป็นลางร้าย แต่ถ้าเมื่อพิจารณาจากหลักฐานทางประวัติศาสตร์จะ
พบว่าความเชื่อและพิธีกรรมการสะเดาะเคราะห์มีพัฒนาการมาจากอิทธิพลความเชื่อในศาสนาพราหมณ์
เนื่องจากในอดีตพ้ืนที่และจังหวัดใกล้เคียงได้ตกอยู่ภายใต้การปกครองของอาณาจักรขอม มีความเชื่อว่า
สรรพสิ่ง ทั้งหลายในโลกล้วนถูกสร้างขึ้นมาพระเจ้าคือ พระพรหม  เป็นผู้สร้างกษัตริย์  พราหมณ์ แพทย์ 
ศูทรจากร่างกายของพระองค์และถือว่าพระพรหมเป็นผู้ที่สามารถให้คุณและให้โทษกับผู้คนในโลกที่
พระองค์สร้างขึ้นได้และประการสำคัญของพราหมณ์ – ฮินดูเชื่อว่าเหตุการณ์หรือสรรพสิ่งในโลกนี้ล้วนเป็น
สิ่งที่เป็นไปตามลิขิตของพระพรหมการบูชายัญนั้นมีมาตั้งแต่สมัยเริ่มมีมนุษย์ชาติถือเป็นสัญชาตญาณเดิมที่
ฝังรากลึกลงในธรรมชาติของมนุษย์ (พระครูปทุมสังฆการสุพรรณ ฐิตปญฺโณ , 2554) เป็นพิธีกรรมการเซ่น
สรวงด้วยวิธีฆ่าสัตว์เป็นเครื่องบูชา (พจนานุกรม, 2542) ในความเชื่อท้องถิ่นโบราณชาวไทยเขมรสุรินทร์ จะ
มีการประกอบพิธีบวงสรวง สังเวยและเซ่นไหว้ จากการวิเคราะห์ความเชื่อในพิธีกรรมการสะเดาะเคราะห์
ของกลุ่มชาวไทยเขมรสุรินทร์ เป็นความเชื่อที่สืบทอดกันมานานตั้งแต่โบราณมาจวบจนปัจจุบันนี้ก็ยังมีการ
ประกอบพิธีกรรมการสะเดาะเคราะห์อยู่ จากการ (พระประดิษฐ์ คุตฺตปัญโญ , 2559) เป็นพระผู้ทำพิธี



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.1 (January-June 2018) 
78:          

 

กรรมการสะเดาะเคราะห์แก่บรรดาญาติโยมที่มาขอให้ประกอบพิธีกรรมจะเป็นพิธีกรรมแบบ พุทธ 
ผสมผสานกับความเชื่อท้องถิ่น 

“บูชายัญ”  กับการสะเดาะเคราะห์ 

 ในทางคัมภีร์พระพุทธศาสนาได้กล่าวว่า เคราะห์และการสะเดาะเคราะห์หรือการบูชายัญที่นิยมทำ
กันในสมัยพุทธกาลไว้หลายประการ  แต่หากกล่าวถึงท่าทีของพระพุทะศาสนาเกี่ยวกับการสะเดาะเคราะห์
โดยภาพรวมแล้วจะพบว่าพระพุทธศาสนาไม่เห็นด้วยและไม่ได้สอนให้มนุษย์นั้นสยบยอม  อ้อนวอน  กราบ
กรานเทพเจ้าทั้งนี้เพราะพระพุทธศาสนาเห็นว่ามนุษย์เป็นสัตว์ที่สามารถฝึกตนเองได้  เมื่อฝึกได้แล้วมนุษย์ก็
สามารถเป็นที่พ่ึงแก่สัตว์ประเภทอ่ืนๆ แต่ถึงอย่างนั้นพระพุทธศาสนาก็ได้กล่าวถึงรูปแบบของการประกอบ
พิธีกรรมการสะเดาะเคราะห์ที่เรียกว่า “การบูชายัญ”โดยเห็นว่าสาเหตุของการประกอบพิธีกรรมเช่นนั้นก็
เพราะมนุษย์ต่างรักตัวกลัวตายรักสุขเกลียดทุกข์  เมื่อมีภัยมาถึงตัวก็จะทำการป้องกัน เพ่ือที่จะไม่ให้เกิด
ขึ้นกับตนเอง  โดยนัยรูปแบบหรือลักษณะของการสะเดาะเคราะห์หรือการบูชายัญก็เพ่ือมุ่งหวังความสวัสดี
ในยุคก่อน พระพุทธศาสนามีรูปแบบและองค์ประกอบที่สำคัญดังนี้ (1) วัตถุที่นำมาบูชาหรือสะเดาะ
เคราะห์ ได้แก่  สัตว์ พืช และเปลวไฟ สัตว์นั้นจะมีช้าง ม้า วัว  เป็นต้นและที่สุดคือมนุษย์ (พระครูปทุมสังฆ
การสุพรรณ ฐิตปญฺโญ, 2554)  (2) ผู้ประกอบพิธีกรรมคือพราหมณ์ (3) สถานที่ เช่น บ้าน ที่ริมแม่น้ำที่
เทวสถาน สถานที่ศักดิ์สิทธิ์ เป็นต้น (4) บทสวดใช้บทสวดของพราหมณ์ ทั้งที่เป็นร้อยแก้ว และร้อยกลอง 
โดยคนในยุคนั้นมีความเชื่อมั่นว่าการสะเดาะเคราะห์ให้ถูกวิธีสามารถที่จะอำนวยประโยชน์ที่ปรารถนาทุก
ประเภท  กระทั่งการได้อายุที่ยืนยาวกว่า 100 ปีก็ได้ (ศ.เอส.อาร์โกยัญ,พัฒนาการแห่งความคิดแบบอินเดีย
โบราณ,14) พระพุทธศาสนาไม่เห็นด้วยกับหลักการหรือแนวคิดเกี่ยวกับการสะเดาะเคราะห์หรือการบูชา
ยัญ เพราะถือว่า เป็นการเบียดเบียนผู้อ่ืน และไม่เป็นประโยชน์ ดังการปรากฏในการปฏิเสธเรื่องการบูชา
ยัญของพระพุทธองค์ที่มีต่อการเตรียมการบูชายัญของพระเจ้าปเสนธิโกศลในยัญญสูตร (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 15 /351: 109) หรือที่ปรากฏในทัศนะของท่านพระกุมารกัสปะที่ตอบโต้กับพระเจ้าปายาสิว่า  
การสะเดาะเคราะห์ด้วยการฆ่าไม่ใช้สิ่งประเสริฐ เป็นมิจฉาทิฏฐิ แล้วสอนว่าการบูชายัญหรือ การสะเดาะ
เคราะห์ที่ไม่เกี่ยวด้วยเรื่องการฆ่านั้นประเสริฐกว่า (พระไตรปิฎกภาษาไทย 10438 /369) แต่ถึงอย่างนั้น
พระพุทธศาสนาก็ได้ปรับเปลี่ยนหลักการบูชายัญแบบใหม่ขึ้นตามแนวทางคำสั่งสอนของพระพุทธศาสนาว่า 
“การบูชายัญ” ที่ถูกต้องคือ การให้ทาน รักษาศีล เจริญภาวนา เพราะการทำเช่นนั้นย่อมก่อให้เกิด
ประโยชน์กับชีวิตและสังคมมากกว่า  การสะเดาะเคราะห์นั้นจะต้องดำเนินการตามหลักการทาง
พระพุทธศาสนาคือ (1) การให้ทานเป็นนิตย์อุทิศให้ผู้มีศีล (2) สร้างกุฎีวิหารเพ่ือสมณพราหมณ์ผู้มาจากทิศ
ทั้ง 4 (3)  การเข้าถึงพระรัตนตรัยว่าเป็นที่พ่ึงที่ระลึก  (4)  และการสมาทานตามศีล 5 (5) การออกบวช
ประพฤติพรหมจรรย์จนบรรลุฌาน 4  และเจริญวิปัสสนาจนได้วิชชา 8  ซึ่งเป็นยัญที่ลงทุนน้อยแต่ได้ผล
กำไรมาก (พระไตรปิฎกภาษาไทย 9/345-348 : 135) หากทำเช่นนี้ได้ถือว่าเป็นการสะเดาะเคราะห์ที่ชอบ
ธรรมตามคำสอนพระพุทธเจ้า 

พิธีกรรมในพระพุทธศาสนา 

 สำหรับคำว่า “เชื่อ”เป็นคำกิริยาหมายถึงเห็นตามด้วยมั่นใจและไว้ใจ (ราชบัณฑิตยสถาน , 
พจนานุกรมฉบับราบบัณฑิตยสถาน , 2542) อีกความหมายหนึ่งความเชื่อ (Beliefs) หมายถึงเห็นด้วย  
มั่นใจไว้ใจและนับถือ (มานิต  มานิตเจริญ, 2514) ใจยอมรับว่าจริง พระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงความเชื่อ



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2561) 
: 79 

 

หรือศรัทธาว่ามีอยู่  2  ประการ คือ (1) ศรัทธาที่ประกอบด้วยศรัทธา (สัทธาญาณสัมปยุต)  และ(2) ศรัทธา
ที่ไม่ประกอบด้วยปัญญา (สัทธาญาณวิปยุต ) แต่เมื่อกล่าวถึงศรัทธาที่ประกอบด้วยปัญญาพระพุทธศาสนา
ได้แบ่งไว้แบ่ง 4 ประการ คือ 1. กัมสัทธา หมายถึง เชื่อกรรม 2. วิปากสัทธา หมายถึง เชื่อวิบากเชื่อผลของ
กรรม  3. กัมมัสสกตาสัทธา หมายถึง เชื่อว่าสัตว์มีกรรมเป็นของๆ ตน 4.ตถาคตโพธิสัทธา หมายถึง มั่นใจ
ในองค์พระตถาคต (พระธรรมปิฎก ป.อ.ปยุตโต,พจนานุกรมพุทธศาสนา, 2543) 
 
คำสอนในเครื่องประกอบพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ของชาวไทยเขมรสุรินทร์  

 ในพิธีกรรมการสะเดาะเคราะห์ของชาวไทยเขมรสุรินทร์ที่มีความจำเป็นและสำคัญในการประกอบ
พิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ มีเครื่องที่ต้องใช้ในการประกอบพิธีกรรม
สะเดาะเคราะห์ สำคัญๆ มีอยู่ ในพิธีกรรม ดังที่ได้นำเสนอ ดังต่อไปนี้  
1.กระทงคางหมู ลักษณะเป็นรูปสามเหลี่ยมที่ปักด้วยธง ด้วยสีสันต่างๆ 
ภายในจะบรรจุด้วย อาหารคาวหวาน ปลาแห้ง ขนมข้าวต้ม ข้าวดำ ข้าว
ขาว ข้าวเหลือง ข้างแดง จากการสัมภาษณ์ (บุญสา คลังฤทธิ์, 2560) 

อาจารย์ผู้ประกอบพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ ได้กล่าวว่า (กันโตง) ใช้ในพิธีกรรมเซ่นไหว้มี 2 ลักษณะ คือ  1) 
เป็นกระทงที่ใช้เซ่นไหว้โดยการนำเครื่องเซ่นไหว้ใส่กระทงเพ่ือทำการเซ่นสรวงเจ้าที่ เจ้าทาง เจ้าแม่ธรณี 
หรือ ภูตผีวิญญาณเป็นลักษณะว่าเราถวายของเครื่องเซ่น แต่เป็นแบบพิธีกรรม  2) คือใช้ใส่เครื่องเซ่นไหว้
เพ่ือประกอบพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์เล็ก หรือปัดเสนียดจัญไรต่างๆ ด้วยก็ได้  กระทงสามเหลี่ยมนี้ใช้ได้
เกือบทุกงานที่เกี่ยวข้องกับเครื่องเซ่นไหว้ ต่างๆเพราะง่ายต่อการยกไปวางไว้ตามที่ต่างๆได้ อาทิเช่น ทาง
สามแพร่ง เป็นต้น 

2.กระทง 9 ห้อง เป็นกระทงมีลักษณะจัดทำด้วยกาบกล้าวยจัดทำเป็น 9 
ห้องแต่ละห้องจะใส่ อาหารคาว หวาน ขนม ข้าวต้ม หมากพลู บุหรี่ ข้าว
ดำ ข้าวแดง ข้าวขาว ข้างเหลือง รูปหุ่นที่ตัดด้วยกาบกล้าวยทำเป็นรูป 
ชายหญิง ชื่อว่าอาหารอะไรก็สามารถใส่ได้ ถือเป็นเป็นชุดใหญ่ ชาวไทย
เขมรสุรินทร์ถือว่าเป็นชุดที่ ใช้ในพิธีกรรมสำคัญ อาทิเช่น พิธีกรรม
สะเดาะเคราะห์ใหญ่ ที่มีเรื่องราวที่ไม่ดีจริงๆ เป็นเรื่องร้ายแรงถึงขั้นชีวิต

และทรัพย์สินของผู้จะกระทำพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ (บุญสา คลังฤทธิ์,  2560) ได้กล่าวว่า (กันตวงทม) 
กระกงใหญ่นี้ใช้สำหรับเรื่องร้ายแรง และเป็นเรื่องที่คอขาดบาดตาย ใช้สำหรับสะเดาะเคราะห์ หรือ เสีย
เคราะห์ (แกกรัวะ) แกเคราะห์ สิ่งที่ปรากฏในกระทงนี้ มีความหมายที่ได้ถามผู้รู้ ปราชญ์ชาวบ้านผู้เฒ่าผู้แก่
นั้น ได้ความหมายว่า ชีวิตคนเรานั้น จำเป็นต้องพ่ึงพาธรรมชาติ ทำไมจึงต้องมีแต่อาหารการกิน เหล่านี้ 
เพราะขอที่กินได้ ทำให้มนุษย์มีชีวิตต่อไปได้ มนุษย์ถือเรื่องกินเป็นใหญ่ และสิ่งทั้งหลายก็เอาเรื่องกิน เป็น
ใหญ่เช่นกัน ข้าวของเครื่องใช้เหล่านี้เป็นของจำเป็น และใช้เป็นเครื่องบนบาน เซ่นไหว้ บูชา สำหรับมนุษย์นี้
เท่านั้นที่ยังข้องเกี่ยวอยู่บนโลกมนุษย์นี้ ถ้าวิเคราะห์ดูก็จัดได้ว่าเป็นสัญลักษณ์ที่สอนคนเราให้เห็นถึง
ความสำคัญของสรรพสิ่งที่อึงอาศัยกัน 

3.เทียน 5 เล่ม ธูป 5 ดอก ในพิธีกรรมทุกๆพิธีกรรม ปราศจากสิ่งนี้ไม่ได้เลย
นั้นคือ ธูป เทียน เพราะเป็นเครื่องบูชาที่สำคัญที่ยึดถือและปฏิบัติกันมานาน
แต่โบราณกาลแล้ว ความหมายของธูปเทียนนั้นเป็นเครื่องหอมที่ใช้จุด และ
เทียนเปรียบเหมือนแสงสว่าง ธูปเทียนอยู่ในทุกบริบทของความเชื่อและ



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.1 (January-June 2018) 
80:          

 

พิธีกรรมต่างๆ จุดประสงค์นั้นก็เพ่ือเป็นสื่อในการบูชา อาจใช้ในกรณีการบูชาคุณครู บาอาจารย์ หรือสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ต่างๆ หรืออาจใช้สำหรับสื่อ ในการบอกกล่าวแก่สิ่งศักดิ์สิทธิ์ หรือดวงวิญญาณต่างที่รับรู้ได้ด้วยสื่อ 
นั้นคือ ธูป และแสงสว่างนั้นคือ เทียน ฉะนั้น สิ่งทั้งสองได้ถูกนำมาไว้ในพิธีกรรมโดยขาดทั้งสองสิ่งนี้ไม่ได้
เลย 

4.อาหารตามห้อง ในพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์นั้นจะมีการนำอาหารมาใส่ใน
กระทง ไม่ว่าจะเป็น สามเหลี่ยม หรือ สี่เหลี่ยมก็ดี ในแต่ละห้องนั้นจะเป็นการ
ประกอบด้วย อาหาร การกิน น้ำ เครื่องดื่ม เครื่องสูบอาทิเช่นบุหรี่ เป็นต้น สิ่ง
เหล่านี้ เป็นวัฒนธรรมของชาวชนบทพ้ืนบ้านที่มีการยึดแบบมาจากโบราณที่ได้
นำพาให้ทำ เพราะของอาศัยอยู่ อาศัยกินนี้เป็นเครื่องสื่อว่ามีความอุดม
สมบูรณ์ แม้นจะแก้เคราะห์ ก็ต้องให้บริบูรณ์ โดยมีความเชื่อว่า เคราะห์หรือ

วิญญาณร้ายนั้นจะได้รับและได้กินจากเราจะได้ไม่ต้องมารบกวนอีก เป็นฐานคติความเชื่อของชาวไทยเขมร
สุรินทร์ หรืออาจหมายถึงสิ่งทั้งปวงนั้นกำหนดด้วยสิ่งเหล่านี้ คนเราจะมีความอุดมสมบูรณ์นั้นได้ก็ต้องมีสิ่ง
เหล่านี้เป็นเครื่องดำรงชีวิต และวัสดุที่หมายถึงสิ่งเหล่านี้อาจนำพามาซึ่งความอุดมสมบูรณ์ได้ 

5.ผ้าขาว 1 ผืน ดอกไม้ ผ้าขาวในสมัยก่อนโบราณที่ได้จากการสัมภาษณ์นั้น
ได้กล่าวว่าสมัยก่อนโบราณที่เราต้องถวายผ้าขาวด้ายดิน 1 ผืนนั้นเป็นการ
ทำบุญของผู้ที่จะกระทำพิธีกรรมซึ่งเมื่อถวายไปแล้วอาจารย์สามารถนำไปใช้
ได้เพราะคนในสมัยก่อนนั้นจะเอาผ้าด้ายดิบไปตัดเสื้อผ้า หรือ การนุ่งห่มก็ได้
และผ้าด้ายดิบนี้สามารถย้อมได้ และทำไมถึงเป็นการถวายผ้าขาว เหตุ
เพราะผ้าขาวนั้นยังไม่ผ่านการใช้มานั้นเองในวัฒนธรรมคนโบราณก็มีการ

ถวายผ้า หรือนำผ้าไปทำบุญหรือยกให้แก่อาจารย์ที่นับถือได้ และจัดเป็นวัฒนธรรมการยกครูแต่นั้นเป็นต้น
มา ทำไมจึงมีการยกครู เพราะว่าอาจารย์ที่มาทำพิธีกรรมให้นี้ไม่ได้รู้ได้เอง หรือเป็นเอง แต่เพราะเป็นการไป
ร่ำเรียนมาจากอาจารย์ผู้เฒ่าอีกต่อหนึ่งจึงมีความเชื่อว่า การยกครูนี้เพ่ือเป็นสินน้ำใจและเป็นการเคาระบุญ
คุณท่านเหล่านั้นด้วยประการหนึ่ง(สัมภาษณ์ ณรงค์ เชื้อเมืองพาน, 2559) 

6.ขันน้ำมนต์ เป็นภาชนะที่ไว้สำหรับใส่น้ำสะอาดเพ่ือประจุด้วยมนต์ หรือคาถาที่เชื่อว่า
ศักดิ์สิทธิ์ลงสู่น้ำสะอาดในขันก็เพ่ือให้ผู้เข้าสะเดาะเคราะห์นี้นำไปอาบ ดื่น กินด้วย และในขณะทำพิธีกรรม
ก็จะรดไปตามร่างกายของผู้มีเคราะห์  เป็นน้ำศักดิ์สิทธิ์ที่ประจุด้วยมนต์ หรืออาคมแล้ว จากการวิเคราะห์
นั้นน้ำอาจจะเป็นส่วนหนึ่งที่จะทำให้เกิดความเย็น มีสติขึ้นมาเหมือนน้ำที่รดลงตามร่างกาย มีความเย็น
เช่นนั้นก็เป็นได้ 

7. มนต์ คาถา เป็นส่วนประกอบหนึ่งที่สำคัญมากในขณะทำพิธีกรรม ในขณะทำพิธีกรรมนั้นจะ
มีการสวดคาถาไปด้วยในขณะที่ทำการสะเดาะเคราะห์ เป็นบทที่มีความเชื่อว่า ศักดิ์สิทธิ์ และสามารถให้
คลายจากสรรพเคราะห์ต่างๆได้ มนต์ในทางพระพุทธศาสนาจะเป็นการเจริญพระพุทธมนต์ และมนต์ทาง
พราหมณ์ หรืออาจารย์ผู้มาสวดนั้นจะมีการผสมผสานกับพระพุทธมนต์ และมนต์เขมร ที่เป็นคำเฉพาะของ
ภาษาเขมรที่มีความเชื่อว่าศักดิ์สิทธิ์เช่นกันและได้รับถ่ายทอดมาจาก อาจารย์เขมรโบราณ 

8. ด้ายสายสิญจน์ เป็นส่วนประกอบในการรอบเครื่องเซ่นไหว้ ในการสะเดาะเคราะห์จะมีการ
รอบด้วยด้านสายสิญจน์ มีความเชื่อว่ามนต์ หรืออำนาจ พลังศักดิ์สิทธิ์จะวิ่งหรือแล่นไปตามเส้นด้าย 
ในขณะสวดมนต์หรือ ว่ามนต์คาถา  (สัมภาษณ์ แม่ชีบัวลิน หมื่นยิ่ง, 2560) เป็นต้น    



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2561) 
: 81 

 

9. เวลา การทำพิธีสะเดาะเคราะห์ของชาวไทยเขมรสุรินทร์นี้จะใช้ เวลาช่วงเย็นโดยส่วนมากจะ
เป็นเวลา 15.40น. (สัมภาษณ์ แม่ชีบัวลิน หมื่นยิ่ง,  2560) เพราะมีความเชื่อที่ว่า เวลาเย็นนั้นจะมืดมิด สิ่ง
ชั่วร้ายจะได้หายลับไปตามเวลาที่ดวงตะวันลับฟ้า เสมือนเคราะห์ได้หายไปตามเวลาตะวันตกดิน เมื่อทำพิธี
เสร็จแล้วคนมีเคราะห์ถ้ามีอาการป่วยด้วยก็จะถือว่า เมื่อวันใหม่นั้นจะได้หายขาดจากอาการที่ไม่ดี หรือเป็น
การเริ่มต้นชีวิตใหม่ไปในตัว เช่นกัน 

10. ทิศตะวันตก  การทำพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์มีความสำคัญมากในการดำเนินชีวิตของชาว
ไทยเขมรสุรินทร์ แม้นแต่ทิศทางการนั่ง คนโบราณจะถือคติตามโหราศาสตร์เป็นสำคัญ การทำพิธีกรรมปัด
รำควาญ หรือการสะเดาะเคราะห์ ต้องถือในทิศทางการทำเพ่ือความอุดมสมบูรณ์ให้แก่ตนเอง การทำ
พิธีกรรมสะเดาะเคราะห์นั้นต้องนั่งหันหน้าไปทางทิศตะวันตกตามทิศที่เชื่อกันว่า สิ่งไม่ดีจะได้ตกไปตาม
ทิศทาง การทำพิธีกรรมทุกพิธีกรรมนั้นยอมให้ความสำคัญกับสิ่งเหล่านี้มาก ถือได้ว่าเป็นความสำคัญมาก 

11. หุ่น ชายหญิง ในกระทงสะเดาะเคราะห์ของชาวไทยเขมรสุรินทร์นี้ในกระทงจะปรากฏมีรูป 
ชายหญิงที่ตัดรูปหุ่นด้วยก้านกล้วย แล้วพัดด้วยเศษผ้าที่ผู้จะทำการสะเดาะเคราะห์ที่ไม่ใช่แล้วมาพัดไว้ใน
รูปหุ่น เปรียบเสมือนว่าเป็นการส่งเคราะห์ร้ายที่มีอยู่ในตัวของผู้ประกอบพิธีกรรมนั้นให้ออกไป 

12. ผ้าขาด  เศษผ้าที่ใช้นำมาประกอบพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ของชาวไทยเขมรสุรินทร์นั้น จะ
เป็นผ้าที่ขาด หรือ ไม่ใช้แล้ว เพราะถือคติที่ว่า ให้ขาดออกไป ให้เสียไป เหมือนเสียเคราะห์นั้นเองเป็น
ความหมายที่สอดคล้องตามพิธีกรรม มีความเชื่อว่าเสื้อผ้าของผู้ที่จะสะเดาะเคราะห์นั้น จะเป็นเสมือน
ตัวแทน ผู้มีเคราะห์ เมื่อเข้าสู้พิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ยอมหาย เสีย หรือ ขาดไป ตามผ้าที่เสียไปนั้นเอง 

13. ปัจจัย 6 บาท 12 บาท 24 บาท  การกำหนดตัวเงิน เป็นการกำหนดตามค่าครูที่ตนเองได้
รำเรียนวิชามาของผู้เป็นอาจารย์กระทำพิธีกรรม ในสมัยก่อน กว่าจะกำหนดค่าครูขึ้นได้นั้นบุคคลผู้นั้นต้องมี
วิชาความรู้ และเป็นอาจารย์ที่มีวิชาที่กล้าแข็งแล้วเท่านั้น แล้วสามารถกำหนดค่าครูขึ้นมาได้ตามท่ีตนเองได้
รำเรียนมา เงินค่าครูนี้มีความหมายมาก สอดแซรกในความเชื่อ พิธีกรรม และเกี่ยวข้องกับการนับถือ การ
บูชา ในสิ่งนั้นไว้มากมายนัก แต่โดยย่อนั้น ค่าครูที่กำหนดขึ้นนั้นเพ่ือบูชาครูบาอาจารย์ที่ตนต้องตั้งค่าครู
ก่อนทำการ หรือสิ่งต่างๆ เพราะจะเป็นการเพ่ิมความศักดิ์สิทธิ์ และบรรลุผลตามความต้องการในกิจกรรม
นั้นๆได้ (สัมภาษณ์ คณิสร โชติธณศิริ, 5 เมษายน 2559) 

14. ดอกไม้ 5 คู่ ดอกไม้นั้นใช้สำหรับบูชาพระ หรือครูบาอาจารย์ ดอกไม้ 5 ดอก เรียกอีกอย่าง
นั้นว่า ขัน 5 มีความหมายหลายอย่าง อาทิเช่น ศีล 5 ประการที่ต้องปฏิบัติ หรือได้ปฏิบัติตาม ขันธ์ 5 มีรูป 
เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ที่ประกอบกันเป็นรูปขึ้นมาเป็นมนุษย์ที่ดีงามหรือสมบูรณ์ได้  หรือ อีกนัย
ยะหนึ่ง เป็นการระลึกนึกถึง คุณพระรัตนตรัย มีพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ คุณพระบิดา มารดา เป็นต้น 
อยู่ที่ผู้เป็นอาจารย์จะนำคติการบูชา หรือ ความหมายที่มีความสำคัญสอดคล้องไปใช้ กับพิธีกรรม ความเชื่อ
ของแต่ละคน หรืออาจารย์ก็ว่ากัน เป็นต้น  

15. พราหมณ์ พิธีกรรมต่างจะดำเนินไปได้นั้น ต้องมีผู้ดำเนินรายการ หรือผู้ทำพิธีกรรมให้  ผู้นั้น
คือ พราหมณ์ ผู้ต้องทำการประกอบพิธีกรรม พราหมณ์จะเป็นผู้สวด  หรือท่องมนต์ อาคมต่างๆ และเป็นผู้
ที่รู้ ระเบียบขั้นตอน เครื่องที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม และวัน ทิศทาง และ เวลา ด้วย  ในที่นี้ผู้มาเป็น
พราหมณ์นั้นโดยส่วนมากจะเป็นคนแก่ที่ได้รำเรียน เขียนอ่านและมีความสามารถกระทำทางพิธีกรรมได้เป็น
ต้น  

16. ใบขนุน ใบมะยม  ใบเงิน ใบทอง ใบหน้าคา ในพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์นั้นจะมีการนำสิ่งมงคล
เข้าในพิธีกรรมด้วย มีคติความเชื่อว่าเป็นใบมงคล สามารถนำมาเพ่ือความเป็นมงคล ความหมาย ใบขนุน มี



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.1 (January-June 2018) 
82:          

 

ความหมาย ว่ามีคนอุดหนุน มีคนสนับสนุน ส่งเสริม ใบมะยม มีความหมายว่า มีคนนิยมชมชอบ รักใคร่
เมตตา เอ็นดู  ใบเงินใบทอง มีความหมายว่า จะได้เงินจะได้ทอง มั่งค่ังด้วยเงินหรือทองต่างๆ  ใบหญ้าคา มี
ความหมายว่า เป็นหญ้าวิเศษ ศักดิ์สิทธิ์มีอนุภาพในตัวของตนเอง สามารถป้องกัน อันตราย และปราบ
วิญญาณร้ายและภูตผี ได้ 

สรุป 

พิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ของชาวไทยเขมรสุรินทร์  เราจะพบว่าการสะเดาะเคราะห์เท่าที่ปรากฏ
นั้นชาวไทยเขมรสุรินทร์มีความเชื่อและพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์แบบดั้งเดิมนี้มานานตั้งแต่สมัยโบราณ และ
ได้รับอิทธิพลมาจากวัฒนธรรมเขมร หรือ ขอมโบราณด้วย จะมีฐานคติในความเชื่อและพิธีกรรม ที่มีความ
สอดคล้องกับคติ คำสอน ของคนโบราณสมัยก่อน วัสดุอุปกรณ์ ที่ใช้ในพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ของชาวไทย
เขมรสุรินทร์ นั้น ที่นำมาอธิบายให้เห็นถึงความสำคัญ แนวคิด และเป็นการถอดความสำคัญของวัสดุ
อุปกรณ์ที่มีในพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ หรือ เครื่องในพิธีกรรม สิ่งเหล่านี้เป็นภูมิปัญญาของบรรพบุรุษที่ได้
สั่งสม ภูมิ ความรู้ และคติคำสอน ตลอดถึงสิ่งสำคัญที่จำต้องมีในพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ของชาวไทยเขมร
สุรินทร์คุณค่าที่เกิดจากพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์นั้นสามารถใช้มุมมอง ได้ ดังนี้คือ คุณค่าต่อสังคม จากการ
เข้าร่วมประกอบพิธีกรรม เราจะพบว่าหลักการสำคัญคุณค่ามีต่อสังคม เกิดพลังความสามัคคี พร้อมเพรียง
กัน เป็นหมู่เป็นคณะ และให้ความเคารพศรัทธา และเชื่อในพิธีกรรมเดียวกัน พิธีกรรมก่อให้เกิดความเข้าใน
การศึกษาการเรียนรู้ในวัฒนธรรมทางศาสนาและคติความเชื่อในท้องถิ่น พิธีกรรมก่อให้เกิดประเพณีสำคัญ
ขึ้น และสามารถสอดแสรกพิธีกรรมนี้ในวันสำคัญได้  คุณค่าในการยอมรับเผยแผ่และการอนุรักษ์ เมื่อมี
ความเข้าใจ ชาวไทยเขมรสุรินทร์ต้องมีท่าทีที่สำคัญอีกประการหนึ่งคือท่าทีในการอนุรักษ์พิธีกรรม โดย
จัดการส่งเสริมศิลปวัฒนธรรมภาคทฤษฎี  ให้เป็นประเพณีสำคัญของบ้านเมืองที่ทุกคนต้องมีส่วนร่วมใน
พิธีกรรมด้วย 

 
 

เอกสารอ้างอิง  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มานิต  มานิตเจริญ. (2514). พจนานุกรมใหม่ – ทันสมัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์การพิมพ์พระนคร. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต ). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสนา. (พิมพ์ครั้งที่ 9). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระครูปทุมสังฆการ (สุพรรณ ฐิตปญฺโญ). (2554). ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องการต่ออายุในทาง

พระพุทธศาสนาที่มีอิทธิพลต่อพิธีกรรมการสะเดาะเคราะห์ต่ออายุในจังหวัดสุรินทร์.สาขาวิชา
พระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2542). พจนานุกรม ฉบับราบบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพฯ: บริษัท นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่น 
ศิริพร  สุเมธารัตน์. (2554). ประวัติท้องถิ่นเมืองสุรินทร์. (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ดอเดียน 

สโตร์. 
กรุณา- เรืองอุไร  กุศลาศัย. (2541). แปลและเรียบเรียง  มหาภารตะยุทธ. (พิมพ์ครั้งที่ 7). กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์สยาม.  



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2561) 
: 83 

 

วิชาภรณ์  แสงมณี. (2536). ผีในวรรณคดี. กรุงเทพฯ: บริษัทธรรมสาร. 
พระมหาทวีศักดิ์  ใครบุตร. ( 2544). ดิรัจฉานวิชา. ศึกษาวิเคราะห์เชิงทรรศนะและแนวปฏิบัติใน . 

วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปะศาสตร์มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย:  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
สุนทร ณ รังสี. (2542). ปรัชญาอินเดีย : ประวัติและลัทธิ. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

รายช่ือผู้สัมภาษณ์ 
1. สัมภาษณ์ พระครูประทุมสังฆการ สุพรรณ ฐิตปญฺโญ  (พระอาจารย์ผู้ทำพิธีกรรม), 5 เมษายน 2559 
2. สัมภาษณ์ พระสมชาย สิริวฒฺโก (พระอาจารย์ผู้ทำพิธีกรรม) ,5 เมษายน 2559  
3. สัมภาษณ์ พระประดิษฐ์ คุตฺตปัญโญ (พระอาจารย์ผู้ทำพิธีกรรม), 5 กุมภาพันธ์ 2559 
4. สัมภาษณ์ แม่ชีบัวลิน หมื่นยิ่ง, 2 มกราคม 2560 
5. สัมภาษณ์ นายคณิสร โชติธณศิริ,5 เมษายน 2559 
6. สัมภาษณ์ นายณรงค์ เชื้อเมืองพาน,18 ธันวาคม2559 
7. สัมภาษณ์ นายบุญสา คลังฤทธิ์,2 มกราคม 2560 
8. สัมภาษณ์ สันชัย สังข์ทอง,(นักวิชาการ),21 มิถุนายน 2559   
9. สัมภาษณ์ นายดำ สระแก้ว,5 มีนาคม 2559 
 

************************************** 
 


