
Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.2 (July-December 2018) 
126:          

 

ประโยชน์ที่ได้รับจากการศึกษาพระไตรปิฎก :  
ด้านคติธรรมและสหธรรม 

The Benefits of the Tipitaka Study:  
Moral and Moral Principle Dimension 

 
พระปลัดสุระ ญาณธโร 

Phrapalad Sura Yanatharo 
สาขารัฐประศาสนศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 
  E-mail : sura2479@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 

 บทความวิชาการนี้ มุ่งนำเสนอประโยชน์ของการศึกษาพระไตรปิฎกในด้านคติธรรมและสหธรรม 
โดยใช้การศึกษาข้อมูลเชิงเอกสารเป็นหลัก ผลการศึกษาพบว่า ในการดำเนินชีวิตและการดำรงชีพอยู่
ร่วมกันในสังคมนั้น ย่อมต้องการความสงบสุขเป็นสำคัญ  พระไตรปิฎกหรือพระพุทธศาสนาคือพระธรรม
วินัยคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าจึงมีความสำคัญและจำเป็นอย่างยิ่งเพ่ือบูรณาการประยุกต์ใช้สร้างความ
สามัคคีปรองดองสมานฉันท์ให้เกิดขึ้นในสังคม สามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างมีสันติสุขยั่งยืน โดยเฉพาะการบูร
ณาการประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์ได้ทั้งด้านคติธรรมและด้านสหธรรม ประโยชน์ด้านคติธรรม ได้แก่ 
หลักธรรมในการถือครองเพ่ือดำเนินชีวิตประจำวันของแต่ละคน คือแบบอย่างแนวทางการดำเนินชีวิต เช่น  
การแสดงความเคารพนับถือพระรัตนตรัย คือ พระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ์  การแสดงความเคารพนับ
ถือบิดามารดา และผู้มีอุปการคุณ  ความเป็นผู้ใจบุญ เป็นต้น ประโยชน์ด้านสหธรรม ได้แก่  หลักธรรมที่
สร้างความสัมพันธ์อันดีทางสังคมทุกระดับ  การคบหาสมาคมกัน  หลักธรรมเพ่ือการดำรงชีพอยู่ร่วมกันใน
สังคมให้มีความสุข  เช่น  ความเป็นมิตรไมตรี  การเคารพเทิดทูนพระ มหากษัตริย์ ความอ่อนน้อมถ่อมตน
ต่อผู้ใหญ่  การแสดงออกถึงความกตัญญูกตเวที  การให้อภัยให้โอกาสและให้ความหวังกำลังใจ  การให้การ
สงเคราะห์ช่วยเหลือกันและความใจกว้างไม่ขัดแย้ง เป็นต้น 

คำสำคัญ: พระไตรปิฎก,  การศึกษา,  คติธรรม,  สหธรรม 
 

Abstract 

This academic article focused on the benefits of the Tipitaka studies in moral and 
moral principles. By mainly using documentary education. The results found that: - In 
living and living together in that society. Naturally needed peace. Tipitaka or Buddhism is 
the teachings of the Buddha. The teachings of the Buddha are, therefore, very important 
and necessary to integrate, apply, create unity, reconciliation, and reconciliation in society 
and able to live together peacefully and sustainably especially the integration of 
applications for the benefit of both moral and moral. Moral benefits include the principles 



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2561) 
: 127 

 

of holding for the daily life of each person, which is a role model for ways of life such as 
showing respect for the Triple Gem, namely the Buddha, the Dhamma and the Sangha, 
showing respect for parents and benefactors philanthropy, such as moral principles such 
as principles that create good social relations at all levels. Fellowship principles for living 
together in a happy society such as friendliness. Respect for the King, humility for adults. 
Expression of gratitude forgiveness gives an opportunity and gives hope and 
encouragement. Relief helps and open-mindedness does not conflict etc. 

Keywords: Tipitaka,  Education,  Moral,  Moral Principle 

บทนำ 

 พระพุทธองค์ทรงบำเพ็ญเพียรกระทั่งตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแล้ว ทรงเสวยวิมุตติสุข
พิจารณาถึงประโยชน์สุขสูงสุดที่พระองค์ได้รับจากการตรัสรู้ปฏิจจสมุปบาทธรรมตลอด 7 สัปดาห์แล้ว ทรง
ประกาศพระศาสนาเพ่ือประทานประโยชน์สุขสูงสุดแก่เวไนยสัตว์ให้ได้ดื่มด่ำอมตธรรมวิมุตติรสตาม
พระองค์ด้วย กระทั่งมีพระอรหันตสาวกเกิดขึ้นในโลกถึง 60 องค์ ทรงพิจารณาเห็นว่ามีกำลังพร้อมเพียงพอ
เพ่ือนำประโยชน์สุขไปมอบให้แก่มวลมนุษย์ชาวโลกได้แล้ว จึงทรงมอบนโยบายรับสั่งย้ำถึงประโยชน์สุข
สูงสุดที่พระองค์และพระอรหันตสาวกทั้ง 60 องค์ได้รับ และสำทับเป็นมั่นเหมาะถึงภารกิจใหญ่ในการนำ
ประโยชน์สุขสูงสุดไปมอบให้คนทั้งโลก ทั้ งเทวดาและมนุษย์ด้วยความรักเมตตาปรารถนาดีว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย เราพ้นแล้วจากบ่วง (โลภะ) ทั้งปวง ทั้งที่เป็นของทิพย์ ทั้งที่เป็นของมนุษย์  แม้พวกเธอก็พ้นแล้ว
จากบ่วงทั้งปวง ทั้งที่เป็นของทิพย์ ทั้งที่เป็นของมนุษย์  ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจงจาริกไป เพ่ือประโยชน์สุข
แก่ชนจำนวนมาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์  จง
แสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงามในท่ามกลาง และมีความงามในที่สุด  จงประกาศพรหมจรรย์ 
(พระพุทธศาสนา) พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน  สัตว์ทั้งหลายที่มีธุลีในตาน้อย มี
อยู่ ย่อมเสื่อมเพราะไม่ได้ฟังธรรม  จักมีผู้รู้ธรรม  ภิกษุทั้งหลาย แม้เราก็จักไปยังตำบลอุรุเวลาเสนานิคม
เพ่ือแสดงธรรม” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/32:40)  ทรงอนุญาตให้พระสาวกบวชกุลบุตรผู้มีศรัทธา
อุปสมบทในพระพุทธศาสนา ทรงบำเพ็ญภารกิจเผยแผ่พระธรรมวินัยของพระองค์กระทั่งปรินิพพาน 

พระธรรมวินัยคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าอำนวยประโยชน์สุขแก่พุทธบริษัททั้งบรรพชิตและ
คฤหัสถ์ทั้งเทวดาและมนุษย์มากมายนับไม่ถ้วน  มีพัฒนาการรูปแบบต่าง ๆ เรื่อยมากระทั่งสังคายนาครั้งที่ 
1 ครั้งที่ 2 และมีพัฒนาการเป็นปรากฏการณ์ใหม่ในการสังคายนาครั้งที่ 3 ที่มีการจัดหมวดหมู่เป็น 
“พระไตรปิฎก” 3 คัมภีร์ขึ้นเป็นครั้งแรกในโลก  พระไตรปิฎกเป็นที่ประมวลพระธรรมวินัยคำสั่งสอนของ
พระพุทธเจ้าได้มีการนำเผยแผ่ไปยังนานาประเทศมากขึ้นเรื่อย ๆ  และได้รับการยอมรับนับถือศึกษาเรียนรู้
กันอย่างแพร่หลาย อำนวยประโยชน์สุขให้แก่คนทั้งโลกได้อย่างงอกงามไพบูลย์ดียิ่ง  ผู้ศึกษาพระไตรปิฎกดี
แล้วย่อมได้รับประโยชน์คือความรู้ ได้แก่ วิชา 3 อภิญญา 6 และปฏิสัมภิทา 4  ซึ่งเป็นประโยชน์ระดับสูงที่
สามารถนำไปบูรณาการประยุกต์ใช้ให้อำนวยประโยชน์แก่ตนเองและผู้อ่ืน ตลอดถึงสังคมส่วนรวม ได้เป็น
อย่างดียิ่ง   และผู้ศึกษาพระไตรปิฎกดีแล้วจนสามารถเลือกเฟ้นเอาองค์ความรู้ที่มีอยู่ในพระไตรปิฎกมาได้ 
ย่อมได้รับประโยชน์ร่วมสมัยคือความรู้เกี่ยวกับศาสตร์สมัยใหม่สาขาต่าง ๆ อีกมากมาย ซึ่งสามารถนำมา



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.2 (July-December 2018) 
128:          

 

บูรณาการประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตประจำวันและดำรงชีพอยู่ ร่วมกันในสังคมให้มีความสามัคคี
ปรองดองสมานฉันท์ได้อย่างสงบสุข   

บทความนี้ จึงนำเสนอ “ประโยชน์ที่ได้รับจากการศึกษาพระไตรปิฎก ที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้
ในการดำรงชีวิต ทั้งด้านคติธรรมและด้านสหธรรม”  มีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 
 

ประโยชน์ในการดำเนินชีวิตและการดำรงชีพในสังคม 

พระไตรปิฎกคือพระ ธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าที่บรรจุในพระไตรปิฎกท่ีบุคคลศึกษาและปฏิบัติ
ดีแล้วน้อมนำมาบูรณาการประยุกต์ใช้ในการดำเนินชิวิตและการดำรงชีพอยู่ในสังคมร่วมกัน ย่อมอำนวยผล
ให้ได้รับประโยชน์สันติสุขยั่งยืนด้วยดี  แม้พระพุทธองค์เมื่อคราวตรัสรู้ใหม่ ๆ ทรงรำพึงว่าบุคคลผู้ไม่เคารพ 
ไม่ยำเกรง ย่อมอยู่เป็นทุกข์ เราพึงสักการะ เคารพ อาศัยสมณะหรือพราหมณ์คนไหนหนอแลอยู่  ไม่ทรง
เห็นสมณะ  พราหมณ์ หรือใครอ่ืนที่สมบูรณ์กว่าพระองค์ในเรื่องศีล สมาธิ ปัญญา วิมุตติ และวิมุตติ
ญาณทัสสนะที่จะพึงสักการะ เคารพ อาศัยอยู่เลย  จึงทรงดำริว่า ทางที่ดีเราพึงสักการะ เคารพธรรมที่เรา
ตรัสรู้แล้วนั่นแลอยู่ (ดู พระไตรปิฎกภาษาไทย 15/173 :233-234) (คารวสูตร),  (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
21/21: 33-34) (ปฐมอุรุเวลสูตร).  
          พระธรรมรักษาคุ้มครองแม้ซึ่งพระพุทธเจ้าผู้ทรงเป็นเจ้าของแห่งธรรม   พระธรรมจึงเป็นที่น่า
ปรารถนาของสังคมมนุษย์ในการดำเนินชีวิตและการดำรงชีพอยู่ในสังคมเพ่ือให้เกิดสันติสุขร่วมกันอย่างยืน
ตั้งแต่สมัยมนุษย์ยุคเริ่มต้นกระทั่งถึงมนุษย์ในสังคมโลกปัจจุบัน  เพราะธรรมเท่านั้นประเสริฐที่สุดในหมู่ชน
ทัง้ในโลกนี้และโลกหน้า (พระไตรปิฎกภาษาไทย 11/116, 117/87) 

1. การดำเนินชีวิตของมนุษย์ 
มนุษย์ยุคเริ่มต้นดำเนินชีวิตอย่างเรียบง่ายคู่กันมาพร้อมกับการเกิดโลกใบนี้ขึ้นเรื่อยมา จากการ

เป็นอยู่อย่างสันติสุขที่มีง้วนดินเป็นอาหาร ถูกกิเลสตัณหาครอบงำจนต้องเปลี่ยนอาหารเรื่อยมาจากง้วนดิน 
เป็นสะเก็ดดิน เครือดิน ข้าวสาลีธรรมชาติ และมีการกักตุนกันจนข้าวสาลีธรรมชาติร่อยหรอและหมดลงใน
ที่สุด  ปัญหาความยากลำบากเดือดร้อนเพราะขาดอาหารทำให้มนุษย์ปรึกษาหารือกันเพ่ือแก้ปัญหาและตก
ลงให้มีการแบ่งปันข้าวสาลีและปักปันเขตแดนแบ่งที่ดินกันเพ่ือใช้เป็นที่นาในการปลูกข้าวสาลีเพ่ือบริโภค
เฉพาะตนและครอบครัว (ดู พระไตรปิฎกภาษาไทย 10/119-129: 88-96) (อัคคัญญสูตร). 

  การที่มนุษย์ได้มีการประชุมกันเพ่ือแก้ไขป้องกันภัยที่จะเกิดขึ้นโดยตกลงให้แบ่งสรรที่ดินให้แต่
ละคน (ครอบครัว) มีสิทธิครอบรองเพ่ือทำมาหากินนี้นับเป็นการแสวงหาที่พ่ึงคือความถูกต้องเหมาะสม
เพ่ือให้เกิดสันติสุขในการดำเนินชีวิตของพวกเขา ซึ่งก็คือการสร้างความเป็น “ธรรม” ให้เกิดขึ้นแก่ปัจเจก
บุคคลนั่นเอง      

  2. การดำรงชีพอยู่ในสังคมของมนุษย์ 
  เมื่อมนุษย์อยู่ร่วมกันเป็นกลุ่มเป็นสังคม  ก็มีมนุษย์ที่มีความโลภเก็บข้าวสาลีส่วนของตนไว้แล้ว

ลักขโมยเอาส่วนของคนอ่ืนมาบริโภค ก่อให้เกิดความเดือดร้อนแก่คนอ่ืนไปทั่ว  เขาจับได้ก็ว่ากล่าวว่าเป็น
การกระทำที่ไม่ดี เป็นการเห็นแก่ตัว ไม่ให้ทำอย่างนั้นอีก  แต่มนุษย์ โลภมากก็ไม่หยุดพฤติกรรมเลวทราม
นั้น เขาจับได้ก็ว่ากล่าวเอาและใช้ฝ่ามือบ้าง ก้อนดินบ้าง ท่อนไม้บ้าง ทำร้ายเอา  แต่สถานการณ์ก็ไม่ดีขึ้น 
กลับแย่ลงไปอีกยิ่งมีการลักขโมย มีการตำหนิติเตียน มีการพูดเท็จ มีการใช้ความรุนแรงเกิดขึ้น   พวกมนุษย์
จึงได้ปรึกษาหารือกันเพ่ือคัดเลือกผู้ปกครองที่มีคุณสมบัติเหมาะสมเรียกว่า “มหาสมมตราช” ต่อมามีชื่อ
เรียกว่า “กษัตริย์” บ้าง “ราชา” บ้าง และให้มีหน้าที่ในการปกครองดูแลให้เกิดความเป็นธรรมขึ้นในสังคม



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2561) 
: 129 

 

เพ่ือให้มนุษย์ดำรงชีพอยู่ในสังคมได้อย่างสันติสุข โดยร่วมกันสละข้าวสาลีมอบให้เป็นค่าตอบแทนการปฏิบัติ
หน้าที่ (ดู พระไตรปิฎกภาษาไทย 10/130-139: 96-102) 

  การที่มนุษย์ได้มีการคัดเลือกผู้มีลักษณะดีให้ทำหน้าที่ปกครองดูแลในฐานะเจ้าของแผ่นดิน
เพ่ือให้เกิดความเป็นธรรมและสันติสุขในสังคมนั้น แสดงให้เห็นว่ามนุษย์เห็นพ้องต้องกันและยอมรับว่า 
“ธรรม” เป็นสิ่งสำคัญและจำเป็นอย่างยิ่งในการดำรงชีพอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสันติสุขยั่งยืนได้  

พระธรรมคำสอนของพระพุทธองค์มีอุปการะมากสำหรับการดำรงชีวิตของปัจเจกบุคคลและ
การดำรงชีพอยู่ในสังคมร่วมกันทั้งที่เป็นบรรพชิตและคฤหัสถ์ ดังพุทธดำรัสก่อนเสด็จดับขันธปรินิพพาน
ตอนหนึ่งว่า “ธรรมที่เราแสดงแล้วเพ่ือความรู้ยิ่ง  เธอทั้งหลายพึงเรียน เสพ เจริญ ทำให้มากด้วยดีโดยวิธีที่
พรหมจรรย์นี้จะพึงตั้งอยู่ได้นาน ดำรงอยู่ได้นาน  ข้อนั้นพึงเป็นไปเพ่ือเกื้อกูลแก่คนหมู่มาก เพื่อสุขแก่คนหมู่
มาก เพ่ืออนุ เคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์  เพ่ือเกื้ อกูล เพ่ือสุขแก่เทวดาและมนุษย์ทั้ งหลาย” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 10/184:130-131)  ฉะนั้น เมื่อปรารถนาประโยชน์สุขสันติภาพที่ยั่งยืนจึงควร
เคารพพระสัทธรรมศึกษาเรียนรู้พระธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎกให้ดีแล้วนำมาบูรณาการ
ประยุกต์ใช้ให้เหมาะสม เพราะแม้พระพุทธเจ้าทุกพระองค์ทั้งในอดีตอนาคตและปัจจุบันก็ทรงสักการะ 
เคารพ อาศัยธรรมอยู่  พระไตรปิฎกคือพระธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าจึงมีความสำคัญและจำเป็นอย่าง
ยิ่งที่ควรศึกษาและปฏิบัติตามดีให้เกิดประโยชน์สุขทั้งด้านคติธรรมการดำเนินชีวิตประจำวันและด้าน
สหธรรมการดำรงชีพอยู่ในสังคมร่วมกันอย่างสงบสุขยั่งยืน 

 

ประโยชน์ด้านคติธรรมที่ได้รับจากการศึกษาพระไตรปิฎก 

 คติธรรม  คือ หลักธรรมที่เป็นคติ หรือหลักทางจิตใจได้ยึดเหนี่ยวเพ่ือเป็นประทีปในการดำเนิน
ชีวิต (ฟ้ืน  ดอกบัว, 2542)  พจนานุกรมราชบัณฑิตยสถานได้อธิบายความหมายของคำว่า “คติ” และ “คติ
ธรรม” ไว้ว่า คติ ได้แก่ แบบอย่าง วิธี แนวทาง, คติธรรม ธรรมที่เป็นแบบอย่าง (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546) 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) อธิบายว่า คติ ได้แก่ ความเป็นไป แนวทาง แบบอย่าง แบบการดำเนิน
ชีวิต (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2553) คติธรรม จึงหมายถึง ธรรมที่บุคคลสามารถนำไปบูรณา
การประยุกต์ใช้เป็นแบบอย่างแนวทางในการดำเนินชีวิตให้มีสันติสุขได้อย่างสอดคล้องและเหมาะสมกับ
บริบททุก ๆ ด้าน   

ประโยชน์ด้านคติธรรมที่ได้รับรู้และได้แบบอย่างจากการศึกษาพระไตรปิฎก ที่อำนวยประโยชน์
ในการนำมาบูรณาการประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตประจำวันนั้นมีมากมายหลายประการ ตัวอย่าง เช่น 
การเคารพนับถือพระรัตนตรัยอย่างสูงสุด การเคารพนับถือมารดาบิดา ความเป็นผู้ใจบุญ ความเป็นผู้รื่นเริง
ไม่เครียด ความมั่นใจในตนเองเป็นที่ปรารถนาของสังคม เป็นต้น 

 1.  ความเป็นผู้เคารพนับถือพระรัตนตรัยอย่างสูงสุด 
 ในพระไตรปิฎกปรากฏเหตุการณ์การเปลี่ยนใจหันมานับถือพระพุทธศาสนา ถึงพระรัตนตรัย

เป็นสรณะที่พ่ึงเป็นจำนวนมากมาย ทั้งที่มาจากชนชั้นต่ำสุดกระทั่งถึงพระเจ้าจักรพรรดิมหาราชมากมาย
หลายพระองค์ เช่น  การเปลี่ยนใจมานับถือพระพุทธศาสนาถึงพระตรัยเป็นที่พ่ึงตลอดชีวิตของชนชั้นระดับ
เศรษฐีคหบดี เช่น ยสะกุลบุตรและสหาย 50 คนพร้อมครอบครัว  การออกบวชของชนชั้นเจ้าลัทธิ เช่น 
ชฏิล 3 พ่ีน้อง  การนับถือพระพุทธศาสนาของระดับชนชั้นปกครอง เช่น พระเจ้าพิมพิสาร  การออกบวช



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.2 (July-December 2018) 
130:          

 

ของชนชั้นระดับปัญญาชน เช่น อุปติสสะและโกลิตะ  (ดูพระไตรปิฎกภาษาไทย 4/25-63: 31-79) (ครั้น
บวชแล้วมีนามว่าพระสารีบุตรและพระมหาโมคคัลลานะ)    

 การแสดงออกถึงความเคารพและต้อนรับ เช่นที่ปัญจวัคคีย์ได้แสดงออกกับพระพุทธเจ้าดังที่
ท่านแสดงไว้ว่า “ภิกษุปัญจวัคคีย์... ต่างต้อนรับพระผู้มีพระภาค  รูปหนึ่งรับบาตรและจีวร รูปหนึ่งปูอาสนะ 
รูปหนึ่งจัดหาน้ำล้างพระบาท รูปหนึ่งจัดตั้งตั่งรองพระบาท รูปหนึ่งนำกระเบื้องเช็ดพระบาทเข้าไปวาง...” 
(พระไตรปิฎกภาษาไท  4/12:18)  

 การแสดงความเคารพด้วยการกล่าวคำถึงพระรัตนตรัยเป็นสรณะว่า พุทฺธํ  สรณํ  คจฺฉามิ 
ข้าพเจ้าขอถึงพระพุทธเจ้าเป็นสรณะ  ธมฺมํ  สรณํ  คจฺฉามิ  ข้าพเจ้าของถึงพระธรรมเป็นสรณะ  สงฺฆํ  สรณํ  
คจฺฉามิ  ข้าพเจ้าของถึงพระสงฆ์เป็นสรณะ... (พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/34:43) ที่ถือปฏิบัติกันมาจนถึง
ปัจจุบันนี้ 

 การแสดงออกถึงความเคารพอย่างสูงสุดในพระสงฆ์ของพระเจ้าอชาตศัตรูจอมกษัตริย์แห่งมคธ
ที่ปรากฏในสามัญญผลสูตร  พระพุทธเจ้าตรัสถามพระเจ้าอชาตศัตรูว่าถ้าคนที่เคยเป็นทาสหรือกรรมกร
ของเจ้าอชาตศัตรูออกบวชแล้วประพฤติตนดีงาม พระเจ้าอชาตศัตรูจะทรงเรียกร้องให้พระรูปนั้นสึกออกมา
รับใช้เป็นทาสหรือกรรมกรต่อไปหรือไม่  พระเจ้าอชาตศัตรูทูลว่าจะทำอย่างนั้นไม่ได้พระพุทธเจ้าข้า ที่จริง 
หม่อมฉันเสียอีกควรจะไหว้ ลุกรับ เชื้อเชิญให้เขานั่ง บำรุงด้วยจีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และคิลานปัจจัย
เภสัชบริขาร (ยารักษาโรคและเครื่องยา) และจัดการรักษา ปกป้อง คุ้มครองเขาอย่างชอบธรรม (ดู 
พระไตรปิฎกภาษาไทย 9/182-188:60-63) เป็นต้น 

 แม้ท้าวสักกะจอมเทพก็ได้แสดงความเคารพนับถือพระรัตนตรัยอย่างสูงสุดเช่นกันด้วยพระ
ดำรัสว่า “ภูตทั้งหลายผู้สิงสถิตอยู่บนภาคพ้ีนหรือผู้สิงสถิตอยู่ในอากาศ ที่มาประชุมกันอยู่ ณ ที่นี้   
ข้าพระพุทธเจ้าทั้งหลายขอนอบน้อมพระตถาคตที่เทวดาและมนุษย์บูชาแล้ว ขอให้มีความสวัสดี,  ภูต
ทั้งหลายผู้สิงสถิตอยู่บนภาคพ้ีนหรือผู้สิงสถิตอยู่ในอากาศ ที่มาประชุมกันอยู่ ณ ที่นี้  ข้าพระพุทธเจ้า
ทั้งหลายขอนอบน้อมพระธรรมของพระตถาคตพุทธเจ้าที่เทวดาและมนุษย์บูชาแล้ว ขอให้มีความสวัสดี,  
ภูตทั้งหลายผู้สิงสถิตอยู่บนภาคพ้ีนหรือผู้สิงสถิตอยู่ในอากาศ ที่มาประชุมกันอยู่ ณ ที่นี้  ข้าพระพุทธเจ้า
ทั้ งหลายขอนอบน้อมพระสงฆ์ของพระตถาคตที่ เทวดาและมนุษย์บูชาแล้ว ขอให้มีความสวัสดี ” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/16-18:13-14) 

2. ความเป็นผู้เคารพนับถือมารดาบิดา 
 พระพุทธศาสนาสอนให้เคารพนับถือมารดาบิดาซึ่งเป็นผู้มีพระคุณอย่างสูงยิ่ง เพราะมารดา

บิดาเป็นผู้ให้กำเนิด ให้การเลี้ยงดู ให้ความคุ้มครองป้องกัน ให้การศึกษาและให้การอบรม ตลอดถึงให้ความ
อุปการะต่าง ๆ ดังพุทธดำรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย บุตรของสกุลใดบูชาบิดามารดาในเรือนตน สกุลนั้นชื่อว่ามี
พรหม บุตรของสกุลใดบูชาบิดามารดาในเรือนตน สกุลนั้นชื่อว่ามีบุรพาจารย์  บุตรของสกุลใดบูชาบิดา
มารดาในเรือนตน  สกุลนั้นชื่อว่ามีอาหุไนยบุคคล,  คำว่าพรหมนี้เป็นชื่อของบิดามารดา คำว่าบุรพาจารย์นี้
เป็นชื่อของบิดามารดา  คำว่าอาหุไนยบุคคลนี้เป็นชื่อของบิดามารดา  ข้อนั้นเพราะเหตุไร เพราะบิดา
มารดามีอุปการะมาก  บำรุงเลี้ยง แสดงโลกนี้แก่บุตร,  บิดามารดาผู้อนุเคราะห์ประชาท่านเรียกว่าพรหม 
บุรพาจารย์ และอาหุไนยบุคคลของบุตร  เพราะเหตุนั้น บัณฑิตพึงนมัสการและสักการะบิดามารดานั้นด้วย
ข้าว น้ำ ผ้า ที่นอน เพราะการปรนนิบัติบิดามารดานั้น บัณฑิตจึงสรรเสริญในโลกนี้เอง  เขาตายไปแล้วย่อม
บันเทิงในสวรรค์” (พระไตรปิฎกภาษาไทย20/31:183) “ในโลกนี้ การเกื้อกูลมารดา  นำสุขมาให้  การ
เกื้อกูลบิดา  นำสุขมาให้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย  25/332:137) การเลี้ยงดูบิดามารดานับเป็นมงคลสูงสุด



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2561) 
: 131 

 

ดังพุทธดำรัสในมงคลสูตร ข้อที่ 11 ว่า “การบำรุงมารดาบิดา นี้ เป็นมงคลอันสูงสุด” (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 25/6:7) 
 3.  ความเป็นผู้มีใจบุญ 

พระพุทธศาสนาสอนให้รักการทำบุญไม่ให้กลัวบุญเพราะบุญเป็นชื่อของความสุข ชาวพุทธทั้งใน
สมัยพุทธกาลและสมัยปัจจุบันนิยมการทำบุญกับพระสงฆ์ และยังนิยมการให้ทานแก่คนยากจนตลอดทั้งการ
ช่วยเหลือสัตว์อ่ืน ๆ โดยเชื่อว่าผลบุญจะช่วยให้ได้รับความสุข บันดาล ให้ได้รับสิ่งที่พึงปรารถนาทุกประการ  
คนมีบุญมากก็มีความสุขความสำเร็จมาก และใคร ๆ ก็ทำ บุญได้ไม่มีจำกัดยกเว้น จนมีคำกล่าวไว้ว่า  “แข่ง
เรือแข่งพายพอแข่งได้  แต่แข่งบุญวาสนานั้นแข่งไม่ได้” พระพุทธองค์ตรัสสอนเกี่ยวกับเรื่องบุญและผลของ
บุญไว้ว่าเป็นดุจขุมทรัพย์ เช่น “ขุมทรัพย์นี้ไม่ทั่วไปแก่คนเหล่าอ่ืน ทั้งโจรก็ลักเอาไปไม่ได้ ผู้มีปัญญาควรทำ
แต่บุญที่จะเป็นขุมทรัพย์ติดตามตนตลอดไป” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/9:18)  “ญาติ มิตร และผู้มีใจดี
ทั้งหลาย เห็นคนที่จากบ้านไปนานกลับจากที่ไกลมาถึงโดยสวัสดิภาพ ย่อมยินดีว่ามาแล้ว  เช่นเดียวกันนั้น 
บุญทั้งหลายย่อมต้อนรับคนที่ทำบุญไว้ ซึ่งจากโลกนี้ ไปสู่โลกหน้าเหมือนญาติต้อนรับญาติผู้เป็นที่รักที่
กลับมาบ้าน ฉะนั้น” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/219-220:101) “บุญของบุคคลผู้บูชาท่านผู้ควรบูชา คือ
พระพุทธเจ้า หรือพระสาวก... ใคร ๆ ไม่อาจนับได้ว่า บุญนี้มีประมาณเท่านี้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
25/195-196:93) “ความมีผิวพรรณงดงาม ความมีเสียงไพเราะ ความมีทรวดทรงสมส่วน ความมีรูปสวย 
ความเป็นใหญ่ ความมีบริวาร... ความเป็นพระราชาในประเทศ ความเป็นอิสระ ความสุขของความเป็นพระ
เจ้าจักรพรรดิอันน่าพอใจ และแม้ความเป็นเทวราชของเทวดาในหมู่เทพ... สมบัติของมนุษย์ก็ดี ความยินดี
ในเทวโลกก็ดี สมบัติคือนิพพานก็ดี... บุคคลอาศัยมิตตสัมปทา ประกอบความเพียรโดยแยบคาย ก็จะเป็นผู้
ชำนาญในวิชชาและวิมุตติ... ปฏิสัมภิทา วิโมกข์  สาวกบารมี ปัจเจกโพธิ และพุทธภูมิ  ทั้งหมดจะได้ด้วย
ขุมทรัพย์นี้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/11-15:19)  “ขุมทรัพย์ (บุญนิธิ) นี้ให้ผลน่าปรารถนาทุกประการ 
แก่เทวดาและมนุษย์ คือเทวดาและมนุษย์ปรารถนาผลใด ๆ ผลนั้น ๆ ทุกอย่างจะได้ด้วยขุมทรัพย์นี้ ” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/10:18)   

4.  ความเป็นผู้รื่นเริงไม่เครียด 

 พระพุทธศาสนาสอนให้คนร่าเริงบันเทิงเบิกบาน ไม่ให้เครียด ไม่ให้จริงจังกับสังขารจนเกินไป  
สอนให้ปล่อยวาง ทำให้ไม่หนัก ทำให้เบาสบาย แล้วก็ไม่เครียด  ทำให้ไม่เป็นโรคต่าง ๆ ที่มีสาเหตุมาจาก
ความเครียด  พระพุทธองค์ทรงสอนให้ปล่อยวาง ไม่ให้ยึดมั่นถือมั่น เพราะไม่มีอะไรเป็นแก่นสารที่แท้จริง 
ดังพุทธดำรัสว่า “บุคคลไม่ควรคำนึงถึงสิ่งที่ล่วงไปแล้ว ไม่ควรหวังสิ่งที่ยังไม่มาถึง  สิ่งใดล่วงไปแล้ว สิ่งนั้นก็
เป็นอันละไปแล้ว  และสิ่งใดยังไม่มาถึง สิ่งนั้นก็เป็นอันยังไม่มาถึง  ส่วนบุคคลใดเห็นแจ้งธรรมที่เป็นปัจจุบัน 
ไม่ง่อนแง่น ไม่คลอนแคลนในธรรมนั้น ๆ  บุคคลนั้นควรเจริญธรรมนั้นให้แจ่มแจ้ง...” (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 14/272:219-320)  “เธอจงเป็นผู้ปล่อยวางทั้งอดีต อนาคต และปัจจุบัน  จงเป็นผู้ถึงฝั่งแห่งภพ  
เธอผู้มีใจหลุดพ้นในธรรมทั้งปวงแล้ว จักไม่เข้าถึงชาติและชราอีกต่อไป” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/348: 
141) “ในหมู่มนุษย์ผู้มีเวร เราเป็นผู้ไม่มีเวร อยู่เป็นสุขจริงหนอ  ในหมู่มนุษย์ผู้มีเวร เราอยู่อย่างไม่มีเวร  ใน
หมู่มนุษย์ผู้เดือดร้อน เราเป็นผู้ไม่เดือดร้อน อยู่เป็นสุขจริงหนอ  ในหมู่มนุษย์ผู้เดือดร้อน เราเป็นอยู่อย่างไม่
เดือดร้อน  ในหมู่มนุษย์ผู้ขวนขวาย เราเป็นผู้ไม่ขวนขวาย อยู่เป็นสุขจริงหนอ  ในหมู่มนุษย์ผู้ขวนขวาย  เรา
อยู่อย่างไม่ขวนขวาย” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/197-199:94)  “บัณฑิตทั้งหลายฟังธรรมแล้ว ย่อมผ่อง
ใส  ดุจห้วงน้ำที่ลึก ใสสะอาด ไม่ขุ่นมัว ฉะนั้น” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/82:53) 
 5.  ความเป็นผู้ม่ันใจตนเอง เป็นที่ปรารถนาของสังคม 



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.2 (July-December 2018) 
132:          

 

พระพุทธศาสนาสอนให้สร้างความมั่นใจในตนเอง เพราะใจเป็นรากฐานของความสุข ใจเป็น
ใหญ่ ใจเป็นสำคัญ ดังคำโบราณว่า “คับที่อยู่ได้ คับใจอยู่ยาก” และจิตใจยังเป็นรากฐานของความสำเร็จ 
ความล้มเหลวอ่ืน ๆ อีกมากมาย  ถ้าทำให้ใจดีได้อย่างเดียวก็เท่ากับดีทุกอย่าง ตรงกันข้าม ถ้าใจเสียอย่าง
เดียวก็เท่ากับเสียทุกอย่าง ดังที่ท่านกล่าวไว้ว่า “จะเสียอะไรถึงแม้จะมีความสำคัญเพียงไร ก็ชื่อว่าเสียบาง
สิ่งบางอย่าง  แต่ถ้าเสียใจอย่างเดียว ก็เท่ากับเสียทุกสิ่งทุกอย่าง” (ฟ้ืน  ดอกบัว, 2542)จึงควรดูแลรักษา
จิตใจให้ดีอย่าให้เสีย พระพุทธองค์ตรัสถึงจิตใจไว้ว่า “ธรรมทั้งหลาย มีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ สำเร็จ
ด้วยใจ  ถ้าคนมีใจชั่ว ก็จะพูดชั่วหรือทำชั่วตามไปด้วย  เพราะความชั่วนั้น ทุกข์ย่อมติดตามเขาไป เหมือน
ล้อหมุนตามรอยเท้าโคที่ลากเกวียนไป ฉะนั้น”  “ธรรมทั้งหลาย  มีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ สำเร็จด้วย
ใจ  ถ้าคนมีใจดี ก็จะพูดดีหรือทำดีตามไปด้วย  เพราะความดีนั้น สุขย่อมติดตามเขาไป เหมือนเงาติดตาม
เขาไป ฉะนั้น” (พระไตรปิฎกภาษาไทย25/1-2: 23-24)  “คนมีศรัทธา สมบูรณ์ด้วยศีล  เพียบพร้อมด้วยยศ
และโภคทรัพย์ จะไปสู่ถิ่นใด ๆ ย่อมได้รับการบูชาในถิ่นนั้น ๆ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/303:127)   
“สัตบุรุษย่อมปรากฏในที่ไกล เหมือนภูเขาหิมพานต์ ฉะนั้น  อสัตบุรุษทั้งหลาย ณ ที่นี้ย่อมไม่ปรากฏ 
เหมือนลูกศรที่ยิงไปในเวลากลางคืน ฉะนั้น” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/304:127) 

ประโยชน์ด้านสหธรรมที่ได้รับการจากศึกษาพระไตรปิฎก 

 สหธรรม คือ หลักธรรมทางสังคมที่เป็นคติในการเกี่ยวข้องกับคนอ่ืน ทั้งในด้านคบหาสมาคมและ
ขนบธรรมเนียมประเพณี (ฟ้ืน  ดอกบัว, 2542) พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถานให้ความหมายของคำว่า 
สหธรรม ไว้ว่า “ธรรมอันเดียวกัน  กฎหรือความเชื่อถืออย่างเดียวกัน” (ราชบัณฑิตยสถาน, 2542) พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) กล่าวถึงคำ สหธรรมิก ว่าหมายถึงผู้มีธรรมร่วมกัน ผู้ประพฤติธรรมร่วมกัน  
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2553)  สหธรรม จึงได้แก่ หลักธรรมที่บุคคลสามารถนำไป บูรณาการ
ประยุกต์ใช้ในการดำรงชีพอยู่ในสังคมร่วมกันกับคนอ่ืน ๆ ได้อย่างมีสันติสุขยั่งยืนนั่นเอง  
 ประโยชน์ที่ได้รับจากการศึกษาพระไตรปิฎกที่อำนวยผลต่อการดำรงชีพอยู่ร่วมกันอย่างมีสันติสุข
ยั่งยืนของคนในสังคมนั้น ๆ มีอยู่มากมาย ตัวอย่าง เช่น การอยู่ร่วมกันฉันท์มิตรไม่มีพิษภัย การเทิดทูน
พระมหากษัตริย์ การประพฤติอ่อนน้อมถ่อมตน ความเป็นผู้กตัญญูกตเวที การให้อภัยกันได้ การให้
ความหวังและโอกาส การสังคมสงเคราะห์ ความมีใจกว้างไม่ขัดแย้งกับใคร เป็นต้น    
 1.  การอยู่ร่วมกันฉันท์มิตร ไม่มีพิษภัย 
 พระพุทธเจ้าตรัสหลักธรรมเพ่ือสร้างความเป็นมิตรไม่มีพิษไม่มีภัยต่อกัน มีแต่ความเห็นอกเห็นใจ
กัน เอาใจเขามาใส่ใจเรา ตัวเรารักสุขเกลียดทุกข์ฉันใด ผู้อ่ืนสัตว์อ่ืนก็เหมือนเราฉันนั้น เพ่ือความปลอดภัย
และอยู่เย็นเป็นสุขของคนในสังคม เช่น “สัตว์ทุกประเภท ย่อมสะดุ้งกลัวโทษทัณฑ์  สัตว์ทุกประเภท ย่อม
หวาดกลัวความตาย  บุคคลนำตนเข้าไปเปรียบเทียบแล้ว ไม่ควรฆ่าเอง ไม่ควรใช้ให้คนอ่ืนฆ่า   สัตว์ทุก
ประเภท  ย่อมสะดุ้งกลัวโทษทัณฑ์  สัตว์ทุกประเภท ย่อมรักชีวิต  บุคคลนำตนเข้าไปเปรียบเทียบแล้ว ไม่
ควรฆ่าเอง ไม่ควรใช้ให้คนอ่ืนฆ่า” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/129-130:72)  การดำรงชีวิตอยู่ในสังคม
เดียวกันนั้น เมื่อมีการช่วยเหลือกัน มิตรภาพก็บังเกิดขึ้นตามมา  ความเป็นมิตรกันเกิดขึ้นได้ 2 ทางคือ (1) 
ทางสายโลหิตหรือเป็นญาติกัน  (2) ทางความดีที่มีต่อกัน  แบบที่ 2 นี้อาจดีกว่าแบบแรกก็ได้ เพราะความ
จริงมีอยู่ว่า ความต้องอัธยาศัยกัน ความซาบซึ้งในน้ำใจกัน  ย่อมเป็นความผูกพันทางใจที่ยิ่งกว่าความผูกพัน
ใดใด พระพุทธองค์ตรัสถึงลักษณะของคนที่จะทำให้คนอ่ืนเขารักเขาชอบไว้อีกว่า “บุคคลผู้สมบูรณ์ด้วยศีล



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2561) 
: 133 

 

และทัสสนะ ดำรงอยู่ในธรรม กล่าวคำสัตย์ ทำหน้าที่ของตน  ย่อมเป็นที่รักของประชาชน” (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 25/217:100) 
 2.  การเทิดทูลพระมหากษัตริย์ 

พระมหากษัตริย์หรือพระเจ้าแผ่นดินหรือพระราชา ทรงเป็นประมุขของประเทศชาติ โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งในประเทศที่มีพระมหากษัตริย์ดำรงอยู่ในทศพิธราชธรรม เช่น ประเทศไทยเรา ก็ยิ่งเพ่ิมความเทิด
ทูลจงรักภักดีขึ้นสูงสุดจนอาจกล่าวได้ว่าคนไทยกับพระมหากษัตริย์ไทยจะต้องมีอยู่คู่กั นตลอดไป ไม่อาจ
แยกกันได้ (ฟ้ืน  ดอกบัว, 2542) พระพุทธเจ้าตรัสยกย่องพระมหากษัตริย์ไว้ว่า “พระราชาเป็นประมุขของ
อาณาประชาราษฎร์ (ราชา มุขํ  มนุสฺสานํ)” “พระราชาเป็นเครื่องปรากฏของรัฐ (ราชา รฏฺฐสฺส ปญฺญาณํ)” 
มิใช่เทิดทูนพระมหากษัตริย์พระองค์เดียวเท่านั้น รวมถึงพระบรมวงศานุวงศ์ทุกพระองค์ด้วย  ดังจะเห็นจาก
การแสดงออกของชาวไทยทั้งประเทศในการเฉลิมฉลองพระเกียรติในวโรกาสครองราชย์ครบ 60 ปี และมี
พระชนมายุครบ  80 พรรษา  การเทิดทูลพระมหากษัตริย์นี้เป็นพื้นฐานของคุณธรรมคือความเคารพยอมรับ
นับถือในสถาบันเบื้องสูง 

3.  การประพฤติอ่อนน้อมถ่อมตน 
 พระพุทธศาสนาสอนให้รู้จักให้เกียรติและอ่อนน้อมถ่อมตนต่อผู้หลักผู้ใหญ่หรือผู้ที่เจริญกว่าตน

ในเรื่องวัยวุฒิเจริญโดยวัย ชาติวุฒิเจริญโดยชาติ และคุณวุฒิเจริญโดยคุณ  การแสดงออกถึงความอ่อนน้อม
ถ่อมตนในทางพระพุทธศาสนานั้นมีหลายอย่าง  เช่น  การประนมมือ (พนมมือ) เรียกว่าอัญชลี  การไหว้
เรียกว่านมัสการ  การน้อมไหว้เรียกว่าวันทา  และการกราบไหว้เรียกว่าอภิวาท   พระพุทธองค์ตรัสสอนถึง
ความอ่อนน้อมถ่อมตัวไว้ว่า  “ธรรม 4 ประการ คือ อายุ วรรณะ สุขะ พละ ย่อมเจริญแก่ผู้กราบไหว้ ผู้อ่อน
น้อมต่อผู้ใหญ่เป็นนิตย์” (พระไตรปิฎกภาษาไทย25/109:64)   “นรชนเหล่าใดฉลาดในธรรม ประพฤติอ่อน
น้อมถ่อมตนต่อบุคคลผู้เจริญทั้งหลาย  นรชนเหล่านั้นเป็นผู้ได้รับการสรรเสริญในปัจจุบันและมีสุคติภพใน
เบื้องหน้า” (พระไตรปิฎกภาษาไทย  27/37:16) 
  ในสังคมสงฆ์พระองค์ก็กำหนดให้มีความอ่อนน้อมถ่อมตนเคารพพระผู้ใหญ่ผู้มีอายุพรรษา
มากกว่า  มีกำหนดเป็นพระมหาเถระ พระเถระ พระมัชฌิมะ พระนวกะ เป็นต้น  แม้ในคราวสมัยก่อน
ปรินิพพานพระองค์ก็ตรัสย้ำถึงเรื่องความอ่อนน้อมถ่อมตนแสดงออกถึงความเคารพกันทางวาจาว่า 
“อานนท์ เมื่อเราล่วงลับไป  ภิกษุไม่ควรเรียกกันและกันด้วยวาทะว่า ‘อาวุโส’ เหมือนดังที่เรียกกันตอนนี้  
ภิกษุผู้แก่กว่าพึงเรียกภิกษุผู้อ่อนกว่าโดยชื่อหรือตระกูลโดยวาทะว่า ‘อาวุโส’ ก็ได้  ภิกษุผู้อ่อนกว่าพึงเรียก
ภิกษุผู้แก่กว่าว่า ‘ภันเต’  หรือ ‘อายัสมา’ ก็ได้”  ความอ่อนน้อมถ่อมตนนี้พระพุทธองค์ตรัสยกย่องว่าเป็น
มงคล ดังพุทธดำรัสในมงคลสูตรว่า “ความถ่อมตน นี้เป็นมงคลอันสูงสุด”  คำว่ามงคลหมายถึงเหตุที่นำมา
ซึ่งความเจริญ สิ่งซึ่งถือว่าจะนำสิริและความเจริญมาสู่และป้องกันไม่ให้สิ่งที่ เลวร้ายมากล้ำกราย 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2542) 
 
 
 4. ความเป็นผู้กตัญญูกตเวที 
  พระพุทธศาสนาสอนให้มีความกตัญญูกตเวทีต่อผู้มีพระคุณผู้มีบุญคุณผู้มีอุปการคุณ เช่น บิดา
มารดา พี่ป้าน้าอา  ครูอุปัชฌาย์อาจารย์  พระมหากษัตริย์ เป็นต้น ดังเช่นที่ตรัสสอนเรื่องทิศ 6 ในสิงคาลก-
สูตร  และพระพุทธองค์ได้ตรัสสอนเรื่องความกตัญญูกตเวทีไว้ในมงคลสูตรว่า “ความกตัญญู นี้เป็นมงคลอัน



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.2 (July-December 2018) 
134:          

 

สูงสุด” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/9:8) และคำสอนว่า “ความกตัญญูกตเวที เป็นภูมิ (เครื่องหมาย) ของ
คนด”ี (พระไตรปิฎกภาษาไทย 20/33:77) 
 5.  การให้อภัย  
  พระพุทธศาสนาสอนให้รู้จักให้อภัยแก่คนที่พลาดพลั้ง ไม่ให้จองเวรผูกโกรธอาฆาต เพราะการ
มีภัยมีเวรต่อกันเป็นความทุกข์ท้ังสองฝ่าย  ทุกคนมีโอกาสทำดีและทำผิดกันทุกคน  แต่จริง ๆ แล้วไม่มีใคร
อยากทำผิด  การให้อภัยจึงเป็นสิ่งสำคัญมากในสังคม  พระพุทธองค์ตรัสสอนเรื่องการให้อภัย  การไม่มีเวร 
เพราะการมีเวรเป็นสิ่งไม่ดีไม่อำนวยประโยชน์สุขให้ ดังพุทธดำรัสว่า “ชนเหล่าใด เข้าไปผูกเวรว่า ‘คนนี้ได้
ด่าเรา ได้ฆ่าเรา  ได้ชนะเรา และได้ลักสิ่งของของเราไป’ เวรของชนเหล่านั้น ย่อมไม่สงบระงับ  ส่วนชน
เหล่าใด ไม่เข้าไปผูกเวรว่า ‘คนนี้ได้ด่าเรา ได้ฆ่าเรา ได้ชนะเรา และได้ลักสิ่งสิ่งของของเราไป’ เวรของชน
เหล่านั้น ย่อมสงบระงับ เพราะว่าในกาลไหน ๆ  เวรทั้งหลายในโลกนี้ ย่อมไม่สงบระงับด้วยเวร  แต่เวร
ทั้งหลายย่อมสงบระงับด้วยการไม่จองเวร  นี้เป็นธรรมเก่า” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/3-5:25) 
 6.  การให้ความหวังและโอกาส 
  นอกจากการให้อภัยการไม่มีเวรกันแล้ว เมื่อผู้ทำผิดพลาดรู้สึกสำนึก สังคมควรให้โอกาสและ
ให้ความหวังคือกำลังใจ เพ่ือให้เขาสามารถเป็นคนดีของสังคมและดำรงชีวิตอยู่ในสังคมได้อีกต่อไป  พระ
พุทธองค์ทรงปฏิบัติกับพระองคุลีมาลเป็นต้น ดังพระดำรัสว่า “บาปกรรมที่ทำไว้ ผู้ใดละเสียได้ด้วยกุศล ผู้
นั้นย่อมทำโลกนี้ให้สว่างไสว ดุจดวงจันทร์พ้นจากเมฆ ฉะนั้น  ผู้ใดประมาทแล้วในกาลก่อน ภายหลังไม่
ประมาท  ผู้นั้นย่อมทำโลกนี้ให้สว่างไสว ดุจดวงจันทร์พ้นจากเมฆ ฉะนั้น” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
25/172-173:86-87) “ในกองขยะที่เขาทิ้งไว้ข้างทางใหญ่ ยังมีดอกบัวมีกลิ่นหอมรื่นรมย์ใจเกิดขึ้นมาได้ ฉัน
ใด  ในหมู่ปุถุชนผู้มืดมนซึ่งเปรียบได้กับกองขยะ ก็ยังมีสาวกของพระสัมมา-สัมพุทธเจ้าเจริญรุ่งเรืองอยู่ด้วย
ปัญญา ฉันนั้น” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/58-59:45)     
 7.  การสังคมสงเคราะห์ 

พระพุทธศาสนาสอนเรื่องการเอ้ือเฟ้ือช่วยเหลือกันในสังคม เช่น สอนเรื่องทานการแบ่งปัน
สิ่งของ สังคมทุกระดับมีปัญหาเกิดขึ้นมากมาย แต่ปัญหาที่มนุษย์พอจะช่วยเหลือกันได้คือปัญหาด้านปัจจัย
สี่  โดยเฉพาะกับบุคคลหรือกลุ่มคนซึ่งไม่มีอะไรเลยหรือเป็นคนอนาถา ต้องตกเป็นภาระสังคม  ในที่สุดก็
กลายเป็นปัญหาสังคมต่าง ๆ นานา  พระพุทธเจ้าตรัสสอนเรื่องการสังคมสงเคราะห์ไว้ในติโรกุฑฑกัณฑสูตร
ว่า “ในเปรตวิสัยนั้น ไม่มีกสิกรรม (การทำไร่ไถนา) ไม่มีโครักขกรรม (การเลี้ยงวัวไว้ขาย) ไม่มีพาณิชกรรม 
(การค้าขาย) เช่นนั้น  การแลกเปลี่ยนซื้อขายด้วยเงินก็ไม่มี” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/6:16)  คำสอนใน
ติโรกุฑฑกัณฑสูตรนี้ที่ปรากฏเป็นการทำบุญอุทิศให้ผู้ตาย  แต่เมื่อประยุกต์และมองถึงต้นเหตุแล้วเป็นพระ
เจ้าพิมพิสารที่ได้ทอดพระเนตรกลุ่มชนผู้น่าสงสารเหล่านั้นในโลกนี้ สามารถมองว่าเป็นพวกคนจนอนาถาไร้
ที่อยู่อาศัยไม่มีรายได้ต้องเที่ยวขอทานเขากิน ตกค่ำมาก็มาอาศัยตามกำแพงวัดหรือกำแพงวังเพ่ือซุกหัวนอน  
สิ่งที่ปรากฏนี้นับเป็นปัญหาสังคมอย่างหนึ่ง การตรัสว่านั่นเป็นญาติกันในอดีตชาตินับเป็นจิตวิทยาอันลึกซึ้ง
มาก ที่จะโน้มน้าวจิตใจให้คนกล้าสละทรัพย์ส่วนตนเพื่อการสังคมสงเคราะห์ได้ 
 8. ความมีใจกว้าง ไม่ขัดแย้งกับใคร 
   พระพุทธศาสนาสอนให้เป็นคนมีใจกว้าง ดำรงชีพอยู่โดยไม่ขัดแย้งกับใคร ๆ ดังที่พระพุทธองค์
ตรัสไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เราไม่ขัดแย้งกับโลก  แต่โลกขัดแย้งกับเรา  ผู้กล่าวเป็นธรรมไม่ขัดแย้งกับใคร ๆ 
ในโลก  สิ่งใดที่บัณฑิตในโลกสมมติว่าไม่มี  แม้เราก็กล่าวสิ่งนั้นว่าไม่มี  สิ่งใดที่บัณฑิตในโลกสมมติว่ามี แม้
เราก็กล่าวสิ่งนั้นว่ามี” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 17/94:178 (ปุปฺผสูตร).  “ภิกษุทั้งหลาย ถึงคนพวกอ่ืนจะ



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 9 ฉบบัท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2561) 
: 135 

 

พึงกล่าวติเตียนเรา กล่าวติเตียนพระธรรม หรือกล่าวติเตียนพระสงฆ์ก็ตาม  พวกเธอไม่ควรผูกอาฆาตแค้น
เคืองขุ่นใจคนพวกนั้น  ถ้าพวกเธอโกรธเคืองหรือไม่พอใจพวกเขา  พวกเธอก็จะประสบอันตราย (อุปสรรค
ต่อการบรรลุธรรมชั้นสูง) เพราะความโกรธเคืองนั้นได้  อนึ่ง พวกเธอจะรู้ได้หรือว่าที่พวกเขาพูดนั้นถูกหรือ
ผิด  คำติเตียนนั้น ถ้าเป็นเรื่องไม่จริง พวกเธอควรชี้แจงให้เห็นชัดว่า เรื่องนี้เป็นเรื่องไม่จริง ไม่ถูกต้อง ไม่มี 
และไม่ปรากฏในพวกเรา,  ภิกษุทั้งหลาย ถึงคนพวกอ่ืนจะพึงกล่าวยกย่องเรา กล่าวยกย่องพระธรรม หรือ
กล่าวยกย่องพระสงฆ์ก็ตาม  พวกเธอไม่ควรทำความรื่นเริงดีใจหรือกระหยิ่มใจต่อคนพวกนั้น  ถ้าพวกเธอ
ทำความรื่นเริงดีใจหรือกระหยิ่มใจต่อพวกเขา  พวกเธอก็จะประสบอันตรายเพราะความรื่นเริงดีใจนั้นได้
เช่นกัน  คำยกย่องนั้น ถ้าเป็นเรื่องไม่จริง พวกเธอควรยืนยันให้เขารู้ชัดลงไปว่า เรื่องนี้เป็นเรื่องจริง ถูกต้อง 
มีอยู่ และปรากฏในพวกเรา” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 9/5-6:2-3)  และเมื่อครั้งที่สีหเสนาบดีผู้อุปถัมภ์
ศาสนาเชนได้เปลี่ยนใจหันมานับถือพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าก็ทรงให้เขาใคร่ครวญให้ดีก่อนตัดสินใจถึง 
3 ครั้งจึงได้รับเป็นอุบาสกและยังทรงแนะนำให้สีหเสนาบดีให้ความอุปถัมภ์ค้ำจุนศาสนาเชนต่อไปด้วย ดัง
พุทธดำรัสว่า “สีหะ ตระกูลของท่านเคยเป็นที่ต้อนรับพวกนิครนถ์มานาน  ดังนั้น ท่านพึงใส่ใจว่าควรให้
บิณฑบาตแก่พวกนิครนถ์ผู้เข้าไปตระกูลต่อไปเถิด” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 23/12: 231-232 (สีหสูตร)) 

นี้เป็นเพียงบางส่วนของคำสอนในพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับประโยชน์ด้านคติธรรมและด้าน
สหธรรมที่ได้รับจากการศึกษาพระไตรปิฎก ซึ่งสามารถนำมาบูรณาการประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตและ
ดำรงชีพอยู่ร่วมกันในสังคมได้อย่างสันติสุขยั่งยืน  ผู้ใคร่ศึกษาและใคร่ประโยชน์พึงศึกษาค้นคว้าเพ่ิมเติม
จากพระไตรปิฎกได้ด้วยตนเอง  

สรุป 

พระธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าได้พัฒนาการมาตามลำดับกระทั่งมีการจัดหมวดหมู่เป็น
พระไตรปิฎกในสังคายนาครั้งที่  3  และมีการเผยแผ่อำนวยประโยชน์ไปสู่นานาประเทศมากมาย  
พระไตรปิฎกนอกจากอำนวยประโยชน์แก่ผู้ศึกษาและปฏิบัติตามคือการได้บรรลุความรู้ระดับสูงได้แก่ วิชา 
3 อภิญญา 6 และปฏิสัมภิทา  ทั้งที่เป็นประโยชน์ตน ประโยชน์ผู้อ่ืน และประโยชน์ส่วนรวมคือสังคมแล้ว  
ยังอำนวยประโยชน์สามารถบูรณาการประยุกต์เข้ากับศาสตร์สมัยใหม่สาขาต่าง ๆ ได้อีกมากมาย  

ในการดำเนินชีวิตและการดำรงชีพอยู่ร่วมกันในสังคมนั้น ย่อมต้องการความสงบสุขเป็นสำคัญ  
พระไตรปิฎกหรือพระพุทธศาสนาคือพระธรรมวินัยคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าจึงมีความสำคัญและจำเป็น
อย่างยิ่งเพ่ือบูรณาการประยุกต์ใช้สร้างความสามัคคีปรองดองสมานฉันท์ให้เกิดขึ้นในสังคม สามารถอยู่
ร่วมกันได้อย่างมีสันติสุขยั่งยืน โดยเฉพาะการบูรณาการประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์ได้ทั้งด้านคติธรรมและ
ด้านสหธรรม  

ประโยชน์ด้านคติธรรม ได้แก่ หลักธรรมในการถือครองเพ่ือดำเนินชีวิตประจำวันของแต่ละคน คือ
แบบอย่างแนวทางการดำเนินชีวิต  เช่น  การแสดงความเคารพนับถือพระรัตนตรัย  คือ พระพุทธ พระ
ธรรม และพระสงฆ์  การแสดงความเคารพนับถือบิดามารดา และผู้มีอุปการคุณ  ความเป็นผู้ใจบุญ เป็นต้น   
ประโยชน์ด้านสหธรรม ได้แก่  หลักธรรมที่สร้างความสัมพันธ์อันดีทางสังคมทุกระดับ  การคบหาสมาคมกัน  
หลักธรรมเพ่ือการดำรงชีพอยู่ร่วมกันในสังคมให้มีความสุข  เช่น  ความเป็นมิตรไมตรี  การเคารพเทิดทูน
พระ มหากษัตริย์   ความอ่อนน้อมถ่อมตนต่อผู้ใหญ่  การแสดงออกถึงความกตัญญูกตเวที  การให้อภัยให้
โอกาสและให้ความหวังกำลังใจ  การให้การสงเคราะห์ช่วยเหลือกัน  และความใจกว้างไม่ขัดแย้ง เป็นต้น 

 



Mahachulagajasara Journal  Vol.9 No.2 (July-December 2018) 
136:          

 

เอกสารอ้างอิง  

 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2553). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 14). 
กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

________. (2551). พนจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 17). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543).  รู้จักพระไตรปิฎกเพ่ือเป็นชาวพุทธที่แท้. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: 
เอดิสัน เพรส โพรดักส์. 

ฟ้ืน  ดอกบัว. (2542). พระพุทธศาสนากับคนไทย. กรุงเทพฯ: โสภณการพิมพ์. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2542). เก็บเพชรจากคัมภีร์พระไตรปิฎก. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 

************************************** 


