
วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2562) : 1 

 

ประโยชน์ที่ได้รับจากการศึกษาพระไตรปิฎก 
The Benefits from The Tipitaka Study 

 
วันชัย ชูศรีสุข1, วรภูริ มูลสิน2 

Wanchai Chusrisuk1, Worabhuri Moolsin2 
ส านักงานท่ีดินอ าเภอรัตนบุรี กรมท่ีดิน1, นักวิชาการอิสระ2 

Email: wanchai.chusrisuk23@gmail.com1, worabhuri@gmail.com2 
 

บทคัดย่อ 

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ในการน าเสนอประโยชน์ที่ได้รับจากการศึกษาพระไตรปิฎก ซ่ึงอ านวยผล
ให้แก่ผู้ศึกษาเรียนรู้พระไตรปิฎกดีแล้ว และเป็นมรดกล้ าค่าแทนความรัก ความห่วงใย ความเมตตากรุณา
ปรารถนาดี ของพระพุทธเจ้าที่มีต่อพุทธศาสนิกชนและมวลมนุษยชาติทั้งโลก จากการศึกษาเชิงเอกสาร 
พบว่า พระธรรมวินัยอันเป็นค าสั่งสอนของพระองค์ต่อมาได้พัฒนาการมาเป็นพระไตรปิฎกอ านวยประโยชน์
มากมาย  ประโยชน์สูงสุดคือความหลุดพ้นแห่งจิตเข้าสู่พระนิพพาน  พระพุทธโฆสาจารย์สรุปประโยชน์ที่
ได้รับจากการศึกษาพระไตรปิฎกไว้ว่าท าให้ได้บรรลุวิชา 3 อภิญญา 6 และปฏิสัมภิทา 4  แต่ความจริงแล้ว
พระไตรปิฎกอ านวยประโยชน์แก่ผู้ประพฤติปฏิบัติตามมากมาย  เม่ือสรุปแล้วอาจกล่าวได้ว่ามี  ประโยชน์
ตน ประโยชน์ผู้อ่ืน และประโยชน์ส่วนรวมคือสังคม  และมีประโยชน์กับพระไตรปิฎกเองด้วย   

ค าส าคัญ: ประโยชน์,  พระไตรปิฎก,  การศึกษา 
 

Abstract 

This article aims to present the benefits of the Tipitaka study, which is good for 
students to learn the Tipitaka, and it is a precious heritage of love, care, compassion, good 
wishes. Of the Buddha towards the Buddhists and human beings in the whole worlds. 
From a documentary study found: The Dhamma and Vinaya, which are the teachings of 
the Buddha Developed into the Tipitaka, providing many benefits. The greatest benefit is 
spiritual liberation into the Nibbana. The Most Ven. Phra Buddhagosacaraya summarizes 
the benefits of the Tipitaka study to achieve 3 Vijjas, 6 Abhiññas and 4 Patisampidhas. But 
the Tipitaka actually benefits a lot of observers, which, in summary, can be said to have 
benefits for others. And the common good is society and also useful to the Tipitaka too. 

Keywords: Benefit,  Tipitaka,  Study 



Mahachulagajasara Journal  Vol.10 No.1 (January-June 2019) 2:          

 

บทน า 
 เมตตาธรรม “ความรัก” ของพระพุทธเจ้าที่มีต่อมวลมนุษยชาตินั้นกว้างใหญ่ไพศาลยิ่งนัก  นับแต่
ครั้งยังด ารงเพศเป็นเจ้าชาย พระองค์ทรงมีเมตตาต่อพสกนิกรของพระองค์ปรารถนาช่วยเหลือพวกเขาให้
พ้นทุกข์ในการด ารงชีวิต ทรงสละราชสมบัติเพ่ือแสวงหาทางแห่งความหลุดพ้นจากทุกข์ในวัฏฏสงสารด้วย
ทรงหวังจะช่วยปลดเปลื้องพันธนาการแห่งกิเลสให้แก่มนุษยชาติ  ค าสอนของพระองค์ล้วนมุ่งเน้นการปลด
เปลื้องจิตใจของมนุษย์ให้หลุดพ้นจากความยึดม่ันถือม่ันที่ผิด ๆ น าไปสู่ทางสว่างอันประเสริฐ พระองค์ทรง
แนะน าสั่งสอนมวลมนุษย์ด้วยพระหฤทัยอันเปี่ยมล้นด้วยพระเมตตากรุณาอันสูงยิ่งหวังให้ได้ลิ้มรสแห่งอมต
ธรรมตามพระองค์ ทรงแนะน าพร่ าสอน ชี้แจง แสดง บอกอย่างละเอียดหมดจดไม่มีปกปิดก าบั งอ าพรางแต่
อย่างใด ทรงสอนให้อย่างไม่มีอาจริยมุฏฐิ (ดู พระไตรปิฎกภาษาไทย 10/110:164) คือ ไม่หวงวิชา ทรง
ถ่ายทอดให้โดยไม่เลือกหน้า ทรงเมตตาแก่มนุษยชาติอย่างเท่าเทียมเสมอเหมือนกันหมด  ทรงมีพระพุทธ
จริยาวัตรคือการทรงบ าเพ็ญประโยชน์ปรากฏเด่นชัดเป็น 3 ประการ คือ  (1) โลกัตถจริยา การทรงบ าเพ็ญ
ประโยชน์แก่ชาวโลก  (2) ญาตัตถจริยา การทรงบ าเพ็ญประโยชน์แก่เหล่าชนผู้เป็นญาติตามเหมาะสม  ( 3) 
พุทธัตถจริยา  ทรงบ าเพ็ญประโยชน์ตามหน้าที่ของพระพุทธเจ้าแก่พุทธศาสนิกชนทั้งมวล  จะเห็นได้ว่าพระ
จริยาวัตรของพระองค์ที่ทรงมีนั้นมุ่งเพ่ือความสุขความเจริญ เพ่ือประโยชน์สุข และเก้ือกูลแก่คนทั้งโลก  
ความรักของพระพุทธองค์ที่ทรงมีต่อพุทธศาสนิกชนและคนทั้งโลกทั้งในปฐมโพธิกาลคือเม่ือเริ่มแรกทรงตรัส
รู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระองค์ทรงมีความรักความปรารถนาดีห่วงใยต่อคนทั้งโลกทั้งเทพยดาและมวล
มนุษยชาติ ทรงตัดสินพระทัยเทศนาสั่งสอนธรรมให้ได้รับเรียนรู้ตามพระองค์ และเม่ือส่งพระสาวกไป
ประกาศพระพุทธศาสนาก็ทรงมุ่งให้เกิดประโยชน์สุขแก่มวลมหาชนมนุษยชาติทั้งโลก และที่ส า คัญยิ่งก่อน
เสด็จดับขันธปรินิพพานก็ทรงแสดงถึงความรักความห่วงใยในประโยชน์สุขให้ปรากฏแก่พุทธบริษัทและคน
ทั้งโลกที่ทรงต้ังปณิธานไว้ยาวนานถึง 45 ปีอย่างสุดจะพรรณนาได้ 
 พระพุทธองค์ทรงเปิดเผยพระหฤทัยอันเปี่ยมล้นด้วยความรักความเมตตากรุณาของพระองค์ให้พระ
อานนท์ทราบว่า มารใจบาปได้เคยทูลอาราธนาขอให้พระองค์ปรินิพพานแต่เม่ือแรกตรัสรู้ใหม่ ๆ ครั้งหนึ่ง 
แต่พระองค์ก็ได้ปฏิเสธไปเพราะความรักและห่วงใยในพุทธบริษัทและมวลมนุษยชาติ โดยพระองค์ทรง
ปฏิเสธมารด้วยพระด ารัสว่า “มารใจบาป เราจะยังไม่ปรินิพพานตราบใดที่ภิกษุทั้งหลายผู้สาวกของเรา... 
ภิกษุณีทั้งหลายผู้สาวิกาของเรา... อุบาสกทั้งหลายผู้สาวกของเรา... อุบาสิกาทั้งหลายผู้สาวิกาของเรายังไม่
เฉียบแหลม ไม่ได้รับการแนะน า ไม่แกล้วกล้า ไม่เป็นพหูสูต ไม่ทรงธรรม ไม่ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม ไม่
ปฏิบัติชอบ ไม่ปฏิบัติตามธรรม เรียนกับอาจารย์ของตนแล้ว แต่ยังบอก แสดง บัญญัติ ก าหนด เปิดเผย 
จ าแนก ท าให้ง่ายไม่ได้ ยังแสดงธรรมมีปาฏิหาริย์ปราบปรัปวาทท่ีเกิดขึ้นให้เรียบร้อยโดยชอบธรรมไม่ได้... 
มารใจบาป เราจะยังไม่ปรินิพพาน ตราบใดที่พรหมจรรย์ (พระพุทธศาสนา) ของเรายังไม่บริบูรณ์ 
กว้างขวาง แพร่หลาย รู้จักกันโดยมาก ม่ันคงดี กระทั่งเทพและมนุษย์ทั้งหลายประกาศได้ดีแล้ว ”  (ดู
พระไตรปิฎกภาษาไทย 10/168-177:113-126)  และทรงเปิดเผยว่าพระองค์เองได้ทรงท านิมิตท าโอภาส
นิมิตที่ชัดเจนถึง 16 ครั้งเพ่ือให้พระอานนท์ทูลวิงวอนขอให้พระองค์ด ารงพระชนมชีพอยู่ตลอดกัปเพราะ
ความเมตตากรุณารักและห่วงใยในประโยชน์สุขของชาวโลกแต่พระอานนท์ไม่อาจรู้ทันได้ (ดูพระไตรปิฎก
ภาษาไทย 10/178-182: 126-129)  สุดท้ายพระองค์ก็ต้องรับค าขอให้ปรินิพพานของมารใจบาปซ่ึงได้มา
อาราธนาครั้งนี้อีกครั้งหนึ่ง  และก่อนเสด็จปรินิพพานพระองค์ทรงปลอบใจและแสดงความเมตตากรุณารัก
และห่วงใยในพุทธบริษัทและคนทั้งโลกด้วยการประทานให้พระธรรมวินัยค าสั่งสอนของพระองค์เป็นศาสดา



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2562) : 3 

 

ของพุทธบริษัทแทนพระองค์ ซ่ึงต่อมาได้พัฒนาการมาเป็นพระไตรปิฎกคือพระพุทธศาสนาที่มีคุณูปการ
อย่างมากมายแก่มวลมนุษยชาติชาวโลกกระทั่งปัจจุบันนี้ 

บทความนี้จึงน าเสนอ “ประโยชน์ที่ได้รับจากการศึกษาพระไตรปิฎก” ที่อ านวยผลให้แก่ผู้ ศึกษา
เรียนรู้พระไตรปิฎกดีแล้ว อันเป็นมรดกล้ าค่าแทนความรัก ความห่วงใย ความเมตตากรุณาปรารถนาดี ของ
พระพุทธเจ้าที่มีต่อพุทธศาสนิกชนและมวลมนุษยชาติทั้งโลก มีรายละเอียดดังต่อไปนี้  
 

เมตตากรุณา : ความรักความห่วงใย 

 ความปรารถนาดี ของพระพุทธเจ้าที่มีต่อคนทั้งโลก พระพุทธองค์ครั้นตรัสรู้และเสวยวิมุตติสุขแล้ว 
49 วัน  ทรงหลีกจากต้นราชายตนะคือต้นเกดเสด็จไปทรงพักยังต้นอาชปาลนิโครธคือต้นไทรที่นั่งพักของ
พวกเด็กเลี้ยงแพะ ทรงเกิดความด าริขึ้นในพระทัยว่า  “ธรรมที่เราได้บรรลุแล้วนี้ ลึกซ้ึง เห็นได้ยาก รู้ตามได้
ยาก สงบ ประณีต ไม่เป็นวิสัยแห่งตรรก ละเอียด บัณฑิตจึงจะรู้ได้  ส าหรับหมู่ประชาผู้รื่นรมย์ด้วยอาลัย 
ยินดีในอาลัย เพลิดเพลินในอาลัย  ฐานะอันนี้ย่อมเป็นสิ่งที่ เห็นได้ยาก กล่าวคือหลักอิทัปปัจจยตา 
หลักปฏิจจสมุปบาท  ถึงแม้ฐานะอันนี้ก็เป็นสิ่งที่เห็นได้ยากนัก กล่าวคือ ความสงบแห่งสังขารทั้งปวง ความ
สลัดอุปธิท้ังปวง ความสิ้นตัณหา วิราคะ นิโรธ นิพพาน  ก็ถ้าเราจะพึงแสดงธรรม และผู้อ่ืนจะไม่เข้าใจซ้ึงต่อ
เรา  ข้อนั้นก็จะพึงเป็นความเหน็ดเหนื่อยเปล่าแก่เรา จะพึงเป็นความล าบากเปล่าแก่เรา ” (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 4/7:11)  และอนัจฉริยคาถาที่ไม่เคยทรงสดับมาก่อนก็ได้ปรากฏแก่พระองค์ว่า “บัดนี้  เรายังไม่
ควรประกาศธรรมที่เราได้บรรลุด้วยความล าบาก  เพราะธรรมนี้ ไม่ใช่สิ่งที่ผู้ถูกราคะและโทสะครอบง าจะรู้
ได้ง่าย แต่เป็นสิ่งพาทวนกระแส (คือพาเข้าถึงนิพพาน) ละเอียด ลึกซ้ึง รู้เห็นได้ยาก ประณีต ผู้ก าหนัดด้วย
ราคะ ถูกกองโมหะหุ้มห่อไว้ จักรู้เห็นไม่ได้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/7:11)  พระองค์จึงน้อมพระทัยไป
เพ่ือความเป็นผู้มีการขวนขวายน้อยไม่ประสงค์ที่จะแสดงธรรมโปรดสัตว์ ท้าวสหัมบดีพรหมทราบความด าริ
ในพระทัยของพระพุทธองค์แล้ว  ก็ไม่สบายพระทัย ได้มีความด าริว่า  “ท่านผู้ เจริญเอ๋ย  โลกจะฉิบหาย
หนอ  โลกจะพินาศหนอ  เพราะพระตถาคตอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงน้อมพระทัยไปเพ่ือการขวนขวาย
น้อย  มิได้น้อมพระทัยไปเพ่ือทรงแสดงธรรม” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/8:12)  แล้วเสด็จจากพรหมโลก
นั่งคุกเข่าข้างขวา ประนมมือเฉพาะพระพักตร์พระพุทธเจ้า ทูลว่า  ”พระองค์ผู้เจริญ  ขอพระผู้ มีพระภาคได้
โปรดแสดงธรรม  ขอพระสุคตเจ้าได้โปรดแสดงธรรม  เพราะสัตว์ท้ังหลายผู้มีธุลีในตาน้อยมีอยู่สัตว์เหล่านั้น
ย่อมเสื่อมเพราะไม่ได้สดับธรรม  เพราะจักมีผู้รู้ธรรม” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/8:12) 
 จากนั้นทรงต่อรองกันถึง  3  ครั้ง  พระพุทธองค์ก็ทรงยืนยันตามเดิม  ฝ่ายท้าวมหาพรหมก็ทูลขอ
ตามเดิม   ในที่สุดพระพุทธเจ้าซ่ึงพระองค์มีพ้ืนฐานของพระเมตตาและพระมหากรุณาธิคุณอยู่แล้วจึงทรง
รับค าอาราธนาของท้าวมหาพรหมเพ่ือทรงแสดงธรรมโปรดเวไนยสัตว์คือเหล่าสัตว์ที่สามารถจะรู้ธรรมได้  
จากนั้นพระองค์จึงทรงส ารวจดูหมู่สัตว์ทรงเห็นด้วยพุทธจักษุ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/14 (เชิงอรรถ 1).  
แล้วทรงแยกแยะเหล่าสัตว์ออกเป็น 4 จ าพวก คือ 1) อุคฆฏิตัญญู  พวกมีปัญญามาก รู้ได้เร็ว 2) วิปจิตัญญู  
พวกมีปัญญาระดับดี  อธิบายหน่อยก็รู้ได้ 3) เนยยะ  พวกมีปัญญาพอใช้  ต้องอธิบายแนะน าจึงรู้ ได้          
4) ปทปรมะ  พวกมีปัญญาน้อย  ต้องเอาใจใส่เป็นพิเศษจึงจะรู้ได้ 
 จะเห็นได้ว่าแม้ในเริ่มแรกก่อนจะประกาศพระธรรมที่มาของพระไตรปิฎกคือพระพุทธศาสนานั้น  
พระองค์ก็ทรงมีความเมตตาสงสารหมู่มนุษย์แล้ว  ทรงเกรงว่าหมู่มนุษย์จะได้รับความทุกข์ยากล าบาก
เพราะต้องฟังธรรมของพระองค์  ดังพุทธด ารัสตอบท้าวมหาพรหมว่า “สัตว์ทั้ง หลายเหล่าใดจะฟัง  จง
ปล่อยศรัทธามาเถิด  เราได้เปิดประตูอมตธรรมแก่สัตว์ท้ังหลายเหล่านั้นแล้ว  ท่านพรหม  เพราะเราส าคัญ



Mahachulagajasara Journal  Vol.10 No.1 (January-June 2019) 4:          

 

ว่าจะล าบาก  จึงมิได้แสดงธรรมที่ประณีตคล่องแคล่วในหมู่มนุษย์” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/9:15) นี่ ก็คือ
ทรงค านึงถึงประโยชน์สุขของผู้เรียนผู้ฟังเป็นส าคัญ ต่อเม่ือพรหมอาราธนาจึงทรงรับค าจะเทศนาสั่งสอน
เพราะเห็นว่ามีผู้ประสงค์จะฟังและเพ่ือช่วยปลดเปลื้องทุกข์สร้างประโยชน์สุขให้แก่มวลมนุษย์ให้ได้ลิ้มรส
แห่งวิมุตติสุขดังที่พระองค์ทรงได้บรรลุแล้วนั้นเอง การทรงจ าแนกประเภทของผู้เรียนผู้ฟังก็มุ่งประโยชน์สุข
ของบุคคลนั้นเป็นส าคัญ  เพ่ือจะได้สั่งสอนด้วยหลักธรรมที่เหมาะสมกับบุคคลจ าพวกนั้น ๆ และจะทรงสั่ง
สอนแก่ผู้มีศรัทธาเต็มใจเรียนเต็มใจฟังเท่านั้น ไม่ทรงบังคับ ดังพุทธด ารัสที่ว่า  “สัตว์ท้ังหลายเหล่าใดจะฟัง 
จงปล่อยศรัทธามาเถิด...”ในเบื้องต้นพระองค์ก็ทรงค านึงถึงประโยชน์สุขที่จะเกิดมีขึ้นเป็นส าคัญฉะนี้   แม้
เม่ือคราวจะประดิษฐานพระพุทธศาสนาก็ทรงมุ่งประโยชน์สุขของชาวประชาผู้ เรียนผู้ฟังเป็นที่ ต้ัง  ดังพุทธ
ด ารัสว่า “... ภิกษุทั้งหลาย  พวกเธอจงจาริกไป  เพ่ือประโยชน์สุขแก่ชนจ านวนมาก  เพ่ืออนุเคราะห์
ชาวโลก  เพ่ือประโยชน์เก้ือกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์...” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/32:40)  
และพระองค์ทรงค านึงถึงประโยชน์สุขที่ชาวโลกควรจะได้รับจากพระพุทธศาสนา จึงทรงส าทับภิกษุอรหันต์
ทั้งหลายเป็นม่ันเป็นเหมาะเพราะทรงห่วงว่าเขาจะคลาดจากประโยชน์สุขนั้น ดังพุทธด ารัสว่า  “... สัตว์
ทั้งหลายที่มีธุลีในตาน้อย มีอยู่  ย่อมเสื่อมเพราะไม่ได้ฟังธรรม  จักมีผู้ รู้ธรรม...”(พระไตรปิฎกภาษาไทย 
4/32: 40) 

แม้เม่ือประดิษฐานพระพุทธศาสนามีผู้ศรัทธายอมเป็นสาวกรับฟังค าสั่งสอนพอสมควรแล้วก็ยังทรง
เมตตากรุณาชาวประชาที่เหลือที่ยังไม่มีโอกาสได้เรียนได้รับรสพระธรรมของพระองค์ ยังคงเปิดโอกาสให้แก่
เขาเหล่านั้นได้เข้าถึงประโยชน์สุขอันแท้จริง  ดังที่ยังไม่ทรงบัญญัติสิกขาบทตามค ากราบทูลเสนอของพระ
สารีบุตรด้วยเหตุผลอย่างหนึ่งว่า รอให้สงฆ์เป็นหมู่ใหญ่แพร่หลาย มีภิกษุบวชนานคือมีจ านวนพระสงฆ์มาก
เสียก่อน (ดู พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/21:13-14)  แม้เม่ือสอนพระพุทธศาสนาแก่เขาแล้วก็ทรงเป็นห่วง
เป็นใยผู้เรียนผู้ฟังมุ่งประโยชน์สุขของเขาเป็นส าคัญอย่างนั้น  ดังพุทธด ารัสว่า  “ธรรมอันเรากล่าวดีแล้ว  
พวกเธอจงประพฤติพรหมจรรย์เพ่ือท าที่สุดแห่งทุกข์โดยชอบเถิด” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/30:38)  ทรง
ปรารถนาเพ่ือให้ชาวประชาพ้นจากความทุกข์โศกอย่างแท้จริง     

นอกจากประโยชน์สุขของผู้ยอมรับนับถือพระพุทธศาสนาแล้ว  พระองค์ก็ทรงมุ่งให้พุทธสาวก
รักษาพระพุทธศาสนาอันเป็นแหล่งอ านวยประโยชน์สุขนั้นด้วย เช่น ในการส่งพระสาวกไปประกาศพระ
ศาสนาพระองค์ทรงย้ าชัดว่าให้สั่งสอนให้ถูกต้องตรงตามต้นฉบับเดิมคือตรงตามที่พระองค์ตรัสไว้อย่าให้
คลาดเป็นอย่างอ่ืน ดังพุทธด ารัสว่า  “... จงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงามในท่ามกลาง และ
มีความงามในที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์ พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน... ” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/32:40)  นอกจากนี้ยังทรงฝากความหวังในการรักษาพระพุทธศาสนาอันให้
ประโยชน์สุขแก่ชาวโลกนี้ไว้กับสาวกพุทธบริษัทด้วย ซ่ึงเท่ากับได้รักษาพระองค์ไว้ด้วยนั่นเอง จะเห็นว่า  
พระพุทธองค์เองทรงประกาศพระพุทธศาสนาเพ่ือประโยชน์สุขแก่ชาวโลกผู้ประพฤติปฏิบัติตามพระธรรม
ค าสั่งสอนของพระองค์ทั้งที่เป็นประโยชน์เฉพาะตน และประโยชน์ทั่วไปแก่คนอ่ืน ๆ และสังคม  ทรงหวังให้
ชาวโลกช่วยรักษาพระพุทธศาสนาคือพระไตรปิฎกอันเป็นบ่อเกิดแห่งประโยชน์ทั้งสองนั้นด้วย 
 

ประโยชน์ของการศึกษาพระไตรปิฎก   

 พระพุทธองค์ตรัสถึงประโยชน์ที่ได้จากการศึกษาพระไตรปิฎก (พรหมจรรย์) คือพระพุทธศาสนาไว้
ในปาสาทิกสูตรว่า “...เพราะเหตุนั้น ธรรมทั้งหลายที่เราแสดงไว้แล้วเพ่ือความรู้ยิ่ง บริษัททั้งหมดนั่นแหละ 
พึงพร้อมเพรียงกันประชุม สอบทานอรรถกับอรรถ พยัญชนะกับพยัญชนะในธรรมนั้น แล้วพึงสังคายนากัน 



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2562) : 5 

 

ไม่พึงวิวาทกัน  เพ่ือให้พรหมจรรย์นี้ต้ังอยู่ได้นาน ด ารงอยู่ได้นาน  ข้อนั้นพึงเป็นไปเพ่ือเก้ือกูลแก่คนหมู่มาก 
เพ่ือสุขแก่คนหมู่มาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์ เพ่ือเก้ือกูล เพ่ือสุขแก่เทวดาและมนุษย์
ทั้งหลาย” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 11/177:138)  พระไตรปิฎกอันเป็นที่รวบรวมพระธรรมค าสั่งสอนของ
พระพุทธเจ้านั้นรวบรวมประโยชน์ไว้มากมายหลายประการ ดังที่พระพุทธเจ้าและนักปราชญ์ทา ง
พระพุทธศาสนาได้แสดงไว้ ตัวอย่าง เช่น 
 1. ประโยชน์ของการศึกษาพระวินัย พระพุทธเจ้าตรัสว่า “วินัยเพ่ือประโยชน์แก่ความส ารวม ความ
ส ารวมเพ่ือประโยชน์แก่ความไม่เดือดร้อน  ความไม่เดือดร้อนเพ่ือประโยชน์แก่ความปราโมทย์  ควา ม
ปราโมทย์เพ่ือประโยชน์แก่ความปีติ  ความปีติเพ่ือประโยชน์แก่ความปัสสัทธิ  ปัสสัทธิเพ่ือประโยชน์แก่
ความสุข  ความสุขเพ่ือประโยชน์แก่สมาธิ  สมาธิเพ่ือประโยชน์แก่ความรู้เห็นตามเป็นจริง  ความรู้ เห็นตาม
เป็นจริงเพ่ือประโยชน์แก่ความเบื่อหน่าย  ความเบื่อหน่ายเพ่ือประโยชน์แก่ความคลายก าหนัด  ความคลาย
ก าหนัดเพ่ือประโยชน์แก่วิมุตติ วิมุตติเพ่ือประโยชน์แก่วิมุตติญาณทัสสนะ วิมุตติญาณทัสสนะเพ่ือประโยชน์
แก่อนุปาทาปรินิพพาน  การกล่าวมีอนุปาทานิพพานนั้นเป็นประโยชน์  การปรึกษามีอนุปาทานิพพานนั้น
เป็นประโยชน์  ความเป็นปัจจัยกันมี อนุปาทานิพพานนั้นเป็นประโยชน์  ความเง่ียโสตสดับมีอนุปาทา
นิพพานนั้นเป็นประโยชน์ คือ ความพ้นวิเศษแห่งจิตเพราะไม่ยึดม่ัน” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 8/366:552) 

พระพุทธโฆสาจารย์ได้กล่าวถึงประโยชน์ที่ได้จากการศึกษาพระวินัยไว้ในตอนท้ายแห่งพาหิรนิทาน 
ในคัมภีร์สมันตปาสาทิกาว่า  เพราะอาศัยวินัยปริยัติ (การศึกษาพระวินัย)  กองศีลของตน ย่อมเป็นอัน
บุคคลนั้นคุ้มครองรักษาดีแล้ว ย่อมเป็นที่พ่ึงพิงของเหล่ากุลบุตรผู้ถูกความ สงสัยครอบง า ย่อมกล้าพูดใน
ท่ามกลางสงฆ์   ย่อมข่มขี่พวกข้าศึกได้ด้วยดี โดยสหธรรม  ย่อมเป็นผู้ปฏิบัติเพ่ือความต้ั งม่ันแห่งพระ
สัทธรรม (พระไตรปิฎกภาษาไทย อรรถกถาบาลี 1/95)  ดังที่พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย
บุคคลผู้ทรงวินัย (ย่อมมี) อานิสงส์  5  ประการเหล่านี้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย อรรถกถาบาลี 1/95) คือ 

(1) เป็นอันคุ้มครองรักษากองศีลของตนไว้ดีแล้ว 
(2) ผู้ที่ถูกความรังเกียจครอบง าย่อมหวนระลึกได้ 
(3) กล้าพูดในท่ามกลางสงฆ์ 
(4)  ข่มด้วยดีซ่ึงข้าศึกโดยสหธรรม 
(5) เป็นผู้ปฏิบัติเพ่ือความต้ังม่ันแห่งพระสัทธรรม” (พระไตรปิฎกภาษาไทย  8/325:476) 

2. ประโยชน์ของการศึกษาพระสูตร พระพุทธโฆสาจารย์ได้กล่าวถึงประโยชน์ของพระสูตรไ ว้ในการ
อธิบายความหมายของค าว่าสูตร (สุตฺต) ในคัมภีร์สมันตปาสาทิกาว่า “อตฺถาน   สูจนโต  สุวุตฺตโต สวนโตถ    
สูทนโต  สุตฺตาณา  สุตฺตสภาคโต  จ  สุตฺต   สุตฺตนฺติ  อกฺขาต ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย  อรรถกถา บาลี 
1/18-19)   “ท่านกล่าวว่า “สูตร” เพราะบ่งถึงประโยชน์ เพราะมีอรรถอันพระผู้ มีพระภาคตรัสดีแล้ว 
เพราะเผล็ดประโยชน์  เพราะหลั่งประโยชน์ เพราะป้องกันด้วยดี   และเพราะมีส่วนเสมอด้วยเส้นด้าย ” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย  อรรถกถา ภาษาไทย  1/43-44) 

อธิบายว่า ที่เรียกว่าพระสูตร  เพราะบ่งถึงประโยชน์ คือแสดงประโยชน์ให้มีประโยชน์ตนและ
ประโยชน์ผู้อ่ืนเป็นต้น, ที่เรียกว่าพระสูตร  เพราะมีอรรถอันพระผู้ มีพระภาคตรัสดีแล้ว  หมาย ความว่า  
ประโยชน์ที่ผู้ปฏิบัติตามค าสอนของพระพุทธองค์จะพึงได้รับนั้น  พระองค์ได้ตรัสไว้แล้วตามความเหมาะสม
แก่อัธยาศัยของเวไนยสัตว์, ที่เรียกว่าพระสูตร เพราะเผล็ดประโยชน์นั้น หมาย ความว่า  พระสูตร (ค าสอน
ของพระพุทธเจ้า) ย่อมให้ประโยชน์แก่ผู้ปฏิบัติตาม เปรียบเหมือนข้าวกล้าเผล็ดผลให้ประโยชน์แก่ชาวนา
ฉะนั้น,   ที่เรียกว่าพระสูตร  เพราะหลั่งประโยชน์  หมายความว่า  พระสูตร (ค าสอนของพระพุทธเจ้า) 



Mahachulagajasara Journal  Vol.10 No.1 (January-June 2019) 6:          

 

ย่อมให้ประโยชน์แก่ผู้ปฏิบัติตาม เปรียบเหมือนแม่โคนมหลั่งน้ านมให้ประโยชน์แก่เจ้าของโค ,   ที่ เรียกว่า
พระสูตร เพราะป้องกันด้วยดี  หมายความว่า  พระสูตร (ค าสอนของพระพุทธเจ้า) ย่อมรักษาประโยชน์นั้น
ไว้ (ให้แก่ผู้ปฏิบัติตามและรักษาผู้ปฏิบัติตามให้ได้รับประโยชน์นั้น),  ที่เรียกว่าพระสูตร  เพราะมีส่วนเสมอ
ด้วยเส้นด้าย  หมายความว่า  ท่านเปรียบเทียบว่าเส้นบรรทัดเป็นประมาณ (คือมีความส าคัญได้แก่เป็น
ประโยชน์) แก่ช่างไม้ คือช่างไม้ใช้เส้นบรรทัดเป็นเครื่องมือส าคัญในการประกอบอาชีพช่างไม้ฉันใด  พระ
สูตรนี้ก็ย่อมเป็นประมาณ (คือมีความส าคัญได้แก่เป็นประโยชน์) แก่วิญญูชน (คือผู้รู้และผู้ใคร่รู้ทั้งหลาย) ,  
และท่าน ยังเปรียบเทียบว่าดอกไม้ที่เขาร้อยไว้ด้วยเส้นด้าย ลมไม่สามารถท าให้เรี่ยรายกระจัดกระจายได้ฉัน
ใด  ประโยชน์ทั้งหลายที่พระพุทธองค์ทรงประมวลไว้ด้วยพระสูตรนี้ก็ไม่เรี่ยรายกระจัดกระจา ยไป ฉันนั้น 
และท่านได้อธิบายถึงประโยชน์ (อานิสงส์) ในการศึกษาคือปฏิบัติดีพระไตรปิฎกไว้ว่า   ศึกษาพระวินัยปิฎก
ดีแล้ว อาศัยศีลสมบัติย่อมได้บรรลุวิชา 3  ศึกษาพระสุตตันตปิฎกดีแล้ว อาศัยสมาธิสมบัติ ย่อมได้บรรลุ
อภิญญา 6  ศึกษาพระอภิธรรมปิฎกดีแล้ว  อาศัยปัญญาสมบัติ  ย่อมได้บรรลุปฏิสัมภิทา 4 

3. ประโยชน์ของการศึกษาพระอภิธรรม พระพุทธโฆสาจารย์ได้กล่าวถึงประโยชน์ของพระอภิธรรม
ว่าคือความเจริญไว้ในการอธิบายความหมายของค าว่าอภิธรรมว่า “ย   เอตฺถ  วุฑฺฒิมนฺโต  สลกฺขณา  ปูชิตา  
ปริจฺฉินฺนา วุตฺตาธิกา  จ  ธมฺมา  อภิธมฺโม  เตน  อกฺขาโต” (พระไตรปิฎกภาษาไทย อรรถกถาบาลี 1/19)  
“ด้วยเหตุที่ธรรมทั้งหลาย  ที่มีความเจริญ  ที่มีความก าหนดหมาย  ที่มีบุคคลบูชาแล้ว  ที่บัณฑิตก าหนดตัด 
และ 

ที่ยิ่ง อันพระผู้ มีพระภาคตรัสไว้แ ล้วในพระอภิธร รมนี้   ฉะนั้นท่า นจึงกล่ าวว่า อภิธรรม ” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย  อรรถกถา 1/1/44) 

ท่านอธิบายว่า “อภิ” ศัพท์นี้ มีใช้ในความหมายหลายอย่าง เช่น ใช้ในความหมายว่า “เจริญ 
(ก าเริบ)”บ้าง  “มีความก าหนดหมาย”บ้าง  “อันบุคคลบูชา”บ้าง  “อันบัณฑิตก าหนดตัด”บ้าง   “ยิ่ง”บ้าง
, ดู  พระไตรปิฎกภาษาไทย  อรรถกาบาลี 1/19)  กล่าวคือผู้ศึกษาพระอภิธรรมย่อมเจริญด้วยสติปัญญา มี
สมาธิดี จิตไม่ฟุ้งซ่าน เป็นที่เคารพนับถือบูชา สามารถแนะน าในอภิธรรมได้เป็นอย่างดี มีผิวพรรณสัณฐาน
งดงามยิ่งนัก 

สรุปได้ว่า ผู้ศึกษาพระไตรปิฎกดีแล้ว ย่อมได้รับประโยชน์คือ วิชา 3 อภิญญา 6 และปฏิสัมภิทา 4 
4.  โทษของการศึกษาพระไตรปิฎกไม่ดี  พระพุทธโฆสาจารย์ได้กล่าวถึงโทษของการศึกษา

พระไตรปิฎกไม่ดีไว้ว่า ศึกษาพระวินัยปิฎกไม่ดีแล้ว ย่อมเป็นผู้ทุศีล ท าลายตนเอง  เพราะเข้าใจผิดว่าไม่มี
โทษไม่มีความผิดแก่ผู้ปฏิบัติ  ตัวอย่างเช่น พระอริฏฐะเข้าใจพระพุทธพจน์ผิดเป็นเหตุให้ถือผิดปฏิบัติผิดใน
เรื่องการเสพกาม กล่าวด้วยความเข้าใจผิดว่า “เรารู้ทั่วถึงธรรมที่พระผู้มีพระภาคทรงแสดงแล้ว จนกระทั่ง
ว่าธรรมตามที่พระผู้มีพระภาคตรัสว่าเป็นธรรมก่ออันตราย ก็หาสามารถก่ออันตรายแก่ผู้ ซ่องเสพได้จริงไม่ ” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย  2/417: 525,  พระไตรปิฎกภาษาไทย  6/65: 131 ,  พระไตรปิฎกภาษาไทย  
12/234: 245) 

สุดท้ายได้รับโทษคือถูกสงฆ์ลงอุกเขปนียกรรม ห้ามสมโภคกับสงฆ์ 
ศึกษาพระสุตตันตปิฎกไม่ดีแล้วย่อมเป็นผู้มีทิฐิผิดย่อมถือเอาผิด เพราะไม่รู้ไม่เข้าใจในพระพุทธ

พจน์อย่างถูกต้อง ย่อมได้รับผลไม่ดีในชีวิต ดังพระพุทธพจน์ว่า “เออก็ อริฏฐภิกษุ…นี้ กล่าวตู่เรา ด้วยทิฏฐิ
ที่ยึดถือไว้ผิด ชื่อว่าท าลายตนเอง และชื่อว่าประสบสิ่งมิใช่บุญเป็นอันมาก…”(พระไตรปิฎกภาษาไทย  
6/66:134–135) 



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2562) : 7 

 

ศึกษาพระอภิธรรมปิฎกไม่ดี ย่อมเป็นผู้มีจิตฟุ้งซ่าน เพราะคิดเรื่องที่ไม่ควรคิด อันอาจเกิดจากการ
วิจารณ์ธรรมเกินขอบเขตที่ควรจะเป็น  มีพระพุทธพจน์ตรัสไว้ว่า  “ภิกษุทั้งหลาย   อจินไตย (เรื่องไม่ควร
คิด) 4 ประการนี้ บุคคลไม่ควรคิด  ใครคิดพึงมีส่วนแห่งความเป็นบ้า  ความเดือดร้อน ” (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย  21/77:122)   

สรุปสั้นๆ ว่า ผู้ศึกษาพระไตรปิฎกไม่ดีแล้ว ย่อมได้รับโทษ 3 ประการคือ เป็นผู้ทุศีล เป็นมิจฉาทิฏฐิ  
และมีจิตฟุ้งซ่าน   

การศึกษาพระไตรปิฎกคือพระพุทธศาสนานี้จึงอ านวยประโยชน์ใหญ่ ๆ ให้แก่ผู้ ศึกษาด้วยความ
ศรัทธาเคารพทั้งที่เป็นประโยชน์ต่อบุคคลผู้ศึกษาเรียนรู้เองและต่อสังคมส่วนรวมที่บุคคลนั้นอาศัยอยู่  ทั้งยัง
เป็นประโยชน์ต่อการรักษาพระไตรปิฎกคือพระพุทธศาสนาไปในตัวด้วย 

พระไตรปิฎกอ านวยประโยชน์ท้ังต่อบุคคลผู้ศึกษาและต่อสังคมท่ีอาศัย 

  พระพุทธศาสนา แปลว่า ศาสนาแห่งผู้รู้ (ตรัสรู้) คือพระพุทธเจ้า คัมภีร์พระไตรปิฎกคือคัมภีร์ที่
รวบรวมค าสอนของผู้รู้  การศึกษาคัมภีร์พระไตรปิฎกจึงเป็นการศึกษาองค์ความรู้ในด้านต่าง ๆ ตาม
แนวทางปฏิบัติของพระพุทธเจ้าซ่ึงท่านได้รวบรวมจัดเก็บเป็นหมวดหมู่ไว้เรียบร้อยแล้ว  คัมภีร์พระไตรปิฎก
ที่ศึกษาดีแล้วย่อมอ านวยประโยชน์ด้านต่าง ๆ ให้แก่ผู้ศึกษาและผู้ที่เขาเก่ียวข้อง รวมทั้งสังคมที่ผู้นั้นสังกัด
อยู่ด้วย แต่ประโยชน์ขั้นแรกที่เห็นได้ชัดซ่ึงได้รับจากการศึกษาคัมภีร์พระ ไตรปิฎกแล้วก็คือ ความรู้  
ต่อจากนั้นจึงเป็นประโยชน์อันเกิดจากการน าความรู้ที่รับไปประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์ระดับการปฏิบัติของ
แต่ละบุคคลซ่ึงจะได้รับผลดีมากน้อยแตกต่างกันไป 

พระพุทธองค์ทรงประกาศพระศาสนาสอนพระธรรมแก่พระสาวกและพุทธบริษัทก็ด้วยมุ่งให้เกิด
ความรู้เป็นล าดับแรกและเป็นความรู้ระดับสูงอันเป็นปัจจัยอ านวยประโยชน์สุขให้ไม่มีวันตก ต่ า  ดังพุทธ
ด ารัสในปาสาทิกสูตรว่า  “จุนทะ  ธรรมทั้งหลายนี้แล  เราแสดงไว้แล้วเพ่ือความรู้ยิ่ ง ... เพ่ือเก้ือกูลแก่คน
หมู่มาก  เพ่ือสุขแก่คนหมู่มาก  เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก  เพ่ือประโยชน์  เพ่ือเก้ือกูล  เพ่ือสุขแก่เทวดาและ
มนุษย์ทั้งหลาย” (พระไตรปิฎกภาษาไทย  11/177:138) และแม้ในสมัยใกล้ปรินิพพานพระองค์ก็ตรัสย้ าให้
ภิกษุทั้งหลายศึกษาเล่าเรียนเพียรปฏิบัติธรรมที่พระองค์ตรัสสอนแล้วว่า  “ภิกษุทั้งหลาย  เหล่านี้แล คือ 
ธรรมที่เราแสดงแล้วเพ่ือความรู้ยิ่ง  เธอทั้งหลายพึงเรียน  เสพ  เจริญ  ท าให้มาก ... เพ่ือประโยชน์ เพ่ือ
เก้ือกูล  เพ่ือสุขแก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย” (พระไตรปิฎกภาษาไทย  10/184:131) 

พระพุทธโฆสาจารย์ก็กล่าวว่าผู้ ศึกษาคัมภีร์พระไตรปิฎกดีแล้วย่อมได้รับประโยชน์ขั้นแรกคือ 
ความรู้ ดังที่ท่านกล่าวไว้ในคัมภีร์สมันตปาสาทิกาว่า “ศึกษาพระวินัยปิฎกดีแล้ว อาศัยศีลสมบัติย่อมได้
บรรลุวิชา 3 ... ศึกษาพระสุตตันตปิฎกดีแล้ว อาศัยสมาธิสมบัติ ย่อมได้บรรลุอภิญญา 6 ... ศึกษาพระ
อภิธรรมปิฎกดีแล้ว  อาศัยปัญญาสมบัติ ย่อมได้บรรลุปฏิสัมภิทา 4”  นั่นก็คือศึกษาคัมภีร์พระไตรปิฎกดี
แล้ว  ย่อมได้รับประโยชน์ คือความรู้ประกอบด้วย วิชา 3  อภิญญา 6  และปฏิสัมภิทา 4  (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย  1/24) 

1. วิชา (วิชชา) 3 
ชาหรือวิชชา 3 ประกอบด้วย (1) ปุพเพนิวาสานุสติญาณ ระลึกชาติก่อนได้ (2) จุตูปปาตญาณ (รู้ ) 

เห็นหมู่สัตว์ผู้ก าลังจุติ ก าลังอุบัติ  (3) อาสวักขยญาณ รู้ความสิ้นอาสวะ ซ่ึงพระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ในเวรัญช
กัณฑ์ พระวินัยปิฎก คราวเสด็จจ าพรรษา ณ เมืองเวรัญชา และเวรัญชพราหมณ์ได้กล่าวหาพระองค์ว่าเป็น
คนไม่ผุดไม่เกิด  พระองค์จึงตรัสตอบโดยยกอุปมาด้วยลูกไก่ยก ฌาน 4 และวิชชา 3 ขึ้นตรัสให้เวรัญช



Mahachulagajasara Journal  Vol.10 No.1 (January-June 2019) 8:          

 

พราหมณ์ฟังด้วย  โดยพระองค์ตรัสว่าการได้บรรลุวิชา 3 ของพระองค์เหมือน การเจาะออกจากกระเปาะไข่
ของลูกไก่ (ดูพระไตรปิฎกภาษาไทย 1/12-14: 6-8)    

พระพรหมคุณาภรณ์  อธิบายว่า วิชา หรือ วิชชา คือ ความรู้แจ้ง หรือ ความรู้วิเศษ มี 3 ประการ 
ประกอบด้วย 1)  ปุพเพนิวาสานุสติญาณ ความรู้ที่ระลึกชาติได้ 2)  จุตูปปาตญาณ ความรู้จุ ติและอุบัติของ
สัตว์ท้ังหลาย 3)  อาสวักขยญาณ  ความรู้ที่ท าอาสวะให้สิ้น (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2553) 

ท่านอธิบายไว้ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรมว่า วิชชา 3 นี้เรียกสั้นๆ ว่า ญาณ คือ 
(1) ปุพเพนิวาสานุสติญาณ   ญาณเป็นเหตุระลึกขันธ์ท่ีอาศัยอยู่ในก่อนได้  ระลึกชาติได้ ( 2) จุตูปปาตญาณ  
ญาณก าหนดรู้จุติและอุบัติแห่งสัตว์ทั้งหลาย อันเป็นไปตามกรรม เห็นการเวียน ว่ายตายเกิดของสัตว์
ทั้งหลาย   เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า  ทิพพจักขุญาณ (3)  อาสวักขยญาณ   ญาณหยั่งรู้ในธรรมเป็นที่สิ้นไปแห่ง
อาสวะทั้งหลาย   ความรู้ที่ท าให้สิ้นอาสวะ   ความตรัสรู้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551) 

2. อภิญญา 6 อภิญญา 6 ประกอบด้วย  (1)  แสดงฤทธิ์ได้หลายอย่าง (2) ได้ยินเสียง 2 ชนิด คือ
เสียงทิพย์และเสียงมนุษย์  (3) ก าหนดรู้จิตของสัตว์และบุคคลอ่ืนได้ด้วยจิตของตน  (4) ระลึกชาติก่อนได้
หลายชาติ (5) เห็นหมู่สัตว์ผู้ก าลังจุติก าลังเกิด  (6) ท าให้แจ้งเจโตวิมุตติ ปัญญาวิมุตติอันไม่มีอาสวะ ปรากฏ
ในทุติย- อาหุเนยยสูตร พระสุตตันตปิฎก ซ่ึงพระพุทธเจ้าตรัสแก่ภิกษุทั้งหลายว่าเป็นคุณธรรมของภิกษุผู้
ควรแก่ของที่เขาน ามาถวาย  ควรแก่ของต้อนรับ  ควรแก่ทักษิณา  ควรแก่การท าอัญชลี  เป็นนาบุญอัน
ยอดเยี่ยมของโลก (ดู พระไตรปิฎกภาษาไทย 22/2: 412-414) 

พระพรหมคุณาภรณ์ ได้อธิบายไว้ว่า  อภิญญา (คือ) ความรู้ยิ่ง ความรู้ เจาะตรงยวดยิ่ง ความรู้
ชั้นสูง มี  6 อย่าง คือ (1) อิทธิวิธิแสดงฤทธิ์ได้ (2) ทิพพโสต หูทิพย์ (3) เจโตปริยญาณ  ญาณที่ให้ทายใจคน
อ่ืนได้ (4)  ปุพเพนิวาสานุสติ  ญาณที่ท าให้ระลึกชาติได้ (5) ทิพพจักขุ ตาทิพย์ (6) อาสวักขยญาณ ญาณท า
ให้อาสวะสิ้นไป  5 อย่างแรกเป็นโลกียอภิญญา ข้อสุดท้ายเป็นโลกุตตรอภิญญา (พระพรหมคุณาภรณ์ , 
2551) 

ท่านอธิบายไว้หนังสือพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรมว่า อภิญญา ความรู้ยิ่งยวด คือ 
(1)  อิทธิวิธา หรือ อิทธิวิธิ ความรู้ที่ท าให้แสดงฤทธิ์ต่าง ๆ ได้ (2)  ทิพพโสต ญาณที่ท าให้มีหูทิพย์ (3) เจโต
ปริยญาณ  ญาณที่ให้ก าหนดใจคนอ่ืนได้ (4)  ปุพเพนิวาสานุสติ  ญาณที่ท าให้ระลึกชาติได้    (5) ทิพพจักขุ 
ญาณที่ท าให้มีตาทิพย์ (6)  อาสวักขยญาณ  ญาณที่ท าให้อาสวะสิ้นไป (พระพรหมคุณาภรณ์, 2551) 

3. ปฏิสัมภิทา 4 
ปฏิสัมภิทา 4 ประกอบด้วย (1) อัตถปฏิสัมภิทา ปัญญาแตกฉานในอรรถ (2) ธัมมปฏิสัมภิทา  

ปัญญาแตกฉานในธรรม (3) นิรุตติปฏิสัมภิทา ปัญญาแตกฉานในนิรุตติ  (4) ปฏิภาณปฏิสัมภิทา ปัญญา
แตกฉานในปฏิภาณ  ซ่ึงพระพุทธเจ้าตรัสไว้ในปฏิสัมภิทาวิภังค์ พระอภิธรรมปิฎก ดู  พระไตรปิฎก
ภาษาไทย  35/718-750: 459-480.    

พระพรหมคุณาภรณ์ ได้อธิบายไว้ว่า ปฏิสัมทิทา คือ ความแตกฉาน  ความรู้แตกฉาน  ปัญญา
แตกฉาน  มี 4 ประการ คือ (1) อัตถปฏิสัมภิทา  ปัญญาแตกฉานในอรร (2)  ธัมมปฏิสัมภิทา  ปัญญา
แตกฉานในธรรม (3) นิรุตติปฏิสัมภิทา ปัญญาแตกฉานในนิรุกติ  คือ  ภาษา ( 4) ปฏิภาณปฏิสัมภิทา 
ปัญญาแตกฉานในปฏิภาณ (พระพรหมคุณาภรณ์, 2551) 

ท่านได้อธิบายไว้ในหนังสือพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรมว่า ปฏิสัมภิทา (ปัญญา
แตกฉาน คือ) (1)  อัตถปฏิสัมภิทา  ปัญญาแตกฉานในอรรถ ปรีชาแจ้งในความหมาย  เห็นข้อธรรมหรือ
ความย่อ ก็สามารถแยกแยะอธิบายขยายออกไปได้โดยพิสดาร เห็นเหตุอย่างหนึ่ง ก็สามารถคิดแยกแยะ



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2562) : 9 

 

กระจายเชื่อมโยงต่อออกไปได้จนล่วงรู้ถึงผล (2)  ธัมมปฏิสัมภิทา  ปัญญาแตกฉานในธรรม ปรีชาแจ้งใน
หลัก เห็นอรรถาธิบายพิสดาร ก็สามารถจับใจความต้ังเป็นกระทู้หรือหัวข้อได้  เห็นผลอย่างหนึ่ง ก็สามารถ
สืบสาวกลับไปหาเหตุได้ (3)  นิรุตติปฏิสัมภิทา  ปัญญาแตกฉานในนิรุกติ  ปรีชาแจ้งในภาษา  รู้ ศัพท์ ถ้อย 
ค าบัญญัติ  และภาษาต่าง ๆ  เข้าใจใช้ค าพูดชี้แจงให้ผู้อ่ืนเข้าใจและเห็นตามได้ ( 4)  ปฏิภาณปฏิสัมภิทา  
ปัญญาแตกฉานในปฏิภาณ ปรีชาแจ้งในความคิดทันการ มีไหวพริบ ซึมซาบในความรู้ที่มีอยู่ เอามาเชื่อมโยง
เข้าสร้างความคิดและเหตุผลขึ้นใหม่ ใช้ประโยชน์ได้สบเหมาะ เข้ากับกรณีเข้ากับเหตุการณ์ (พระพรหม
คุณาภรณ์, 2551) 

ที่กล่าวมานี้คือความรู้อันเป็นประโยชน์ที่ได้รับจากการศึกษาพระไตรปิฎกตามพุทธด ารัสและตาม
ทัศนะของพระพุทธโฆสาจารย์  ซ่ึงเป็นประโยชน์ระดับสูงที่ผู้ ศึกษาพระไตรปิฎกดีแล้วสามารถน าไป
ประยุกต์ใช้ให้อ านวยประโยชน์แก่ตนเองและผู้อ่ืน ตลอดถึงสังคมส่วนรวมได้ด้วย 
 
สรุป  

พระพุทธเจ้าตรัสรู้พระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณด้วยประสบการณ์ตรงของพระองค์ภายใต้พ้ืนฐาน
ของความมุ่งม่ันเพ่ือการหลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวง  ทรงประกาศพระพุทธศาสนาเพ่ือประ โยชน์สุขของ
ชาวโลก  ทรงเมตตาอนุเคราะห์สั่งสอนเวไนยสัตว์ตามจริตอัธยาศัยของแต่ละบุคคล มุ่งประโยชน์แท้จริงที่
ผู้ฟังจะสามารถรับรู้และเข้าใจได้  ทรงตรากตร าประกาศพระพุทธศาสนาล่วงเวลานานถึง 45 ปี ถ่ายทอด
พระธรรมค าสอนให้แก่พุทธบริษัท 4 กระทั่งเข้าสู่นิพพาน   ในการแสดงธรรมประกาศพระพุทธศาสนานั้น 
ทรงจ าแนกบุคคลเป็น 4 กลุ่ม คือ 1) กลุ่มคนมีปัญญามาก เรียกอุคฆฏิตัญญู  2) กลุ่มคนมีปัญญาพอดี เรียก
วิปจิตัญญู  3) กลุ่มคนมีปัญญาปานกลาง เรียกเนยยะ  4) กลุ่มคนมีปัญญาระดับน้อย เรียกปทปรมะ  
จุดมุ่งหมายในการทรงแสดงธรรมนั้นเพ่ือความรู้ยิ่งแห่งเวไนยสัตว์ เพ่ือความม่ันคงแห่งพระพุทธศาสนา และ
เพ่ือประโยชน์สุขแก่ชาวโลก 

พระธรรมวินัยอันเป็นค าสั่งสอนของพระองค์ต่อมาได้พัฒนาการมาเป็ นพระไตรปิฎกอ านวย
ประโยชน์มากมาย ประโยชน์สูงสุดคือความหลุดพ้นแห่งจิตเข้าสู่พระนิพพาน  พระพุทธโฆสาจารย์สรุป
ประโยชน์ที่ได้รับจากการศึกษาพระไตรปิฎกไว้ว่าท าให้ได้บรรลุวิชา 3 อภิญญา 6 และปฏิสัมภิทา 4  แต่
ความจริงแล้วพระไตรปิฎกอ านวยประโยชน์แก่ผู้ประพฤติปฏิบัติตามมากมาย  เม่ือสรุปแล้วอาจกล่าวได้ ว่ามี   
ประโยชน์ตน ประโยชน์ผู้อ่ืน และประโยชน์ส่วนรวมคือสังคม  และมีประโยชน์กับพระไตรปิฎกเองด้วย  
นอกจากนี้ ยังมีประโยชน์ที่น ามาประยุกต์กับศาสตร์สมัยใหม่ได้อีกด้วย เช่น ประโยชน์ด้านคติธรรม   
ประโยชน์ด้านเนติธรรม  ประโยชน์ด้านสหธรรม  รวมทั้งประโยชน์ด้านวัตถุธรรมด้วย 
 

เอกสารอ้างอิง  

พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) และ เสถียรพงษ์  วรรณปก. (ม.ป.ป.) มณีแห่งปัญญา. กรุงเทพฯ: 
ธรรมสภา. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2553). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ , (พิมพ์ครั้งที่  14 ). 
กรุงเทพฯ: บริษัท ธนธัชการพิมพ์ จ ากัด. 

________. (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม . (พิมพ์ครั้งที่  17 ). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   



Mahachulagajasara Journal  Vol.10 No.1 (January-June 2019) 10:          

 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). รู้จักพระไตรปิฎกเพ่ือเป็นชาวพุทธที่แท้. (พิมพ์ครั้งที่  2 ). กรุงเทพฯ: 
เอดิสัน เพรส โพรดักส์.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2542). เก็บเพชรจากคัมภีร์พระไตรปิฎก. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

________. (2542). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

________. (2542). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฺฐกถา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

________. (2542). พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถาแปล  ชุด  91  เล่ม. กรุงเทพฯ: เฉลิมชาญการพิมพ์. 
________. (2542). ธมฺมปทฏฺฐกถา  อฏฺฐโม  ภาโค. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542.  กรุงเทพฯ: ศิริวัฒนา

อินเตอร์พริ้นท์. 
สุชีพ  ปุญญานุภาพ. (2550). พระไตรปิฎกฉบับส าหรับประชาชน. (พิมพ์ครั้งที่  17). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
 
 
 
 
 
 


