
วารสารมหาจุฬาคชสาร ปที ่13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2565) 
: 23 

 

หลักมัตตัญุตากับการประกันความมั่นคงทางอาหารในมุมมองพระพุทธศาสนา 
The Principle of Mattaññută with the Guarantee of Food Security    

in the Buddhist Perspective 
 

ธนรัฐ สะอาดเอี่ยม1, พระครูปริยตัิวิสุทธิคุณ2, พระมหายุทธพิชาญ ทองจันทร3, และ พระครศูรีปรีชากร4 

 Thanarat Sa-ard-iam1, Phrakhru Pariyatwisutthikhun2, Pramaha Yuddhapicharn Thongjunra3  
and Phrakhrusriprichagorn4 

E-mail: thanarat.sa@mcu.ac.th 

บทคัดยอ  

บทความนี ้มุ งนำเสนอหลักความมั ่นคงทางอาหารในโลกในยุคปจจุบันกับหลักคำสอนทาง

พระพุทธศาสนาคือ เรื่องอาหารและหลักมัตตัญุตา และวิเคราะหหลักประกันความมั่นคงทางอาหารตาม

หลักมัตตัญุตา ทั ้งนี ้ เพื ่อมาประยุกตใชในสถานการณปจจุบัน ใชว ิธ ีการศึกษาเชิงเอกสาร จาก

พระไตรปฎก และงานวิชาการอ่ืน ๆ ที่เกี่ยวของ แลวนำมาวิเคราะหเชิงพรรณนา ผลการศึกษาพบวา ความ

มั่นคงทางอาหาร คือ การเปดโอกาสใหคนทุกคนสามารถเขาถึงอาหารที่เพียงพอปลอดภัย และมีโภชนาการ 

ทั้งในทางกายภาพและเศรษฐกิจ ชวยตอบสนองความตองการและความพึงพอใจทางอาหาร และมสีุขภาวะ 

เสาหลักของความมั่นคงทางอาหาร ประกอบดวย (1) การมีอาหารเพียงพอ (2) การเขาถึงอาหาร (3) การใช

ประโยชนจากอาหาร และ (4) การมีเสถียรสภาพทางอาหาร อนึ่ง อาหารในทางพระพุทธศาสนา คือ เครื่อง

หลอเลี้ยงชีวิต มี 4 ประเภท คือ (1) กวิงการาหาร อาหาร คือ คำขาว (2) ผัสสาหาร อาหาร คือ ผัสสะ (3) 

มโนสัญเจตนาหาร อาหาร คือ มโนสัญเจตนา และ (4) วิญญานาหาร อาหาร คือ วิญญาณ หลักมัตตัญุตา 

คือ การรูจักประมาณ เปนคำสอนที่สำคัญของการบริโภคอาหารในทางพระพุทธศาสนา ซึ่งเปนการบริโภค

เพื่อการมีสุขภาพที่ดี เกิดสมดุลยภาพทางรางกาย มีประโยชนในการดำรงชีวิตและเกื้อกูลแกการปฏิบัติ

ธรรม ดังนั้น พระพุทธศาสนา จึงเนนใหบริโภคอยางรูจักคุณคา ยึดหลักความพอเพียง รูจักประมาณในการ

บริโภคที่พอเพียง การเขาถึงแหลงอาหารนี้ตองยึดหลักสัมมาชีพ งดเวนอาชีพที่เปนมิจฉาชีพ มีหลักธรรมาภิ

บาล เมื ่อมีหลักสัมมาชีพในการดำเนินชีวิต ความเพียงพอก็บังเกิด การใชประโยชนจากอาหารตาม

หลักมัตตัญุตา คือ การรูจักเลือกบริโภคอาหารดวยปญญา เนนการบริโภคที่คุณคาที่แทจริงของอาหาร 

ที่ตั้งอยูบนพื้นฐานของความพอเพียง ไมเนนการสนองตอบตอตัณหา เสถียรภาพทางอาหารตามหลักมญัุ

ตา คือ หลักเสถียรภาพทางสติปญญา ที่ใชในการดำเนินชีวิตตามทางสายกลาง คือ ทางที่พอเหมาะพอดี มี

สติเพื่อรูจักประมาณในการบริโภค 

คำสำคัญ: มัตตัญุตา,  พระพุทธศาสนา,  หลักประกัน,  ความมั่นคงทางอาหาร 

 

 



Mahachulagajasara Journal  Vol.13 No.1 (January-June 2022) 
24:          

 

Abstract 

This article aims to present the principles of food security in the modern world with 
the doctrine of Buddhism: food and the principle of Mattaññută, and analyze the collateral 
for food security according to the principle of Mattaññută. In this regard, it applies in the 
current situation. By using the documentary studies method from Tripitaka and related 
academic sources, and descriptive analysis. The results had found that: food security is 
when all people, at all times, have physical and economic access to sufficient safe and 
nutritious food that meets their dietary need and food preference for an active and healthy 
life.  There are four pillars of food security as follows: (1) food availability, (2) food access 
( 3 )  food utilization, and ( 4 )  food stability. In this context, Food in Buddhist’s view is 
nutriment, which there are four kinds: (1 )  KavaỊinkărăhăra: material physical nutriment, (2 ) 
Phassăhăra: nutriment consisting of contact, (3 )  Manosañcetanăhăra: nutriment consisting 
of mental volition and (4) Viññănahăra: nutriment consisting of consciousness. The principle 
of Mattaññută is moderation is an important teaching of Buddhism in food consumption, 
which is consumed for good health, and physical balance. It has the benefits of living and 
supporting the Dhamma practice. As result, therefore, Buddhism emphasizes the 
consumption of values, based on the principle of self-sufficiency, and it is known as 
sufficiency consumption. by access to these food sources, which must be based on a life, 
abstain from a criminal occupation, and good governance. When there is a right liver hood 
in life, adequacy is born. Food utilization according to the principle of Mattaññută is the 
overview of food consumption with wisdom, emphasizing the consumption of the true 
value of food based on self-sufficiency, and not focused on responding to cravings. Food 
stability according to the principle of Mattaññută is the principle of intellectual stability 
used in the middle path, which is the right way to live and be mindful to recognize 
consumption. 

Keywords: Mattaññută,  Buddhism,  Guarantee,  Food Security 

บทนำ (Introduction) 

ทางสายกลาง หรือหลักมัชฌิมาปฏิปทาในพระพุทธศาสนานี ้ เป นแกนกลางคำสอนของ
พระพุทธศาสนา ดังนั้น พระพุทธศาสนาจึงไดชื่อวาเปนศาสนาแหงทางสายกลาง แตหากเรามองอยางผิว
เผิน จะดูเหมือนวา พระพุทธศาสนานั้น คงไมใหความสนใจในรายละเอียดเกี่ยวกับการดำเนินชีวิตของ
มนุษยทั่วไปมากเทาใดนัก เพราะมุงไปที่หลักการขัดเกลากิเลส เพื่อมุงบรรลุพระนิพพานเปนหลัก ดังที่พระ
พุทธองคตรัสวา “เรานี้สอนเฉพาะทุกข และวิธีการดับทุกขเทานั้น” แตทั้งนี้ เมื ่อมาพิจารณาถึงคำวา 
“ทุกข” ตามนัยที่กลาวมานี้ ทุกขนั้นก็คือสภาพที่บุคคลเราอดทนไดยาก เมื่ออดทนไดยาก เราก็เฟนหาทาง
ที่จะดับทุกข หรือทางแกไขปญหา ดังนี้แลว เมื่อเราเฟนหา ทางดับทุกข นัยแหงการดับทุกขก็คือการแกไข
ปญหานั่นเอง 



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปที ่13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2565) 
: 25 

 

ในยุคปจจุบันสภาพความเปราะบางทางอาหารไดเกิดขึ้นเกือบทุกประเทศ ประเด็นนี้ก็จัดวาเปน
ประเด็นปญหา (ทุกข) เหมือนกัน ดังนั้น อาหารมีความจำเปนในการดำรงชีวิต ดังคำกลาวที่วา “กองทัพ
เดินดวยทอง” ซึ่งเปนคำพูดที่ชอบพูดเลนปนความจริงอยูเสมอ ๆ โดยมีความหมายเปนนัยวา “การที่คนเรา
จะทำอะไรสักอยางใหออกมาดี และมีประสิทธิภาพตองไดกินอิ่ม” แนนอนวาคนเราเมื่อจะทำอะไรสักอยาง
แลว ตองมีพลังงานในการที่คอยมาเปนตัวขับเคลื่อนใหรางกายที่จะมาขับเคลื่อนรางกายของมนุษยนั้นหนีไม
พน “อาหาร” (Wayu Kanjanasorn, 2015) ดังนั้น ตลอดระยะเวลาประมาณ 2-5 ลานปที่มนุษยหรือ
บรรพบุรุษของมนุษยไดใชชีวิตอยูบนผืนพิภพนี้ มนุษยใชเวลาสวนใหญในเรื่องของการเก็บหาอาหาร การลา
สัตวและหาปลา กสิกรรม นับไดวาเปนวิถีการผลิตซึ่งมนุษยเพิ่งคิดคนขึ้นในชวงเวลาเพียง 10,000 ปที่ผาน
มานี้เอง (R.B. Lee and I. DeVore, eds., 1968) จากประเด็นอาหารดังกลาวมานี้ E. Boserup (1965) 
กลาววา นักมานุษยวิทยาบางทาน เชื่อวา การเพ่ิมขึ้นของประชากรเปนปจจัยสำคัญในการผลักดันใหมนุษย
จำเปนตองปรับเปลี่ยนระบบการผลิตจากการลาสัตวและเก็บอาหารมาเปนการผลิตแบบเกษตรกรรม โดย
เริ่มตนจากเทคนิคการเกษตระดับต่ำ เชน การตัดเผาแลวใชไมทิ่มดันเพ่ือเจาะรูสำหรับหยอดเมล็ดพันธุ และ
การทำไรหมุนเวียน เปนตน ซึ่งสงผลใหมนุษยมีประสบการณในการสั่งสมอาหารมาถึงปจจุบัน 

 แตในสถานการณโลกยุคปจจุบันนั้น เมื่อมนุษยมีการเพิ่มขึ้นของประชากรอยางตอเนื่อง ปญหา
ตาง ๆ ก็ยอมเปนเงาตามตัว โดยเฉพาะอยางยิ่งปญหาเรื่องการขาดแคลนอาหารที่เปนหนึ่งในปจจัยสี่ของ
การดำรงชีพของมนุษย โดยเฉพาะกลุมประเทศที่กำลังและดอยพัฒนาหรือประเทศโลกที่สาม ตางก็ประสบ
ปญหาการขาดแคลนอาหาร  

ดังนั้น ในบทความนี้ผู เขียนจึงมุงนำเสนอหลักความมั่นคงทางอาหาร ที่เปนประเด็นสำคัญของ
สถานการณโลกในยุคปจจุบัน กับหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาคือหลักมัตตัญุตา หรือหลักการบรโิภค
อยางรู จักประมาณในพระพุทธศาสนาวา พระพุทธศาสนามีทาทีและมุมมองในประเด็นนี้อยางไร แลว
นำเสนอแนวทางที ่ควรจะเปนในการนำหลักประกันความมั ่นคงทางอาหารตามหลักมัตตัญุตา มา
ประยุกตใชในสถานการณของโลกยุคปจจุบัน โดยใชการศึกษาเชิงเอกสาร (Documentary Studies) จาก
พระไตรปฎกซึ่งเปนคัมภีรหลักของพระพุทธศาสนา และงานวิชาการอื่น ๆ ที่เกี่ยวของ แลวนำมาวิเคราะห
เชิงพรรณนา (Descriptive Analysis) ผลการศึกษามีดังนี้  

ความม่ันคงทางอาหาร: แนวคิดและหลักการ 

เมื่อประชากรของสังคมแบบลาสัตวและเก็บหาอาหารไดเพิ่มขึ้นเกินกวา ขีดความสามารถในการ
รองรับ (carrying capacity) ของระบบนิเวศได การลดลงและการขาดแคลนอาหารจะเปนผลตามมา และ
กลายเปนปจจัยผลักดันใหมนุษยเริ่มคิดคนเทคนิควิธีใหม ๆ ในการคนหาหรือผลิตอาหารเพิ่มขึ้น จนกระทั่ง
เกิดการเปลี่ยนแปลงจากการลาสัตวและเก็บหาอาหารมาเปนการเกษตรกรรม (Yos Santasombat, 2013) 
แลวพฒันามาเปนการเกษตรแบบอุตสาหกรรมเชิงพาณิชยในสมัยปจจุบัน 

แนวคิดเรื่องความมั่นคงทางอาหาร (Food Security) นี้เปนรูปแบบหนึ่งของความมั่นคงสมัยใหม 
(non-traditional/modern security) ที่ไมไดสนใจเพียงความมั่นคงของรัฐแบบเดิม แตเปนความมั่นคงใน
ระดับของปจเจกบุคคลและสังคมโดยรวม (Weera Wongsatjachock, 2018) แนวคิดเรื่องความมั่นคงทาง
อาหารนี้ เริ่มจากการตระหนักถึงความสำคัญของการขาดแคลนอาหารของโลก โดยเฉพาะอยางยิ่ง ตั้งแต



Mahachulagajasara Journal  Vol.13 No.1 (January-June 2022) 
26:          

 

ระหวาง พ.ศ.2513-2522 ซึ ่งในขณะนั ้นทั ่วโลกกำลังประสบปญหาขาดแคลนธัญพืช สงผลใหเกิด
วิกฤตการณราคาอาหาร พรอม ๆ กับภาวะวิกฤตราคาน้ำมัน การใชคำนี้อยางเปนทางการครั้งแรกเกิดขึ้นใน
การประชุมอาหารโลกในป พ.ศ. 2517 โดยที่ประชุมมองความมั่นคงทางอาหารวา เปนปญหาที่เกิดจาก
ความ “ไมพอเพียงทางดานอุปทาน”ของประเทศหรือภูมิภาคอื่น ๆ (FAO, 2006) ดังนั้น ปญหาความมั่นคง
ทางอาหารเปนปญหาความมั่นคงรูปแบบใหมที่มีลักษณะขามชาติ และสงผลกระทบตอความอยูรอดของ
ประชากรทั่วโลกไมวาจะจนหรือรวย (Varalbaira Prasertsak, 2015) 

ความมั่นคงทางอาหาร (Food Security) นี้มีผูใหคำจำกัดความเอาไวหลายนัย และเปนการนิยาม
มากที่สุดคำหนึ่งในโลก เพราะการนิยามคำวา “ความมั่นคงทางอาหาร” มีมากกวา 200 นิยาม และกวา 
450 ตัวชี้วัด แตคำนิยามที่เปนที่รูจักและไดรับการอางอิงมากที่สุดมาจากการประชุมอาหารโลก  (World 
Food Summit-WFS) ในป พ.ศ.2539 ซ ึ ่งระบุว า “ความมั ่นคงทางอาหาร หมายถึง คนทุกคนมี
ความสามารถเขาถึงอาหารที่เพียงพอปลอดภัย และมีโภชนาการ ทั้งในทางกายภาพและเศรษฐกิจ ในการ
ตอบสนองความตองการและความพึงพอใจทางอาหารของพวกเขา เพื่อใหเกิดชีวิตที่ประกอบดวยความ
กระตือรือรนและสุขภาวะ” (Food Security exists “When all people, at all time, have physical 
and economic access to sufficient safe and nutritious food that meets their dietary need 
and food preference for an active and healthy life.” 

จากการประชุมดังกลาวนี้ เปาหมายของวาระในงานประชุม คือ การสรางความมั่นคงทางอาหาร
ผาน “การเพิ่มผลิตภาพ” ในการผลิตอาหารและ”การสำรองอาหาร” ระหวางประเทศ  

เสาหลักของความมั่นคงทางอาหาร 

องคการอนามัยโลก (WHO) ไดกำหนดความมั่นคงทางอาหารไว 3 เสาหลัก  คือ (1) การมีอาหาร
เพียงพอ (Food Availability) (2) การเขาถึงอาหาร (Food Access) (3) การใชประโยชนจากอาหาร 
(Food Utilization) และตอมาองคการอาหารและเกษตรแหงสหประชาชาติ (FAO) ไดกำหนดเพิ่มอีก 1 
เสาหลัก คือ การมีเสถียรสภาพทางอาหาร (Food Stability) ดังนั้นในป พ.ศ.2539 การประชุมความมั่นคง
ทางอาหาร จึงไดประกาศ 4 เสาหลักของความมั่นคงทางอาหาร ประกอบดวย (1) การมีอาหารเพียงพอ 
(Food Availability) (2) การเขาถึงอาหาร (Food Access) (3) การใชประโยชนจากอาหาร (Food 
Utilization)  และ (4) การมีเสถียรสภาพทางอาหาร (Food Stability)  

ดังนั้น เสาหลักของความมั่นคงทางอาหาร จึงมี 4 องคประกอบท่ีสำคัญ คือ 
(1) การมีอาหารเพียงพอ (Food Availability) หมายถึง การมีอาหารในปริมาณที่เพียงพอและ

มีคุณภาพที่เหมาะสม ทั้งจากการผลิตภายในประเทศ และ/หรือการนำเขา รวมถึงการชวยเหลือทางอาหาร 
(2) การเขาถึงอาหาร (Food Access) การเขาถึงทรัพยากรที่เหมาะสม (สิทธิ) เพื่อการ 

หาอาหารที่มีคุณคาทางโภชนาการที่เหมาะสม 
(3) การใชประโยชนจากอาหาร (Food Utilization) หมายถึง การใชประโยชนจากอาหารใน

การบริโภค โดยมีปริมาณอาหารที่เพียงพอ มีน้ำสะอาดในการบริโภค-อุปโภค มีสุขอนามัยและการดูแล
สุขาพท่ีดี ทำใหความเปนอยูทางกายภาพไดรับความตอบสนองอยางเพียงพอ เพื่อใหอยูในสถานภาพที่ไดรับ
คุณคาทางโภชนาการที่ดี และบรรลุความตองการทางกายภาพ 



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปที ่13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2565) 
: 27 

 

(4) การมีเสถียรภาพทางอาหาร (Food) Stability) หมายถึง ประชาชนหรือครัวเรือนหรือบุคคล

ตองเขาถึงอาหารอยางเพียงพอตลอดเวลา ไมมีความเสี่ยงในการเขาถึงอาหาร เมื่อเกิดความขาดแคลน

ขึ้นมาอยางกระทันหัน หรือเหตุการณที่เกิดขึ้นเปนวัฏจักร เสถียรภาพดานอาหารเกี่ยวของกับมิติความ

มั่นคงอาหารทั้งในเรื่องของการมีและการเขาถึง (Nontakarn Chan-On, 2014) 

 นอกเหนือจากประเด็นความมั่นคงทางอาหารแลว ยังมี 2 แนวคิดหลักที่เกี่ยวของกับประเด็นทาง

อาหารในสมัยปจจุบัน คือ (1) แนวคิดอธิปไตยทางอาหาร (Food Sovereignty) อันหมายถึง สิทธิและ

เสรีภาพในการเลือกบริโภคทางอาหารที่ประชาชนทุกคนควรไดรับ และ (2) แนวคิดเรื่องสิทธิทางอาหาร 

(Rights to Food) อันหมายถึง สิทธิของทั้งผูชายผูหญิง และเด็กไมวาโดยลำพังหรือรวมกับผูอื่นในชุมชนใน

การเขาถึงอาหารไดอยางเพียงพอ (Varalbajira Prasertsak, 2015) 

ความมั ่นคงทางอาหาร เนนศึกษาการเปลี ่ยนแปลงในเชิงโครงสราง มีเปาหมายเพื ่อหาแนว

ทางแกไขปญหาที่เกิดขึ้นในระดับโลก ในขณะท่ี “สิทธิอาหาร” ใหความสำคัญระดับปจเจกชนในการเขาถึง

ทรัพยากรการผลิต อนึ่ง ในสวนของวิรัลพัชร ประเสริฐศักดิ์ ไดแสดงการเปรียบเทียบเอาไววา “ความมั่นคง

ทางการ” ถือเปน “เปาหมาย” ในขณะที่ “อธิปไตยทางอาหาร” เปน “วิธีการ” ที่จะนำไปสูเปาหมายที่ตั้ง

ไว โดยการเคลื่อนไหวของชุมชนในทองถิ่นที่ตองการระบบอาหารที่เปนประชาธิปไตย และประชาชนทั่วไป

มีสวนรวมในผลผลิตเชนเดียวกับผูผลิตและผูจำหนายผลผลิตทางอาหาร รวมถึงสงเสริมระบบอาหารที่ยั่งยืน 

(Varalbajira Prasertsak, 2015) 

อาหารในมุมองของพระพุทธศาสนา 

พระพุทธศาสนามีคัมภีรหลักที่รวบรวมหลักคำสอนเอาไวเปนหมวดหมูที่เรียกวา พระไตรปฎก ที่มี

การจารึกไวเปนลายลักษณอักษรจากการทำสังคายนาครั้งที่ 5 ที่ประเทศศรีลังกา จากขอมูลที่ปรากฏนั้น 

คำวา “อาหาร”ตามนัยทางพระพุทธศาสนา หมายถึง เครื่องหลอเลี้ยงชีวิต (Phra Brahmaghunabhorn 

(P.A.Payutto), 2016) อาหารนี้จัดเปน 1 ในปจจัย 4 เครื่องดำรงชีพของมนุษย และในสวนของพระภิกษุใน

พระพุทธศาสนานั้น อาหารจัดเปน 1 ใน นิสสัย 4 คือ บิณฑบาต ซึ่งเปนเครื่องอาศัยของบรรพชิต อาหารจึง

มีความสำคัญในฐานะเปนเครื่องจำเปนขั้นพื้นฐานของสิ่งมีชีวิต ดังที่พระพุทธองคตรัสวา “สัพเพ สัตตา อา

หารรัฏฐิกา แปลวา สัตวทั ้งปวงดำรงอยู ได ดวยอาหาร” (Thai Tripitaka: 11/303/250-251) นั ้นก็

หมายความวา สัตวทั้งหลายรวมทั้งมนุษยดวย ตองอาศัยอาหารเพื่อการดำรงชีพ อาหารนั้นจึงเปนเครื่องค้ำ

จุน หลอเลี้ยงชีวิตทั้งดานรางกายและจิตวิญญาณใหดำรงอยูได  

ในพระไตรปฎกนั้น คำวา “อาหาร” คือ เครื่องดำรงอยูของหมูสัตวผูแสวงหาที่เกิด ดังปรากฏใน
อาหารสูตร (วาดวยอาหาร) ในพระสุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย นิทานวรรค ดังนี้  

“...ภิกษุทั้งหลาย อาหาร 4 อยางนี้ เปนไปเพ่ือการดำรงอยูของหมูสัตวผูเกิดแลว หรือเพื่อ
อนุเคราะหหมูสัตวผูแสวงหาที่เกิด 



Mahachulagajasara Journal  Vol.13 No.1 (January-June 2022) 
28:          

 

อาหาร 4 อยาง อะไรบาง คือ 

1.กวิงการาหาร (อาหาร คือ คำขาว) ที่หยาบหรือละเอียด 
2.ผัสสาหาร (อาหาร คือ ผัสสะ) 
3.มโนสัญเจตนาหาร (อาหาร คือ มโนสัญเจตนา) 
4.วิญญานาหาร (อาหาร คือ วิญญาณ)...” (Thai Tripitaka: 16/114/17) 

ดังที่กลาวมาจะเห็นไดวาในพระพุทธศาสนามีการแบงอาหารออกเปน 4 ประเภท คือ (1) กวิงกา
ราอาหาร อาหารคือคำขาว (2) ผัสสาหาร อาหารคือผัสสะ ที่เกิดขึ้นจากการกระทบกันระหวางอายตนะ
ภายนอกกับภายใน นัยทางพระพุทธศาสนานั้น การรูเทาทันในผัสสาหาร ในทายที่สุดจะชวยใหเราไมตก
เปนทาสของเวทนา (3) มโนสัญเจตนาหาร อาหารคือ มโนสัญเจตนา หมายถึง เจตจำนงที่จะมีชีวิตอยูตอไป 
และประการสุดทาย คือ (4) วิญญาณนาหาร อาหาร คือ วิญญาณไดแกสิ่งที่ใหพลังแกนามรูป (ชีวิต) หรือ
แบงโดยยอคือ อาหารที่เปนรูปธรรม คือ กวิงการาหารอยางเดียว สวนที่เหลือเปนอาหารทางนามธรรม ที่
ประกอบดวย ผัสสาหาร, มโนสัญเจตนาหาร และวิญญาณาอาหาร  

อนึ่ง ในนัยของบทความนี้ ผูเขียนมุงนำเสนออาหารที่เปนรูปธรรม ตามนัยที่ 1 คือ กวิงการาหาร 
อาหารคือคำขาว ไดแก อาหารที่มนุษยใชในการหลอเลี้ยงชีวิตใหดำรงอยู ซึ่งอาหารที่ดีนั้นควรกอใหเกิด
ประโยชนตอรางกาย ไมทำใหเกิดโทษ และการไดมาซึ ่งอาหารนั ้นตองมีความชอบธรรม ไมกอการ
เบียดเบียนทั้งตอตนเอง และผูอื่น รวมทั้งเปนมิตรกับสิ่งแวดลอม 

หลักมัตตัญุตาในพระพุทธศาสนา 

แกนกลางคำสอนของพระพุทธศาสนาคือหลักมรรคมีองค 8 หรือมัชฌิมาปฏิปทา เรียกวาทางสาย
กลาง ดังที่พระพุทธองคไดตรัสครั้งแรกในการแสดงปฐมเทศนาใหกับเหลาพระปญจวัคคียฟง กระทั่งประสบ
ความสำเร็จในการประกาศหลักธรรมของพระองค มีทานพราหมณโกณฑัญญะไดดวงตาเห็นธรรมตามในสิ่ง
ที่พระองคทรงสอน และเปนสักขีพยานการตรัสรูธรรมของพระองควา สิ่งที่พระองคตรัสรูนั้นมีผูรูตามจริง 
ดังปรากฏในมหาวรรค วินัยปฎก (Thai Tripitaka: 4/10-19/15-26)  ในทางพระพุทธศาสนา จะมีขอ
ปฏิบัติที่เต็มไปดวยเรื่องมัชฌิมาปฏิปทา หรือทางสายกลาง ความดี มัตตัญุตา ความรูจักประมาณ รูจัก
พอดี เต็มไปหมด ตลอดจนสมตาเทียบกับที่เราใชคำวา “สมดุล” หรือ “ดุลยภาพ” คำเหลานี้เปนคำสำคัญ
ในทางพระพุทธศาสนา 

ทั้งนี้ เมื่อมีผูสนใจและศรัทธาออกบวชเปนจำนวนมาก สงผลใหหลักปฏิบัติของพระสงฆมีความ
แตกตางกันไป พระพุทธองคจึงพิจารณาเห็นวาเปนกาลสมควรที่จะตรัสโอวาทปาติโมกขขึ้น ในวันขึ้น 15 
ค่ำเดือน 3 ที่เรารูจักกันวาวันมาฆบูชา ใจความสำคัญของโอวาทปาติโมกข คือ หลักการ 3 ประกอบดวย 
หามกระทำสิ่งไมดี ใหประกอบแตกรรมดี และเนนที่ฝกใจใหบริสุทธิ์ แลวทรงวางอุดมการณเอาไวใหกับชาว
พุทธอีก 4 ประเด็นหลัก ประกอบดวย ความอดทนเปนยอดในการบำเพ็ญเพียร, นิพพานคือเปาหมายหลัก
ของพระพุทธศาสนา, หลักการไมรุกรานคนอื่นเพื่อการเปนสมณะที่ดี และหลักการไมเบียดเบียนใครเพื่อ
เปนบรรพชิตที่ดี แลวในขั้นสุดทายก็คือวางแนวทางการปฏิบัติเอาไวอีก 6 ขอหลักคือ การไมทำรายคนอื่น
ทางวาจา, การไมทำรายคนอื่นทางกาย, การมีศีลธรรมดำเนินชีวิต, การบริโภคแตพอเพียง, การยินดีใน
สิ่งแวดลอมท่ีสงบ และเนนการฝกจิต (Thai Tripitaka: 10/90/50-51) 



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปที ่13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2565) 
: 29 

 

ดังที่กลาวมา หลักปาติโมกขจึงเปนหัวใจหลัก หรือเปนแกนกลางหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา 
โดยเฉพาะอยางยิ ่ง 1 ในวิธีการทั ้ง 6 คือ หลักมัตตัญุตา การบริโภคแตพอเพียง (Thai Tripitaka: 
10/90/50-51) ซึ่งเปนประเด็นที่ผูเขียนกำลังนำเสนอนี้ เปนประเด็นที่นำมาวิเคราะห และสังเคราะหเขากับ
หลักการบริโภคในโลกยุคปจจุบันที่เปนสังคมแหงการบริโภคนิยม (Consumerism) ที่มีการใชสื่อโฆษณา
เพื่อปลุกเราความอยากของผูคนในทุกชองทาง 

นอกจากนี้ หลักมัตตัญุตา ยังเปน 1 ใน 7 ของหลักสัปปุริสธรรม ซึ่งเปนหลักของผูเปนบัณฑิตชน 
หรือคุณสมบัติของคนดี ดังที่ พระเทพเวที (ป.อ.ปยุตฺโต) (Phra Thepvedi (P.A.Payutto), 1992)  ได
อธิบายเอาไววา มัตตัญุตา คือ ความรูจักประมาณ คือ ความพอดี เชน พระภิกษุรูจักประมาณในการรับ
และบริโภคปจจัยสี่ คฤหัสถรูจักประมาณในการใชจายโภคทรัพย พระมหากษัตริยรูจักประมาณในการ
ลงทัณฑอาชญาและในการเก็บภาษี เปนตน  

ความสำคัญนี้เปนเรื่องสำคัญ เปนเคล็ดลับในความสำเร็จทุกอยาง ถาทุกอยางมีความสมดุลใน
ความพอดี ผลดียอมเกิดขึ้น ถาไมพอดีก็ตองเกิดปญหาไมมากก็นอย ทางสายกลาง คือ หลักแหงความพอดี 
(มัตตัญุตา) เชน โภชเนมัตตัญุตา คือ ตองรูจักประมาณในการบริโภครับประทานแตพอดี ถาไมพอดี ก็
จะเสียดุลยภาพ เสียสุขภาพเปนตน ฉะนั้น หลักคำสอนของพระพุทธศาสนาในเศรษฐศาสตรเชิงพุทธจึงมอง
หลายมิติ และเนนการปรับใหเกิดความพอดีตลอดจนกระทั่งเกิดดุลยภาพข้ึนตามแนวมัชฌิปมาปฏิทปา เปน
ทางสายกลางอยางพอดี มีดุลยภาพ ทั ้งหมดนี ้ คือหลักของการดำเนินชีวิต (Phra Dhammapitaka 
(P.A.Payutto), 2009)  

ในทัศนะของ Aristotle ไดแสดงทางสายกลางไววา ความรูจักประมาณเปนทางสายกลางระหวาง

ความตระหนี่กับความฟุมเฟอย กลาว คือ ความรูจักพอประมาณ Temperance ก็คือ รูจักควบคุม ความ

ตองการและการกระทำตาง ๆ ใหอยูในขอบเขตอันควรตอสภาพและฐานะของบุคคลไมใหเกิดความจำเปน

ตามธรรมชาติ ไมกาวกายสิทธิ์ของผูอื่น (Quoted in Chamnong Thongprasoet 1990) ในสวนของ ชะ

วัชชัย ภาติณธุ ไดแสดงถึงความพอดีวา รูจักประมาณ รูจักพอดีในทุก ๆ เรื่อง การรูจักพอดี คือ การไมไป

กาวล้ำผูอื่น (Chawatchai Bhatinadhu, 2003)  

อนึ่งในประเด็นนี้ ณรงค เพชรประเสริฐ (Narong Pechprasoet, 1998) ไดแสดงทัศนะถึงความ
พอเพียงตามหลักมัชฌิมาปฏิปทาโดยแยกออกเปนประเด็นสำคัญ 2 ประการ คือ (1) มัตตัญุตา ความพอดี 
(2) สัมมาอาชีวะ การทำมาหาเลี้ยงชีพตองสุจริต ไมเบียดเบียนตนเองและผูอื ่น ฉะนั้น กิจกรรมทาง
เศรษฐกิจจะเกิดดุลยภาพของมนุษยกับธรรมชาติ เชน การผลิต มนุษยแปรธรรมชาติเปนผลผลิตมาใชสนอง
ตัณหาของมนุษยในสวนที่พอดี เปนตน ดุลยภาพระหวางมนุษยกับมนุษย ความสัมพันธที่เอื้อประโยชนแก
กันและดุลยภาพระหวางกายกับจิต รูเทาทันความตองการและยกระดับสูการปลอยวาง  

ดังนั้น ในทางพระพุทธศาสนา การบริโภคอาหารของภิกษุ คือ การฉันอาหารที่เพียงพอใหรางกาย

ดำรงอยูได ไมใชหลงมัวเมา เพลิดเพลินไปกับอาหารที่ฉัน (Thai Tripitaka: 29/199/585) หลักการบริโภค

อาหารอยางพอเพียงนี้ เรียกเปนภาษาบาลีวา “หลักโภชเนมัตตัญุตา” เปน 1 ใน 4 ของหลักการพิจารณา

อาหาร หรือหลักปจจเวขณะ ในขอที่วาดวยเรื่องบิณฑบาต ที่ผูเขามาบวชในพระพุทธศาสนา ตองรูจักการ



Mahachulagajasara Journal  Vol.13 No.1 (January-June 2022) 
30:          

 

พิจารณาในการบริโภคปจจัย 4 ซึ่งในแงของการบริโภคอาหารนั้น พระพุทธเจาทรงสอนใหพิจารณาความรู

จักพอประมาณ พิจารณาใหเขาใจถึงวัตถุประสงคที่แทจริงของการรับประทานอาหาร ดวยการพิจารณาดวย

ปญญาใหเห็นถึงคุณคาแทและคุณคาเทียมของสิ่งที่รับประทาน เพื่อใหรับประทานไมมากหรือไมนอยเกินไป 

อันอาจจะสงผลเสียตอสุขภาพรางกายได สาระสำคัญของการบริโภคอาหารที่เพียงพอ คือ การบริโภคเพื่อ

การมีสุขภาพท่ีดี เกิดสมดุลยภาพทางรางกาย อันจะเปนประโยชนในการดำรงชีวิตและเกื้อกูลแกการปฏิบัติ

สมณธรรมเทานั้น 

ทาทีของพระพุทธศาสนากับหลักประกันความมั่นคงทางอาหารตามหลักมัตตัญุตา 

จากประเด็นที่ไดกลาวมาแลวในเบื้องตน ทำใหเราทราบไดวา แทจริงแลว พระพุทธศาสนานั้นไมได

มีทาทีในการสอนคนใหมุงละกิเลสขามพนจากโลกแตเพียงอยางเดียว แตพระพุทธศาสนาก็ยังคงมีหลักคำ

สอนที่เอื้อตอการดำรงชีพของบุคคล ซึ่งตองปฏิสัมพันธกันในวิถีของการดำเนินชีวิต ตามเหตุและปจจัย 

ดังนั ้น เพื ่อใหเห ็นเปนภาพรวม ผู  เข ียนขอนำเสนอหลักประกันความมั ่นคงทางอาหารในมิติของ

พระพุทธศาสนา โดยใชหลักมัตตัญุตา ซึ่งเปนหลักท่ีเปน 1 ใน 6 วิธีการสำหรับการเผยแผพระพุทธศาสนา 

ดังที่มีปรากฏในโอวาทปาติโมกข (Thai Tripitaka: 10/90/50-51) มาเปนแกนกลางของการวิเคราะห โดย

แยกเปนประเด็น 4 ประเด็นหลักตามหลักความมั ่นคงทางอาหาร (Food Security) ดังมีรายละเอียด

ดังตอไปนี้  

 1.มัตตัญุตากับการมีอาหารพอเพียง: หลักคิดเรื ่องการมีอาหารพอเพียงนี ้ ในทัศนะของ

พระพุทธศาสนาไดแบงโรคออกเปน 2 คือ โรคทางกายและโรคทางใจ (Thai Tripitaka: 21/157/217) 

เฉพาะในสวนของโรคทางกายนั้น มีสาเหตุจากการขาดแคลนอาหารหรือ ภาวะความหิวโหยอันเนื่องจาก

ภาวะการขาดแคลนอาหารนี ้จัดเปนโรคอยางยิ ่ง ดังพุทธพจนวา “ความหิวเปนโรคอยางยิ ่ง” (Thai 

Tripitaka: 25/203/95) ซึ่งคำวา “ความหิว” หมายถึง สภาพบีบบังคับ เพื่อตองการสิ่งมาตอบสนอง เมื่อ

ไดรับสิ่งสนองแลว อาการหิวนั้นจะหายไป แตอาการหิวนั้น เปนการหิวอาหาร ก็พอจะหาอาหารมาใหกินก็

จะบรรเทาลงได ทานกลาววา ยังมีความหิวอีกอยางหนึ่ง ที่เกิดขึ้นกับบุคคลใดแลว บุคคลนั้น จะตองกระวน

กระว าย  ม ี ค ว ามห ิ ว กระหายท ั ้ ง ภ ายนอกและภาย ใน ไม  ม ี ท ี ่ ส ิ ้ น ส ุ ด  ( Educator Group of 

Liangchiangchongcharoen, n.d) ความหิว จึงจัดไดวาเปนโรคอยางยิ่ง ก็เปนเพราะวา จะตองมีการ

เยียวยาอยูตลอดเวลา และเมื่อไดอาหารมาบริภาคแลว ในพระพุทธศาสนานั้นเนนใหบริโภคอยางรูจักคุณคา 

ยึดหลักความพอเพียง ไมฟุมเฟอย เนนความรูจักประมาณในการบริโภค (Moderation) ในทางตรงกันขาม 

หากมนุษยไมรูจักประมาณในการบริโภคมุงเสพตามความแรงกระตุนของความอยาก (ตัณหา) ความอิ่มตาม

ความอยากนั ้นไมมีที ่สิ ้นสุด และมีแตจะทำลายลางทั ้งมนุษยดวยกันเอง และสิ ่งมีชีวิตอื ่น ๆ รวมทั้ง

ทรัพยากรธรรมชาติดวย ยิ่งมนุษยมีความอยากมากแคไหน ยิ่งทำลายคุณคาในตัวของมนุษยมากไปเทานั้น 

ดังที่รัตนะ ปญญา (2020) ไดแสดงทัศนะเอาไววา ความตองการของมนุษยนั้นเปนตัวทำลายคุณภาพชีวิต

ของมนุษย ยิ่งถาเศรษฐศาสตรกระแสหลักมักจะเนนกระตุนเราใหผูบริโภคเกิดความอยากบริโภค หรือถึงข้ัน



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปที ่13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2565) 
: 31 

 

โลภอยากได...มีการบริโภคอยางฟุมเฟอยซึ่งมีผลตอการทำลายสุขภาพจิตของผูบริโภคและเกิดปญหาการ

เผาผลาญทรัพยากรธรรมชาติที่มีอยูอยางจำกัด ดังนั้น สิ่งที่มนุษยควรคำนึงก็คือ เมื่อมีอาหารใหบริโภค ก็

ควรบริโภคอยางเพียงพอ และรูจักประมาณในการบริโภค หรือบริโภคเทาที่จำเปน อนี่งการบริโภคที่

เพียงพอนั้น ตองไมเบียดเบียนทั้งตนเอง และผูอื่น รวมทั้งเปนมิตรกับสิ่งแวดลอม 

2. มัตตัญุตากับการเขาถึงแหลงอาหาร :ในพระพุทธศาสนาไดใหความสำคัญในประเด็นของ

การเขาถึงแหลงอาหารเปนประการสำคัญ สวนอาหารที่ไดมาบริโภคนั้นจะนอยหรือจะมากนั้นเปนอีก

ประเด็นหนึ่ง เพราะการไดมาซึ่งอาหารนั้นจัดอยูในหลักของการเลี้ยงชีพชอบซึ่งอยูในกลุมศีลของพุทธ

ศาสนาเรียกวา “อาชีวะปาริสุทธิศีล คือ การเลี้ยงชีพชอบ” ในสวนของมรรค 8 ที่เปนแกนกลางคำสอนทาง

พระพุทธศาสนานั้น ก็คือ “หลักสัมมาอาชีวะ หรือ หลักสัมมาชีพ” ที่มีการนำมาใชในยุคปจจุบัน หลักการนี้

ก็คือการประกอบอาชีพและดำเนินชีวิตโดยสุจริต คือ ใหประกอบแตอาชีพที่ไมเบียดเบียนหรือคดโกงเอารัด

เอาเปรียบผู อื ่น (Watchara Ngamchitcharoen, 2009) ดังนั ้น การเขาถึงแหลงอาหารนี ้ตองยึดหลัก

สัมมาชีพ คือ ประกอบอาชีพที่สุจริต งดเวนอาชีพที่เปนมิจฉาชีพ ผิดกฎหมาย และผิดหลักศีลธรรม หรือยึด

การประกอบการที่ถูกตองทั้งกฎหมาย และหลักศีลธรรม มีหลักธรรมาภิบาลในการประกอบกิจการนั่น ๆ  

เมื่อมีหลักสัมมาชีพในการดำเนินชีวิต ความเพียงพอก็จะบังเกิด และทรัพยากรในโลกท่ีมีอยูอยางจำกัด ก็จะ

เพียงพอกับคนทุกคน แตหากความไมเพียงพอ (โลภ) เกิดขึ้นเมื่อใด หายนะก็จะบังเกิดกับโลกเมื่อนั้นดวย

เชนกัน 

 3.มัตตัญุตากับการใชประโยชนจากอาหาร: การใชประโยชนจากอาหารตามนัยทาง

พระพุทธศาสนา คือ เมื่อเราไดอาหารมาแลว สิ่งที่ตองคำนึงถึงคือ คุณคาแทและคุณคาเทียมของอาหาร 

โดยไมไดยึดติดในรูปแบบภายนอกแตเพียงอยางเดียว การบริโภคในลักษณะนี้มุงเอาแตประโยชน หรือ

คุณคาแทของอาหารเปนหลักนี้ เรียกวา การบริโภคดวยปญญา...เปนการใชปญญาทำความเขาใจแลว

บริโภคปจจัยทั้งหลายใหไดผลตรงพอดีตามคุณคาแทที่เปนจุดหมายของการบริโภคสิ่งนั่น ๆ คือ บริโภคดวย

การตระหนักรูวามี-ใช-บริโภค สิ่งเหลานั้นเพียงเครื่องชวยใหเราสามารถพัฒนาชีวิตและทำการสรางสรรค

ประโยชน ท ี ่ส ูงย ิ ่งข ึ ้น (Busakorn Watthnabhu, 2016) ด ังน ั ้น การใช ประโยชน จากอาหารตาม

หลักมัตตัญุตา คือ การรูจักเลือกบริโภคอาหารดวยปญญา เนนการบริโภคที่คุณคาที่แทจริงของอาหาร 

ที่ตั้งอยูบนพื้นฐานของความพอเพียง ไมเนนการสนองตามความอยาก (ตัณหา) ที่ตั้งอยูบนหลักคิดที่ไมเคย

พอเพียง เมื่อเรารูจักการประมาณในสิ่งที่หามาได มีปญญาเหนืออารมณ คือ มีปญญาหยั่งรูเหตุผล รูดี รูชั่ว 

คุณโทษ ประโยชนและมิใชประโยชน มองสิ่งทั้งหลายตามความเปนจริง รูจักพิจารณาวินิจฉัยดวยใจเปน

อิสระ ทำการตาง ๆ ดวยความคิดและมีวิจารณาญาณ (ปญญา) (Udomporn Amarndhamma, 2016) 

เมื่อนั่นความพอเพียงก็จะบังเกิด หลักประกันความมั่นคงทางอาหารก็จะบังเกิดม ี

 4.มัตตัญุตากับการมีเสถียรภาพทางอาหาร: การมีเสถียรภาพทางอาหารทางพระพุทธศาสนานี้ 

คือ การมีโอกาสในการเขาถึงอาหารไดงาย มนุษยทุกคนมีสิทธิอันชอบธรรมในการเขาถึงอาหารไดอยาง



Mahachulagajasara Journal  Vol.13 No.1 (January-June 2022) 
32:          

 

พอเพียง หรือมีวิธีการไดมาซึ่งอาหารที่สอดรับกับศักดิ์ศรีของความเปนมนุษยไดตลอดเวลาทั้งในดาน

กายภาพและในทางเศรษฐกิจ (Mark, 2009) ถึงแมวาอาหารจะเปนเพียงแคเครื่องมือที่ชวยเกื้อหนุนให

มนุษยพบสันติสุขทั้งภายนอก คือ รางกาย และภายในคือจิตใจ ดังที่สมภาร พรมทา ไดแสดงทัศนะเอาไววา 

อาหาร คือ สิ่งที่พุทธศาสนามองวา เปนเครื่องมือ (means) สำหรับใชเพื่อขามทางกันดารแหงสังสารวัฏ

เทานั้น อาหารมิใชจุดหมาย (end) ในตัวมันเอง การกินเพื่อความเอร็ดอรอย เพื่อแสดงวา “ตัวฉัน” เปนผูมี

อันจะกิน และเพื่ออะไรตอมิอะไรที่สนับสนุนความยึดติดในอาหารจึงไมถือวาดำเนินไปตามหลักทางสาย

กลางของพุทธศาสนา...ดวยโดยมาตรฐานทั่วไป คฤหัสถที่เปนชาวพุทธจะไมใชผูที่เห็นวาการบริโภค คือ

คุณคาของชีวิตลัทธิบริโภคนิยมจงไมมีผลตอวิถีชีวิตของชาวพุทธ ในทางกลับกัน สังคมที่ลัทธิบริโภคนิยม

เฟองฟูยอมจะเปนตัววัดวา สังคมนั้นเปน “พุทธ” มากแคไหนดวยเชนกัน (Sompan Pramta, 2004) 

ดังนั้น เสถียรภาพทางอาหารตามหลักมัญุตา ก็คือ หลักเสถียรภาพทางปญญา ที่ใชในการดำเนินชีวิตตาม

ทางสายกลาง คือ ทางท่ีพอเหมาะพอดี เรียกวาได ไมอิ่มเกินพอดีหรือเสพติดในอาหารจนเกินความตองการ 

แตจงมีสติเพื่อรูจักประมาณในการบริโภคทุกครั้ง อันจะชวยใหความอยาก (ตัณหา) เบาบางลง ความมั่นคง

ในอาหาร คือ เสถียรภาพทางกายก็จะบังเกิด และก็จะถึงเปาหมายสำคัญ คือ อิสระภาพทางจิตวิญญาณใน

ที่สุด 

บทสรุป (Conclusion) 

 ความมั่นคงทางอาหาร คือ การเปดโอกาสใหคนทุกคนมีสิทธิเขาถึงอาหารที่เพียงพอปลอดภัย และ

มีโภชนาการ ทั้งในทางกายภาพและเศรษฐกิจ ในการตอบสนองความตองการและความพึงพอใจทางอาหาร 

และมีสุขภาวะ เสาหลักของความมั ่นคงทางอาหาร ประกอบดวย (1) การมีอาหารเพียงพอ (Food 

Availability) (2) การเขาถึงอาหาร (Food Access) (3) การใชประโยชนจากอาหาร (Food Utilization)  

และ (4) การมีเสถียรสภาพทางอาหาร (Food Stability) อนึ่ง อาหาร ตามนัยทางพระพุทธศาสนา หมายถึง 

เครื่องหลอเลี้ยงชีวิต มี 4 ประเภท คือ  (1) กวิงการาหาร อาหาร คือ คำขาว (2) ผัสสาหาร อาหาร คือ 

ผัสสะ (3) มโนสัญเจตนาหาร อาหาร คือ มโนสัญเจตนา และ (4) วิญญานาหาร อาหาร คือ วิญญาณ 

หลักมัตตัญุตา คือ การรูจักประมาณ เปนคำสอนแกนกลางที่สำคัญของการบริโภคอาหารที่เพียงพอทาง

พระพุทธศาสนา ซึ่งเปนการบริโภคเพื่อการมีสุขภาพที่ดี เกิดสมดุลยภาพทางรางกาย อันจะเปนประโยชน

ในการดำรงชีวิตและเกื้อกูลแกการปฏิบัติธรรมเทานั้น ดังนั้น พระพุทธศาสนานั้น เนนใหบริโภคอยางรูจัก

คุณคา ยึดหลักความพอเพียง ไมฟุมเฟอย เนนความรูจักประมาณในการบริโภค (Moderation) ในทาง

ตรงกันขาม หากมนุษยไมรูจักประมาณในการบริโภคมุงเสพตามความแรงกระตุนของความอยาก (ตัณหา) 

ความอ่ิมตามความอยากนั้นไมมีที่สิ้นสุด การเขาถึงแหลงอาหารนี้ตองยึดหลักสัมมาชีพ คือ ประกอบอาชีพที่

สุจริต งดเวนอาชีพที่เปนมิจฉาชีพ ผิดกฎหมาย และผิดหลักศีลธรรม หรือยึดการประกอบการที่ถูกตองทั้ง

กฎหมาย และหลักศีลธรรม มีหลักธรรมาภิบาล เมื่อมีหลักสัมมาชีพในการดำเนินชีวิต ความเพียงพอก็จะ

บังเกิด การใชประโยชนจากอาหารตามหลักมัตตัญุตา คือ การรูจักเลือกบริโภคอาหารดวยปญญา เนน



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปที ่13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน พ.ศ.2565) 
: 33 

 

การบริโภคที่คุณคาที่แทจริงของอาหาร ที่ตั้งอยูบนพื้นฐานของความพอเพียง ไมเนนการสนองตามความ

อยาก (ตัณหา) เสถียรภาพทางอาหารตามหลักมัญุตา คือ หลักเสถียรภาพทางสติปญญา ที่ใชในการ

ดำเนินชีวิตตามทางสายกลาง คือ ทางที่พอเหมาะพอดี มีสติเพื่อรูจักประมาณในการบริโภคทุกครั้ง อันจะ

ชวยใหความอยากเบาบางลง ความมั ่นคงในอาหารก็จะบังเกิดทั้งทางกายและก็จะถึงเปาหมาย คือ 

อิสระภาพทางจิตวิญญาณในท่ีสุด 

เอกสารอางอิง (References) 

Amarndhamma, U. (2016). Sufficiency Economy Philosophy. 2nd Edition. Bangkok:  
Saengdao Press. [In Thai] 

Boserup, E. (1965). The Conditions of Agricultural Growth. Chicago: Aldine, 1965. 
Bhatinadhu, Ch. (2003). Human rights and the principles of religion. Bangkok: Mental  

Health. [In Thai] 
Chan-On, N. (2014). Thailand Food Security. Bangkok: Senate Secretariat. [In Thai] 
Educator Group of Liangchiangchongcharoen. Bank of Education. Bangkok: n.d.  

[In Thai] 
Kanjanasorn, W. (2015). “People are obsessed: Body Taste”. Journal of Education.  

Khonkaen University. Vol.38 No. 2 (April-June 2015): 8 [In Thai] 
Ngamchitcharocn, W. (2009). Theravada Buddhism. 2nd Edition.  

Bangkok:Thammasat University Press. [In Thai] 

Panyapa, R. (2020). Decoding the Concept of Buddhist Life. Bangkok:  

Chulalongkorn Press. [In Thai] 

Pechprasoet, N. (1998). One Household, two ways of manufacturing, Exiting the  

Thai Economic Crisis. Bangkok: Centre of Political Economics. [In Thai] 

Promta, S. (2004). Having in Buddhist Perspective. Bangkok: Chulalongkorn  

University. [In Thai] 

Prasertsak, V. (2015). “Food Security: From Agricultural Development to Sufficiency  

Economy.” Journal of Politics and Government. Vol. 5 No.2 (March – 
August):157. [In Thai] 

Phra Brahmaghunabhorn (P.A.Payutto),  Dictionary of Buddhism Terminology  

Edition. 28th Edition. Bangkok: Plai-dhamma press. [In Thai] 
Phra Thevedi (P.A.Payutto). (1992). Dictionary of Buddhism. 7th Edition. Bangkok:  

Mahachulalongkornrajavidyalaya. [In Thai] 
Phra Dhammapitaka (P.A.Payutto). (2009). Sustainable Development. 12th Edition.  

Bangkok: Komalkemtong Foundation. [In Thai] 
R.B. Lee and I. DeVore, eds. (1968). Man the Hunter. Chicago: Aldine. 



Mahachulagajasara Journal  Vol.13 No.1 (January-June 2022) 
34:          

 

Santasombat, Yos. (2013). Human and Culture. 4th Edition. Bangkok: Thammasat  
University Press. [In Thai] 

Thongprasoet, C. (1990). Ancient Western Philosophy. Bangkok:  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. [In Thai] 

Tripitaka. (1996). Mahachulalongkornrajavidyalaya Edition. Thai Language. Book 4,  

article 10-19, page 15-26. [In Thai] 

Tripitaka. (1996). Mahachulalongkornrajavidyalaya Edition. Thai Language. Book 10,  

article 90, page 50-51. [In Thai] 

Tripitaka. (1996). Mahachulalongkornrajavidyalaya Edition. Thai Language. Book 11,  

article 303, page 250-251. [In Thai] 

Tripitaka. (1996). Mahachulalongkornrajavidyalaya Edition. Thai Language. Book 16,  

article 11, page 17. [In Thai] 

Tripitaka. (1996). Mahachulalongkornrajavidyalaya Edition. Thai Language. Book 21,  

article 157, page 217. [In Thai] 

Tripitaka. (1996). Mahachulalongkornrajavidyalaya Edition. Thai Language. Book 25,  

article 203, page 95. [In Thai] 

Tripitaka. (1996). Mahachulalongkornrajavidyalaya Edition. Thai Language. Book 29,  

article 199, page 585. [In Thai] 

Watthnabhu, B. (2016). Organization Management for Learning Organization in the  

Cognitive Constructivism Based. Research Report. Ayutthaya:  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. [In Thai] 

Wongsatjachock, W. (2018). Political of Theorizing Food Security: A Survey Research  

on Defining Food Security in Governmental, Private, and Civil Society  

Aspects in Thailand: Journal of Social Research. Vol. 41 No.1 (January-Jun  
2018): 58. [In Thai] 

 
 
 
 
 
 
 


