
Mahachulagajasara Journal  Vol.13 No.2 (July-December 2022) 
120:          

 

ศึกษาภาวะผู้นำเชิงพุทธของพระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก) 
A Study of Buddhist Leadership of  

Phrakrupiyadhammaporn (Piam Punnako) 

พระคำรณ รติโก/สำราญ1 พระราชวิมลโมลี2, ดร.ธนรัฐ สะอาดเอ่ียม3 
Phrakamron Ratiko/samran1 Phra Rachavimonmolee2, Thanarat Sa-ard-iam3 

หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตศึกษา วิทยาลัยสงฆ์สุรินทร์ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Surin Campas      
email: Samkamron7@gmail.com 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาภาวะผู้นำเชิงพุทธในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 2) เพื่อศึกษา

ประวัติและภาวะผู้นำของพระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก) 3) เพื่อศึกษาภาวะผู้นำเชิงพุทธกับการ
พัฒนาชุมชนของพระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก)  เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ภาคสนาม โดยการ
สัมภาษณ์เชิงลึก ผู้ให้ข้อมูลประกอบไปด้วยพระสงฆ์ นักวิชาการ ผู้นำท้องถิ่น ปราชญ์ชาวบ้านและบุคคล
ทั่วไป จากนั ้นวิเคราะห์ข้อมูลด้วยวิธีการพรรณนา ผลการวิจัย พบว่า 1) ภาวะผู ้นำเชิงพุทธในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาคือ ภาวะผู้นำที่มีความรู้ความสามารถนำกลุ่มบุคคลไปสู่ความสำเร็จตามเป้าหมาย โดยนำ
หลักคำสอนในพระไตรปิฎก ได้แก่ พระวินัยปิฎก พระสุตตันตปิฎก และพระอภิธรรมปิฎก รวมถึงหลัก                  
คำสอนต่างๆ ในพระพุทธศาสนาไปปรับใช้ในการบริหารงาน การเป็นผู้นำที่ดี และทำให้ประชาชนมีความ
ศรัทธาเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา  2) ประวัติและภาวะผู้นำของพระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก) 
ท่านอายุ 81 พรรษา 61 วิทยฐานะนักธรรมเอก ปัจจุบันดำรงตำแหน่ง เจ้าอาวาสวัดโพธ์ิรินทร์วิเวก และเจ้า
คณะอำเภอเขวาสินรินทร์ เป็นผู้นำใน 6 ด้าน คือ การปกครอง การศาสนศึกษา การศึกษาสงเคราะห์ การ
เผยแผ่พระพุทธศาสนา การสาธารณูปการ และการสาธารณสงเคราะห์ ท่านเป็นนักปกครองที่มีวิสัยทศัน์
ก้าวไกล ส่งเสริมงานด้านพระพุทธศาสนาทุกด้าน และมอบทุนการศึกษาแก่นักเรียนอย่างสม่ำเสมอ                    
3) ภาวะผู้นำเชิงพุทธกับการพัฒนาชุมชนของพระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก) ท่านได้นำหลักธรรม 
ได้แก่ สังคหวัตถุ 4 พรหมวิหาร 4 สัปปุริสธรรม 7 ฆราวาสธรรม 4 อคติ 4 กุศลกรรมบถ และอกุศลกรรมบถ 
10  ศีล 5 และจริยธรรม คุณธรรม ไปพัฒนาชุมชน ซึ่งชุมชนได้นำหลักธรรมไปปรับใช้ในการดำเนินชวิีต 
เพื่อพัฒนาทางกายและใจ 

คำสำคัญ: ภาวะผู้นำเชิงพุทธ, พระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก)        

 

 



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2565) 
: 121 

 

Abstract 
The objectives of this research were: 1) to study the Buddhist leadership in the 

Buddhist scriptures, 2) to study the biography and leadership of Phrakhru Piyadhammaporn 
(Piam Punnako), and 3) to study the Buddhist leadership of Phrakhrupiyadhammaporn (Piam 
Punnako). This research collected data from academic documents and in-depth interviews. 
The key informants were monks, academics, local leaders, wise persons, and the general. 
The data analysis was presented with the descriptive analysis style.  

The results have found that: - 
1) The Buddhist leadership in the Buddhist scriptures is the leadership of 

knowledgeable people leading a group of people towards the achievement of their goals. 
They can adopt the doctrine of the Tripitaka, which has three priorities: the Vinaya Pitaka, 
the Sutta Pitaka, and the Abhidhamma Pitaka, including the principles in Buddhism for 
administration, being good leaders and leading the people to have faith in Buddhism. 

2) The biography and leadership of PhrakhruPiyadhammaporn (Piam Punnako) 
found that he is 81 years old and 61 Vassa (rainy season). He graduated from Nak Dhamma 
Ek (the Third level in Dhamma studies). At present, he lives and is the abbot at Wat 
Bhorinvivek, Khwaosinrin sub-district, Khwaosinrin district, Surin Province. Also, he is the 
ecclesiastical Khwaosinin district officer. He is a leader in 6 aspects: governance, religious 
studies, educational supporter, religion, public assistance, and general construction 
supporter. He is a good governor with a high vision of supporting all Buddhism jobs and 
often offers scholarships for students.  

3) The Buddhist leadership with community development of Phrakhrupiya 
dhammaporn (Piam Punnako) found that he has adopted 4 Sangahavatthu (bases of 
sympathy), 2) 4 Brahmavihara (holy abiding), 3) 7 Sappurisa-dhamma (qualities of a good 
man), 4) 4 Gharavasa-dhamma (virtues on a wonderful household life), 5) 
4 Agati (prejudice), 6) 10 Kusala-kammapatha (wholesome course of action), 7) Akusala-
kammapatha (Unwholesome course of action), 8) 5 Panca-sila (five precepts) and 9) Ethics 
and morality to be integrated into life living and physical and mental development.    

Keywords:  the Buddhist Leardership, Phrakhrupiyadhammaporn (Piam Punnako) 

 

 



Mahachulagajasara Journal  Vol.13 No.2 (July-December 2022) 
122:          

 

บทนำ 
 ภาวะผู้นำ (Leadership) เป็นสิ่งที่ต้องการของทุกองค์กร ทั้งภาครัฐ และเอกชนรวมทั้งภาวะ
ผู้นำแม้ในองค์กรสงฆ์เพราะถ้าองค์กรใดมีผู้นําที่เพียบพร้อมด้วยภาวะผู้นำจะทำให้หน่วยงาน หรือองค์กร
นั้นประสบความสำเร็จ ความเจริญก้าวหน้า ในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาได้วางหลักธรรมสำหรับผู้นำไว้ทุก
ระดับช้ัน เช่น ในนิทานชาดกที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกเล่มที่ 27 ว่าด้วยข้อวัตรหรือปฏิปทาการดำเนิน
ชีวิตแบบผู้นำของพระโพธิสัตว์ดังตัวอย่าง เช่น การศึกษาภาวะผู้นำในแง่ของคุณธรรมจากตัวละครในติตติร
ชาดก (ข.ชา.จตุกฺก (ไทย) 27/73-76/171-172) พบว่าชาดกเรื่องนี้ตัวละคร คือ ช้าง ลิง และนกกระทา   
เป็นเพื ่อนกันและให้เกียรติแก่กันเคารพในสิทธิของคน ซึ ่งจัดเป็นการบริหารตนและบริหารคนไปใน
ขณะเดียวกัน คือรู้จักทำหน้าที่ที่ดีต่อเพื่อน และให้คำแนะนำในทางที่ถูกต้อง ไม่เสียหาย เพราะว่าคุณธรรม
ข้อว่าด้วยเคารพนี้ย่อมทำให้เป็นคนน่ารัก น่าเอ็นดูน่าเกรงใจ ได้รับความสุขกาย สบายใจผิวพรรณผ่องใส 
ไม่เดือดร้อน ไม่มีเวรหรือภัย สามารถถ่ายทอดความดีของตนไปสู่คนอื่นได้ง่าย ทำให้ผู้อื่นอยากช่วยเหลือ
เพิ่มเติมความดีให้ มีสติ ไม่ประมาท มีปัญญา รู้จริงและทำให้จริง ไปเกิดใหม่ก็เกิดในตระกูลสงู และทำให้ให้
สามารถเข้าถึงมรรคผลได้ง่ายเพราะคารวะธรรม ตัวอย่างที่สองที่ปรากฏในสุวัณณสังขราชกุมารชาดก เป็น
ชาดกที่มีสื่อการสอนด้านจริยธรรมสำหรับการดำรงตน (บริหารตน) ด้วยศีล 5 และศีล 8 การปฏิบัติต่อบิดา
มารดาของบุตรธิดาการเลี้ยงดูครอบครัว ญาติพี่น้อง ซึ่งแสดงออกถึงความสัมพันธ์ในการรับผิดชอบต่อ
หน้าที่ในด้านการบริหารคน (ตามหลักทิศ 6 คือ ทิศเบื้องหน้า ทิศเบื้องขวา ทิศเบื้องซ้าย ทิศเบื้องหลัง ทิศ
เบื้องล่าง ทิศเบื้องบน) (ที.ปา. (ไทย) 11/243/199) อย่างเด่นชัด สิ่งเหล่านี้จัดเป็นคุณธรรมที่บ่งบอกถึง
ภาวะผู้นําในทางพระพุทธศาสนาทั้งสิ้นของพระโพธิสัตว์ ก่อนที่พระองค์จะได้ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมโพธิ
ญาณเป็นพระพุทธเจ้าพระนามว่าโคตรมี เมื่อกล่าวถึงพระพุทธศาสนา ย่อมแผ่ไพศาลไปในทิศต่างๆ แม้ใน
ประเทศไทยก็ได้เจริญรุ่งเรืองมาโดยลำดับ กล่าวคือ ตั้งแต่สมัยสุโขทัย สมัยอยุธยาและรัตนโกสินทร์ ล้วนมี
บทบาทต่อวิถีชีวิตจิตใจของคนไทยทุกด้าน เข้าถึงจิตใจของประชาชนอย่างแท้จริงพระพุทธศาสนาให้ทุกสิ่ง
ทุกอย่างแก่ชีวิตคนไทยและสังคมไทย เปรียบประดุจประทีปส่องทาง ปัจจุบันประเทศไทยเป็นศูนย์กลาง
พระพุทธศาสนาของโลก สังคมไทยประชาชนส่วนใหญ่นับถือพระพุทธศาสนาประมาณร้อยละ 90 ของ
พลเมืองทั้งประเทศ บรรดาประเทศต่าง ๆ  ทั่วโลกต่างก็ยอมรับความจริงในข้อนี้พระพุทธศาสนากับชาติไทย
ได้เคียงคู่กันมาต้ังแต่เริ่มตั้งประเทศ สถาบันทั้งสามคือ ชาติศาสนาและพระมหากษัตริย์ เป็นเอกภาพอย่าง
แยกไม่ออก (พระศรีปริยัติโมลี (สมชัย กุสลจิตฺโต), 2540: 79) 
 ฉะนั้น จึงมีอิทธิพลต่อแนวคิด ความเชื่อ และภูมิปัญญาของคนไทย ได้สร้างความเป็นปึกแผ่น
ภายในชาติได้เป็นอย่างดี โดยเฉพาะสถาบันพระพุทธศาสนาเป็นบ่อเกิดที ่มาแห่งศิลปกรรมวัฒนธรรม
ประเพณีเป็นเสมือนเรือนใจ (เสทื้อน ศุภโสภณ, 2543: 12) พระสงฆ์ในฐานะเป็นผู้นําจิตวิญญาณได้อบรม
บ่มนิสัยให้มีการพัฒนาจิต และเป็นหลักชัย เป็นแม่แบบการดำเนินชีวิตที่ดีงามแก่ประชาชนพระสงฆ์นับเปน็
สถาบันที่ได้รับการเคารพ นับถือ ศรัทธา จากสังคมและใกล้ชิดกับจิตใจของประชาชน พระสงฆ์นับเป็นแบบ
ฉบับข้ันอุดมคติในด้านวัฒนธรรมทางจิตใจของคนไทย (ทินพันธ์ุ  นาคะตะ, 2543: 5) พุทธทาสภิกขุกล่าวว่า 



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2565) 
: 123 

 

บทบาทที่พระสงฆ์ทำได้สามารถแบ่งออกเปน็ 3 ประการ คือ 1) เผยแผ่ด้วยให้ปริยัติ (การศึกษา) เพื่อให้เกิด
องค์ความรู้พัฒนาสู่ความคิดที่สามารถพิจารณาได้เอง 2) เผยแผ่ด้วยการทำให้ดู (ปฏิบัติ) เพื่อให้เกิดความ
น่าเช่ือถือและสร้างความสนใจต่อผู้พบเห็น และ 3) เผยแผ่ด้วยการมีความสุขให้ประจักษ์ (ปฏิเวธ) จนเกิด
ความไว้ใจในแนวทาง ส่งผลต่อการริเริ่มประพฤติปฏิบัติตาม (เบญจา มังคละพฤกษ์, 2552: 10)                          
 วัดและพระสงฆ์ มีบทบาทที่สำคัญแก่ประชาชนและสังคมมายาวนาน ไม่ว่าจะเป็นสถานที่ให้
การศึกษา การอาชีพ การรักษาโรค การพิจารณาตัดสินคดีความต่าง ๆ การให้คำแนะนำสั่งสอน สร้างความ
เข้มแข็งทางด้านจิตใจ และยังเป็นสถานที่พักผ่อนและปฏิบัติธรรม รวมทั้งการทำกิจกรรมอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง
ที่รวมอยู่ในวัด ต่อมาบทบาทดังกล่าวได้ลดน้อยลง ตามสภาพความเจริญ และการพัฒนาทั้งด้านเศรษฐกิจ 
สังคม การเมือง มีการแบ่งความรับผิดชอบกิจกรรมบางอย่างที่วัดเคยมีบทบาทออกไป เช่น การศึกษา                    
การรักษาพยาบาล ประกอบกับวิถีชีวิตของประชาชนที่ได้รับเอาอารยธรรมของชาวตะวันตกมากข้ึน กระทั่ง
ความจำเป็นในการประกอบอาชีพ ได้ทำให้บุคคลที่เคยเข้าร่วมในกิจกรรมต่าง ๆ  ภายในวัดลดลงไปด้วย 
ความสัมพันธ์ระหว่าง วัด พระสงฆ์กับประชาชนก็ห่างกัน ขาดการส่งเสริมการให้การร่วมมือในกิจกรรมการ
ทำนุบำรุงดูแลรักษาวัด และกิจการในพระพุทธศาสนาเท่าที่ควร ส่งผลให้โอกาสของประชาชนที่จะได้ศึกษา
รับรู้หลักธรรมทางศาสนาก็น้อยลง มีผลทำให้คุณธรรม จริยธรรมในสังคมเสื่อมลง ประกอบกับที่มีวัด                  
บางแห่งได้มุ่งเน้นการพัฒนาในด้านวัตถุ มากกว่าการพัฒนาในด้านจิตใจ จึงเป็นสาเหตุที่ท ำให้พระสงฆ์
สามเณรขาดการสนใจในการศึกษาและการปฏิบัติ เพื่อเผยแผ่ แก่ประชาชน มีการส่งเสริมสนับสนุนเพื่อให้
องค์ประกอบที่เกี่ยวข้อง คือ วัด พระสงฆ์ และพุทธศาสนิกชนได้มีการฟื้นฟู พัฒนา กำหนดแนวทางดำเนิน
กิจการพระศาสนาให้มีคุณภาพและมีประสิทธิภาพสมบูรณ์ เป็นศูนย์รวมจิตใจ โดยพระสงฆ์เป็นผู้นำในการ
พัฒนาคุณธรรม จริยธรรมและช่วยช้ีแนวทางที่ถูกต้อง (สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2542: 2) 
 พระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก) เป็นพระสงฆ์อีกรูปหนึ่งที่มีภาวะผู้นําในด้านต่าง ๆ คือ 
เป็นผู้นำด้านการพัฒนาทางวัตถุทางสังคมและทางจิตใจ โดยมีผลงานเป็นที่ประจักษ์ต่อประชาชนในหลาย
ด้านได้เป็นอย่างดี เป็นพระนักพัฒนาและนักเผยแผ่หลักธรรมอีกรูปหนึ่งในอำเภอเขวาสินรินทร์ ซึ่งมี
บทบาทของภาวะผู้นำในด้านการพัฒนาและการแสดงธรรม มีศีลาจารวัตรที่ดีงาม ด้านปฏิปทาตามพระ
ธรรมวินัย จัดเป็นพระเถระที่น่าเลื่อมใสศรัทธา มีความอ่อนน้อมถ่อมตน อัธยาศัยไมตรีจิตมีลักษณะยิ้มแย้ม
แจ่มใสอยู่เสมอ ในด้านวัตรปฏิบัติถูกต้องตามหลักธรรมวินัย เปี่ยมด้วยความเมตตาธรรม มีความเช่ียวชาญ
ด้านเทศนา โดยเฉพาะทํานองปุจฉาวิสัชชนาและสามารถอธิบายธรรมะให้เป็นที่เข้าใจง่ายแก่บุคคลทุก
ระดับชั้น ซึ่งเป็นที่พึงใจและนําให้เกิดศรัทธาแก่ผู้ที่ได้สดับตรับฟังเป็นอย่างยิ่ง มีความรู้  ความสามารถใน
การเผยแผ่พระพุทธศาสนา นอกจากนั้น ท่านยังมีบทบาทของภาวะผู้นําในการปกครองคณะสงฆ์ การศึกษา
สงเคราะห์ การเผยแผ่พระพุทธศาสนาแก่ประชาชน การสาธารณูปการ การสาธารณสงเคราะห์ และการ
อนุรักษ์ธรรมชาติ และสิ่งแวดล้อม ในเขตปกครองของตนเองได้เป็นอย่างดีอีกด้วย   
 ดังนั้น จากเหตุผลที่กล่าวข้างต้น ทำให้ทราบถึงความสำคัญของภาวะผู้นำ ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะ
ศึกษาภาวะผู ้นำเชิงพุทธของพระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี ่ยม ปุณฺณโก) เพื ่อต้องการศึกษาว่าพระครู                           
ปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก) นั้น มีคุณลักษณะหรือคุณสมบัติของความเป็นผู้นำมากน้อยเพียงใด ในการ



Mahachulagajasara Journal  Vol.13 No.2 (July-December 2022) 
124:          

 

ที่จะทำให้ชุมชนเกิดความพัฒนาอย่างมั่นคงต่อเนื่อง และเป็นที่ยอมรับจนกลายเป็นศูนย์กลางในการพัฒนา
ของชุมชนต่อไป 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1) เพื่อศึกษาภาวะผู้นำเชิงพุทธในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
2) เพื่อศึกษาประวัติและภาวะผู้นำของพระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก)  
3) เพื่อศึกษาภาวะผู้นำเชิงพุทธกับการพัฒนาชุมชนของพระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก)  

วิธีดำเนินการวิจัย 
 ผู้วิจัยใช้ระเบียบวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) ภาคสนาม โดยกำหนดข้ันตอน

การดำเนินการวิจัยไว้ ดังนี้   
 1. รูปแบบการวิจัย (1) การศึกษาในเชิงเอกสาร (Documentary Study) ทำการศึกษาและ
รวบรวมข้อมูลในเชิงเอกสาร โดยศึกษาจากแหล่งข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Source) ได้แก่ พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2539 (2) ข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary Sources) 
ได้แก่ หนังสือ ตำรา เอกสาร บทความทางวิชาการ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง รวมถึงข้อมูลที่ปรากฏทางสื่อ
ออนไลน์ต่าง ๆ 
 2. ขอบเขตด้านเนื้อหา ผู้วิจัยได้ศึกษาภาวะผู้นำเชิงพุทธในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ศึกษาประวัติ
และภาวะผู้นำของพระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก) และศึกษาภาวะผู้นำเชิงพุทธกับการพัฒนาชุมชน
ของพระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก)   
 3. ขอบเขตดา้นพ้ืนท่ี ผู้วิจัยได้กำหนดขอบเขตพื้นที่ที่ใช้ในการศึกษา คือ เขตการปกครองคณะ
สงฆ์ และเขตการปกครองของผู้นำท้องถ่ินในชุมชน อำเภอเขวาสินรินทร์ จังหวัดสุรินทร์ 

4. ขอบเขตด้านผู้ให้ข้อมูลหลัก โดยมีเกณฑ์ในการคัดเลือก ประกอบไปด้วย 1) พระสงฆ์ที่เป็น
ผู้ปกครองอยู่จำพรรษา ในเขตตำบลเขวาสินรินทร์  จำนวน 5 รูป 2) กำนัน/ผู้ใหญ่บ้าน จำนวน 5 คน                        
3)  พน ักงานเทศบาลตำบลเขวาส ินร ินทร ์  จำนวน 5 คน 4)  ประชาชนในช ุมชนตำบลเขวา                                  
สินรินทร์ จำนวน 10 คน รวมจำนวน 25 รูป/คน    

5. การวิเคราะห์ข้อมูล (1) วิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากการศึกษาด้านทฤษฎี และภาคสนาม โดยใช้
วิธีอธิบายเชิงพรรณนา ในประเด็นต่าง ๆ ตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย (2) เมื่อวิเคราะห์ข้อมูลสำเร็จ
เรียบร้อยแล้ว ผู้วิจัยนำผลที่ได้จากการวิเคราะห์ในแต่ละประเด็นมาสรุป เพื่อนำไปสู่ข้ันตอนของการเขียน
รายงานการวิจัย สรุปผลการวิจัย อภิปรายผล และข้อเสนอแนะในการทำวิจัยในครั้งต่อไป 

ผลการวิจัย 
1. ภาวะผู้นำเชิงพุทธในคัมภีร์พระพุทธศาสนา สรุปได้ใน 7 ประเด็น คือ 1) ความหมายของ

ภาวะผู ้นำเชิงพุทธ 2) หลักการสำคัญของภาวะผู ้นำเชิงพุทธ 3) คุณลักษณะและกลยุทธ์ผู ้นำเชิงพุทธ                       
4) ภาวะผู้นำเชิงพุทธในทางพระพุทธศาสนา 5) หลักพุทธธรรมในการพัฒนาภาวะผู้นำเชิงพุทธ  6) ภาวะ



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2565) 
: 125 

 

ผู้นำเชิงพุทธควรมีคุณลักษณะและกลยุทธ์ และ 7) ภาวะผู้นำเชิงพุทธในการพัฒนาชุมชน มีรายละเอียด 
ดังต่อไปนี้ 

1) ความหมายของภาวะผู ้นำเชิงพุทธ คือ การที ่ผ ู ้นำนั ้นใช้ความรู ้ ความสามารถ                     
ใช้สติปัญญา หรืออำนาจอิทธิพลต่าง ๆ  ของผู้นำในการจูงใจผู้อื่นหรือชักนำพาผู้อื่นให้ร่วมปฏิบัติงานหรือ
ร่วมกิจกรรมของกลุ่มให้บรรลุตามวัตถุประสงค์ หรือเป้าหมายที่ตั้งไว้ 

 2) หลักการสำคัญของภาวะผู้นำเชิงพุทธ ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาพบว่า มีหลักการ
สำคัญของภาวะผู้นำเชิงพุทธที่ปรากฏในหลายพระสูตรสำคัญ ๆ ในบทความนี้จะยกมา 2 พระสูตร คือ                              
กูฎทันตสูตร ว่าด้วยกูฎทันตพราหมณ์ (ที.สี. (ไทย) 9/323-358/125-150) ในกูฎทันตสูตร แสดงถึง
หลักการบริหารกิจการบ้านเมืองของผู้นำในฐานะผู้ปกครองรัฐ  ผู้นำต้องสามารถจัดการกับปัญหาตา่งๆ 
บำบัดทุกข์บำรุงสุขของอาณาประชาราษฎร์ได้ จะต้องทำให้สมาชิกในฐานะประชาชนในรัฐมีความเป็นอยู่              
ที่ดี ทำให้ประชาชนมีรายได้พอเพียงแล้วรัฐก็จะสงบสุข  มหาโคปาลสูตร (ม.มู. (ไทย) 12/346-349/376-
383) จูฬโคปาลสูตร (ม.มู. (ไทย) 12/350-352/384-388) ว่าด้วยคนเลี ้ยงโคสูตรใหญ่ และสูตรเล็ก 
พระพุทธเจ้าทรงยกเป็นอุปมาเปรียบเทียบให้ภิกษุทั้งหลายฟังถึงผู้ที่จะเข้าถึงพระนิพพาน มีความเจริญใน
พระธรรมวินัยได้นั้น จะต้องประกอบด้วยลักษณะ 11 ประการ คือ 1) การรู้จักรูป 2) ฉลาดในลักษณะ                
3) กำจัดไข่ขาง 4) ปกปิดแผล  5) สุมไฟ 6) รู้จักท่าน้ำ 7) รู้ว่าโคกินน้ำแล้วหรือยัง 8) รู้จักทาง 9) ฉลาดใน
สถานที่โคจร 10) รีดนมให้เหลือ 11) การบูชาโคที่เป็นพ่อฝูงหรือจ่าฝูง ผู้นำจะต้องรู้จักให้บำเหน็จรางวัลแก่
ผู้ทำงานดี มีคุณธรรม อันเป็นการสร้างเสริมความเช่ือถือต่อผู้นำและเป็นกำลังใจของกลุ่มและผู้ร่วมงาน 

3) ค ุณลักษณะและกลย ุทธ ์ผ ู ้นำเช ิงพุทธ  ตามหล ักพ ุทธธรรม 8 หมวด ด ังนี้                                   
1) พรหมวิหาร 4 หรือพรหมวิหารธรรม ธรรมเครื่องอยู่อย่างประเสริฐ ธรรมประจำใจอันประเสริฐ และ
กำกับความประพฤติมี 4 ประการ คือ เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา (ที.ปา.(ไทย) 11/228/232) 2) หลัก
อธิปไตย 3 คือ ความเป็นใหญ่, ภาวะที่ถือเอาเป็นใหญ่  3 ประการ คือ (1) อัตตาธิปไตย (2) โลกาธปิไตย 
(3) ธัมมาธิปไตย กระทำการด้วยปรารภความถูกต้อง เป็นจริง สมควรตามธรรมเป็นประมาณ (ที.ปา.(ไทย) 
11/305/274) 3) สังคหวัตถุ 4 แปลว่า ธรรมเครื่องยึดเหนี่ยวใจบุคคลและประสานหมู่ชนไว้ในความสมาน
สามัคคี 4 ประการ คือ ทาน ปิยวาจา หรือเปยยวัชชะ อัตถจริยา สมานัตตตา (ที.ปา.(ไทย) 11/140/167), 
(องฺ.จตุกฺก.(ไทย) 21/32/22) 4) ทศพิธราชธรรม 10 คือ ธรรมของพระราชา, กิจวัตรที่พระเจ้าแผ่นดินควร
ประพฤติ, คุณธรรมของผู้ปกครองบ้านเมือง, ธรรมของนักปกครอง มี 10 ประการ คือ ทาน, ศีล, ปริจจาคะ 
การบริจาค, อาชชวะ ความซื่อตรง, มัททวะ ความอ่อนโยน, ตปะ ความทรงเดช, อักโกธะ ความไม่โกรธ, 
อวิหิงสา ความไม่เบียดเบียน, ขันติ ความอดทน และอวิโรธนะ ความไม่คลาดจากธรรม (ขุ.ชา.อสีติ.(ไทย) 
28/175-176/112), (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546: 240-241) 5) อคติ 4 คือ ความไม่เที่ยงธรรม 
ความลําเอียงมี 4 ประการคือ (1) ฉันทาคติ ลําเอียงเพราะชอบ (2) โทสาคติ ลําเอียงเพราะชัง (3) โมหาคติ 
ลําเอียงเพราะหลงหรือผิดพลาดเพราะเขลา (4) ภยาคติ ลําเอียงเพราะกลัว (ที.ปา.(ไทย) 11/311/288,                
องฺ.จตุกฺก.(ไทย) 21/17/29) 6) อปริหานิยธรรม 7 คือ ธรรมอันไม่เป็นที่ตั้งแห่งความเสือ่ม เป็นไปเพื่อความ
เจริญฝ่ายเดียว สําหรับหมู่ชนหรือผู้บริหารบ้านเมือง มี 7 ประการ คือ (1) หมั่นประชุมกันเนืองนิตย์ (2) 



Mahachulagajasara Journal  Vol.13 No.2 (July-December 2022) 
126:          

 

พร้อมเพรียงกันประชุม พร้อมเพรียงกันเลิกประชุม (3) ไม่บัญญัติที่มิได้บัญญัติไว้ (อันขดัต่อหลักการเดิม) 
ไม่ล้มล้างสิ่งที่บัญญตัิไว้ (ตามหลักการเดิม) ถือปฏิบัติมั่นตามวัชชีธรรม (หลักการ) ตามที่วางไว้เดิม (4) ท่าน
เหล่าใดเป็นผู้ใหญ่ในชนชาววัชชี เคารพนับถือท่านเหล่านั้น เห็นถ้อยคําของท่านว่าเป็นสิ่งอันควรรับฟัง                  
(5) บรรดากุลสตรีกุลกุมารีทั้งหลาย ให้อยู่ดีโดยมิถูกข่มเหง หรือฉุดคร่าขืนใจ  (6) เคารพสักการบูชาเจดีย์      
(ปูชนียสถาน และปูชนียวัตถุ ตลอดถึงอนุสาวรีย์ต่าง ๆ  ของวัชชี (ประจําชาติ) ทั้งหลาย ทั้งภายในและ
ภายนอก (7) จัดให้ความอารักขา คุ้มครอง ป้องกัน อันชอบธรรมแก่พระอรหันต์ทั้งหลายในที่นี้กินความ
กว้าง หมายถึง บรรพชิตผู้ดํารงธรรมเป็นหลักใจของประชาชนทั่วไป ตั้งใจว่าขอพระอรหันต์ทั้งหลายที่ยังมิ
ได้มาพึงมาสู่แว่นแคว้นที่มาแล้วพึงอยู่ในแว่นแคว้นโดยผาสุก (ที.ปา.(ไทย) 11/330/333, องฺ.สตฺตก.(ไทย) 
23/68/143) 7) จักรวรรดิวัตร 12 (จักรพรรดิ) มีอยู่ 12 ประการ คือ (1) ให้ยึดถือธรรมเป็นหลัก เป็น
ธงชัยในการปกครองประเทศ (2) ให้ความคุ้มครองรักษาอันเป็นธรรมแก่ชนภายใน (3) ให้ความคุ้มครอง
รักษาแก่กำลังพลโดยเป็นธรรม (4) ให้ความคุ้มครองแก่กษัตรีย์ที่เป็นเมืองข้ึน ตลอดถึงชนช้ันผู้ปกครองและ
นักบริหารชั้นผู้ใหญ่ทั้งหลาย (5) ให้ความคุ้มครองแก่อนุยนต์หรือข้าราชบริพารผู้ตามเสด็จ  (6) ให้ความ
คุ้มครองแก่นเจ้าพิธี ผู้ประกอบอาชีพวิชาการ พ่อค้าเกษตรกรด้วยวิธีการจัดหาทุนทรัพย์ และอุปกรณ์ใน
การประกอบอาชีพ (7) ให้ความคุ้มครองแก่ราษฎรทั้งปวง ทั้งในเมือง ชนบท และชายแดน โดยเป็นธรรม
เสมอเหมือนกัน (8) ให้ความคุ้มครองแก่พระสงฆ์ บรรพชิต นักบวช สมณชีพราหมณ์ (9) ให้ความคุ้มครอง
แก่นก และเนื้อสัตว์ที่ควรสงวนทั้งหลาย (10) ห้ามป้องกันมิให้เกิดความไม่ชอบธรรมทุกชนิดเกิดข้ึนในพระ
ราชอาณาจักรปราบปรามผู้มีอิทธิพลต่าง ๆ  มิให้มีการกระทําทุจริต  (11) ธนานุประทาน แบ่งปันทรัพย์
เฉลี่ยให้แก่ประชาชนผู้ยากไร้ มิให้มีผู้ขัดสน ขาดแคลนอยู่ในแว่นแคว้นโดยไม่ได้รับการเหลียวแลช่วยเหลือ
ตามสมควร หรือการกระจายรายได้ให้แก่ประชาชนสม่ำเสมอกันมากทีสุ่ดเท่าที่จะทําได้ (12) สมณพราหมณ
ปริปุจฉา มีความสนใจศาสนาและศีลธรรมหมั่นปรึกษาไต่ถามสมณพราหมณ์ผู้ประพฤติดีปฏิบัติชอบ (ที.ปา. 
(ไทย) 11/84/80) 8) ราชสังคหวัตถุ 4 สังคหวัตถุของพระราชา คือ ธรรมเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจประชาชน 
หลักการสงเคราะห์ประชาชนของนักปกครอง มี 4 ประการ คือ (1) สัสสเมธะ ความฉลาดในการบํารุงพืช
พันธ์ุธัญญาหาร (2) ปุริสเมธะ รู้จักส่งเสริมคนดีมีความสามารถ (3) สัมมาปาสะ ความรู้จักผูกผสานรวมใจ
ประชาชนด้วยการส่งเสริมอาชีพ (4) วาชเปยยะ หรือ วาจาเปยยะ ความมีวาจาอันดูดดื่มน้ำใจ เป็นทางแห่ง
สามัคคี ทําให้เกิดความเข้าใจอันดี และความนิยมเช่ือถือ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546: 143) 

4) ภาวะผู้นำเชิงพุทธในทางพระพุทธศาสนา คือ ผู้ที่มีความรู้ความสามารถนำกลุ่ม
บุคคลไปสู่ความสำเร็จตามเป้าหมายหรือจุดประสงค์ โดยการนำเอาหลักคำสอนในพระไตรปิฎกคือ 1) พระ
วินัยปิฎก ว่าด้วยพระวินัยสิกขาบท ของภิกษุและภิกษุณี 2) พระสุตตันตปิฎกว่าด้วยคำสอนบุคคล สถานที่                    
ที่เรียกว่า ชาดก 3) พระอภิธรรมปิฎก ว่าด้วยสภาวะธรรม กาย จิต รูป และนิพพาน และนำหลักธรรมคำ
สอนต่างๆ ในทางพระพุทธศาสนาไปปรับใช้ ในการเป็นผู้นำที่ดี มีศักยภาพ และทำให้ประชาชนมีความ
ศรัทธาเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา  

5) หลักพุทธธรรมในการพัฒนาภาวะผู้นำเชิงพุทธ  คือ 1. หลักบุญกิริยาวัตถุ 3 และ
บุญกิริยาวัตถุ 10  ที่ตั้งแห่งการทำบุญทางทำความดี ละเว้นการทำความชั่ว ส่วนบุญกิริยาวัตถุ 10 ที่ตั้ง



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2565) 
: 127 

 

แห่งการทำบุญ, ทางทำความดี (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546: 89-93) 2. สังคหวัตถุ 4 แปลว่า 
ธรรมเครื่องยึดเหนี่ยวใจบุคคลและประสานหมู่ชนไว้ในความสมานสามัคคี (ที.ปา.(ไทย) 11/140/167)                         
มี 4 ประการ คือ ทาน ปิยวาจา หรือเปยยวัชชะ อัตถจริยา และสมานัตตตา 3. หลักกุศลกรรมบถ 10                
การกระทำความดี ทางกายกรรม วจีกรรม และมโนกรรม ทางแห่งกุศลกรรม ทางแห่งความดี กรรมดีอัน
เป็นทางนำไปสู่ความเจริญหรือสุคติ มี 10 อย่าง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2553: 21) และหลัก
อกุศลกรรมบถ 10 ทางแห่งอกุศลกรรม, ทางทำความช่ัว, กรรมช่ัวอันเป็นทางนำไปสู่ความเสื่อม ความทุกข์ 
หรือทุคติ หรือเรียกว่า ทุจริตทั้ง 3 อย่าง คือ (1) กายกรรม (2) วจีกรรม (3) มโนกรรม พระองค์ทรงบัญญัติ
กรรม ไหนว่ามีโทษมากกว่ากัน ในการทำกรรมชั่วในการประพฤติกรรมชั่ว” (ม.ม. (ไทย) 13/57/55) หาก
พิจารณาโดยละเอียดแล้วจะเห็นได้ว่า มโนทุจริต เป็นต้นเหตุของความเสียหายร้ายแรงที่สุด ฉะนั้น ทุจริต 3 
อย่างนี้ เป็นกิจไม่ควรทำหรือให้เว้น 

6) ภาวะผู้นำเชิงพุทธควรมีคุณลักษณะและกลยุทธ์ 4 กลยุทธ์หลัก ได้แก่ 1) บริหารงาน
สู่ความสำเร็จตามเป้าหมาย 2) บริหารบุคคลตามหลักธรรม 3) มีมนุษยสัมพันธ์ที่ดี  4) ยกระดับคุณธรรม
และจริยธรรมในองค์กร เมื่อมีปัญหาเกิดข้ึนในองค์กรสามารถนำหลักธรรมมาแก้ปัญหาได้ 

7) ภาวะผู้นำเชิงพุทธในการพัฒนาชุมชน ใน 4 ประเด็น คือ (1) เป็นผู้มีหลักการสำคัญ                     
3 ประการ คือ ละเว้นการทำช่ัวทั้งปวง เป็นคนดีมีศีลธรรม และเป็นแบบอย่างที่ดีในชุมชน (2) เป็นผู้มีความ
กตัญญูรู้บุญคุณบิดามารดา ครูอาจารย์ ผู ้มีพระคุณ และเยี ่ยมเยียนดูแลท่านอย่างสม่ำเสมอ (3) เป็น
ผู้บริหารชุมชน ทำให้คนในชุมชนได้รับประโยชน์อย่างสูงสุดในการใช้สิ่งสาธารณประโยชน์ร่วมกัน (4) เป็น
ผู้นำที่ทำให้ชุมชนมีความสามัคคีปรองดองกันในชุมชน อันเป็นการสร้างสันติสุขของชุมชนอย่างยั่งยืน 

ดังนั้น หลักการสำคัญของภาวะผู้นำเชิงพุทธที่ปรากฏในพระสูตรสำคัญ ๆ  ดังกล่าว ผู้นำหรือ
ผู้บริหารสามารถนำไปปรับใช้กับการทำงานได้เป็นอย่างดี ความจำเป็นที่ผู้นำหรือผู้บริหารควรคำนึงที่สุด
จะต้องดำเนินนโยบายในการทำงานโดยปราศจากอคติ แต่ให้ดำรงตนด้วยการประพฤติธรรม หรือมี
คุณธรรม  ที่จะก่อให้เกิดประโยชน์ให้แก่ผู้ร่วมงานหรือประชาชนโดยส่วนรวมผู้นำจึงจะประสบความสำเร็จ
ในการบริหารได้  

2. ประวัติและภาวะผู้นำของพระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก)  
พระครูปิยธรรมาภรณ์ อายุ 81 พรรษา 61 วิทยฐานะ นักธรรมเอก ปัจจุบันดำรงตำแหน่ง                      

เจ้าอาวาสวัดโพธิ ์ร ินทร์วิเวก และดำรงตำแหน่ง เจ้าคณะอำเภอเขวาสินรินทร์  ท่านเกิดที ่บ้านโชค                              
มีพี่น้องทั้งหมด 11 คน ท่านเป็นบุตรคนที่ 6 ท่านบรรพชาเมื่ออายุได้ 12 ปี และอุปสมบทเมื่ออายุ 21 ปี 
ท่านได้ศึกษาด้านพระพุทธศาสนาอย่างเคร่งครัด โดยศึกษาพระธรรมวินัยด้วยตนเอง ต่อมาท่านเป็นเจ้า
คณะตำบล และได้เป็นเจ้าคณะอำเภอรูปแรกของอำเภอเขวาสินรินทร์  ท่านเป็นพระนักเทศน์ที่ลูกศิษย์ให้
ความเคารพนับถือเป็นอย่างมาก ซึ่งท่านสอนให้ประชาชนทำความดี รู้จักช่วยเหลือผู้อื่นเมื่อตกทุกข์ลำบาก
ในการดำรงชีวิต ภาวะผู้นำของพระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก) ใน 6 ด้าน คือ 1) ด้านการปกครอง 
เป็นนักปกครองที่ดี มีวิสัยทัศน์ก้าวไกล ปกครองด้วยความเป็นธรรมทั้งพระสงฆ์และฆราวาส 2) ด้านการ                  
ศาสนศึกษา เป็นครูสอนพระปริยัติธรรม แผนกธรรม สำนักเรียนวัดโพธ์ิรินทร์วิเวก และส่งเสริมพระสงฆ์ให้



Mahachulagajasara Journal  Vol.13 No.2 (July-December 2022) 
128:          

 

ได้รับการศึกษาทั้งทางโลกและทางธรรม และส่งเสริมงานด้านพระพุทธศาสนาทุกด้าน 3) ด้านการศกึษา
สงเคราะห์  เป็นประธานจัดหาทุนและร่วมบริจาคเงินทุนเพื่อการพัฒนาสภาพแวดล้อมให้แก่โรงเรียนใน
อำเภอเขวาสินรินทร์ จังหวัดสุรินทร์ และมอบทุนการศึกษาสงเคราะห์นักศึกษา และเครื่องใช้สำนักงาน  
รวมถึงท่านเป็นผู้ริเริ่มบุกเบิกโรงพยาบาลชุมชน (อนามัย)  4) ด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เป็นพระ
ธรรมทูตเผยแผ่พระพุทธศาสนาทั้งในประเทศและต่างประเทศ เป็นพระนักเทศน์ เผยแผ่ และสอนธรรมะแก่
พระสงฆ์ นักเรียน นิสิต และนักศึกษา 5) ด้านการสาธารณูปการ รณรงค์ให้ชุมชนปลูกต้นไม้ให้ร่มรื่นใน
บริเวณวัดต่าง ๆ   และทำนุบำรุงโรงเรียนหลายโรงเรียนในอำเภอเขวาสินรินทร์ บริจาคทรัพย์ เพื่อพัฒนา   
ศาสนสถาน และช่วยอำนวยความสะดวกในด้านต่าง ๆ  ตามผู้ที่ขอความช่วยเหลือ  6) ด้านการสาธารณ
สงเคราะห์ มอบทุนการศึกษาแก่เด็กนักเรียนที่เรียนดี ยากจน และขาดทุนทรัพย์อย่างสม่ำเสมอ พัฒนาวัด 
ศาสนสถาน สถานีอนามัย สถานีตำรวจ และสงเคราะห์ปัจจัยช่วยเหลือสถานที่ต่าง ๆ เช่น โรงเรียน 
โรงพยาบาล ถนนในและนอกพื้นที่ชุมชน เป็นต้น 

3 .  ภ า ว ะ ผ ู ้ น ำ เ ช ิ ง พ ุ ท ธก ั บ กา ร พ ัฒ นาช ุ มช นขอ ง พ ระ คร ู ป ิ ย ธ ร รมาภรณ์                                  
(เปี่ยม ปุณฺณโก)  ใน 5 ด้าน คือ 1. หลักธรรมทางพระพทุธศาสนาที่นำไปพัฒนาชุมชน ได้แก่ สังคหวัตถุ 4, 
พรหมวิหาร 4, สัปปุริสธรรม 7, ฆราวาสธรรม 4,  อคติ 4, กุศลกรรมบถ 10, อกุศลกรรมบถ 10, ศีล 5 และ
จริยธรรมคุณธรรม เป็นต้น 2) วิสัยทัศน์ในด้านภาวะผู้นำเชิงพุทธกับการพัฒนาชุมชนในรูปแบบ คือ                  
(1) ท่านสอนให้คนในชุมชน เช่ือเรื่องกฎแห่งกรรม (2) ท่านแสดงธรรมะแก่ชุมชนและผู้ศึกษาธรรม โครงการ
เทศน์แสดงธรรมมะ สอนให้ประพฤติตนดีงาม (3) ท่านใช้ชีวิตแบบเรียบง่าย และเป็นแบบอย่างที่ดีให้กับ
พระสงฆ์และคนในชุมชน (4) ด้านประเพณีและวัฒนธรรม ส่งเสริมให้ชุมชนดำรงไว้ซึ่งอัตลักษณ์ของคนใน
ชุมชน 3) ความโดดเด่นในการพัฒนาชุมชน คือ (1) ด้านการพัฒนาชุมชน ท่านเป็นพระที่มีแนวคิด
สร้างสรรค์ที่พัฒนาชุมชนให้ทันยุคทันสมัย (2) ด้านการปกครอง ท่านเป็นนักปกครองที่ปกครองคณะสงฆ์ 
เช่น เป็นเจ้าคณะตำบลเขวาสินรินทร์ - บ้านแร่  อำเภอเมือง จังหวัดสุรินทร์, เป็นพระอุปัชฌาย์, เป็นเจ้า
คณะอำเภอเขวาสินรินทร์ จังหวัดสุรินทร์ (3) ด้านจิตวิญญาณ ท่านนักเทศน์ที่เป็นที่เคารพรักเลื่อมใสของ
ประชาชน (4) ด้านการศึกษา เป็นผู้บุกเบิกในด้านการศึกษา เช่น เป็นครูสอนพระปริยัติธรรม แผนกธรรม
สำนักเรียนวัดโพธิ ์ร ินทร์วิเวก เป็นต้น (5) ด้านพระพุทธศาสนา เป็นผู ้ให้การสนับสนุนกิจกรรมทาง
พระพุทธศาสนา และได้รับยกย่องเป็นสำนักเรียนที่มีสถิติผู้สอบได้มากที่สุดของสำนักเรียนคณะจังหวัด
สุรินทร์ ในการสอบพระปริยัติธรรมสนามหลวงแผนกธรรมศึกษา 4) กลยุทธ์ของผู้นำเชิงพุทธในการพัฒนา
ชุมชนในรูปแบบ คือ (1) ด้านพระพุทธศาสนา เทศน์ตามหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา (2) ด้านการ
ส่งเสริม อนุรักษ์วัฒนธรรมประเพณีทางพระพุทธศาสนา และประเพณีพื้นบ้านให้คงอยู่สืบต่อไป (3) ด้าน
การคิดวิเคราะห์ การไตร่ตรองอย่างรอบคอบ ก่อนจะลงมือทำการงานใด ๆ คิดก่อนทำเสมอ 5) การพัฒนา
ภายใต้แนวคิดภาวะผู้นำเชิงพุทธ คือ การอยู่อย่างพอเพียง การครองตัวครองตนตามหลักสังคหวัตถุ 4 มี
ความซื่อสัตย์ต่อครอบครัวตามหลักฆราวาสธรรม 4  ชุมชนมีความสามัคคี การใช้ภูมิปัญญาชาวบ้าน เช่น 
การสร้างธนาคารข้าว ธนาคารโคกระบือ การรวมกลุ่มแม่บ้าน เป็นต้น (5) ด้านการใช้ชีวิต มีวิถีชีวิตที่ดี และ
นำหลักธรรมไปปรับใช้ในการดำเนินชีวิต  



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2565) 
: 129 

 

อภิปรายผลการวิจัย          
ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ท่ี 1 พบว่า ภาวะผู้นำเชิงพุทธในคัมภีร์พระพุทธศาสนา คือ การที่

ผู้นำนั้นใช้ความรู้ ความสามารถใช้สติปัญญา หรืออำนาจอิทธิพลต่าง ๆ  ของผู้นำในการจูงใจผู้อื่นหรือชัก
นำพาผู้อื่นให้ร่วมปฏิบัติงานหรือร่วมกิจกรรมของกลุ่มให้บรรลุตามวัตถุประสงค์ หรือเป้าหมายที่ตั้งไว้   
หลักการสำคัญของภาวะผู้นำเชิงพุทธในคัมภีร์พระพุทธศาสนา มีหลายพระสูตร ในงานวิจัยนี้ยกมา 2 พระ
สูตร คือ กูฎทันตสูตร ว่าด้วยกูฎทันตพราหมณ์ ในกูฎทันตสูตร และ มหาโคปาลสูตร จูฬโคปาลสูตร ว่าด้วย
คนเลี้ยงโคสูตรใหญ่ และสูตรเล็ก ซึ่งหลักการสำคัญของภาวะผู้นำเชิงพุทธที่ปรากฏในพระสูตรสำคัญ ๆ  
ผู้นำหรือผู้บริหารสามารถนำไปปรับใช้กับการทำงานได้เป็นอย่างดี ที่จะก่อให้เกิดประโยชน์ให้แก่ผู้ร่วมงาน
หรือประชาชนโดยส่วนรวม คุณลักษณะและกลยุทธ์ผู ้นำเชิงพุทธ 8 หมวด ได้แก่ พรหมวิหาร 4, หลัก
อธิปไตย 3, สังคหวัตถุ 4, ทศพิธราชธรรม 10, อปริหานิยธรรม 7, อคติ 4, จักรวรรดิวัตร 12 และราชสังคห
วัตถุ 4 ไปบริหารจัดการอันเป็นกลยุทธ์ของผูน้ำที่จะนำไปปรับใช้ เพื่อบรรลุจุดหมายประสบความสำเร็จของ
องค์การ ภาวะผู้นำเชิงพุทธในทางพระพุทธศาสนา โดยการนำเอาหลักคำสอนในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
และนำหลักธรรมคำสอนต่างๆ ไปปรับใช้ในการเป็นผู้นำให้มีศักยภาพ หลักพุทธธรรมในการพัฒนาภาวะ
ผู้นำเชิงพุทธ คือ หลักบุญกิริยาวัตถุ 3 และบุญกิริยาวัตถุ 10, หลักพรหมวิหาร 4, หลักกุศลกรรมบถ 10 
และหลักอกุศลกรรมบถ 10 ภาวะผู ้นำเชิงพุทธควรมีคุณลักษณะและกลยุทธ์  ได้แก่ 1) บริหารงานสู่
ความสำเร็จตามเป้าหมาย 2) บริหารบุคคลตามหลักธรรม 3) มีมนุษยสัมพันธ์ที่ดี 4) ยกระดับคุณธรรมและ
จริยธรรมในองค์กร เมื่อมีปัญหาเกิดข้ึนในองค์กรสามารถนำหลักธรรมมาแก้ปัญหาได้ ภาวะผู้นำเชิงพุทธใน
การพัฒนาชุมชน คือ ละเว้นการทำชั่วทั้งปวง หมั่นทำความดี ทำใจให้ผ่องใส เป็นคนดีมีศีลธรรม มีความ
กตัญญูรู้บุญคุณบิดามารดา ครูอาจารย์ และผู้มีพระคุณ สร้างจิตสำนึกที่ดี และเป็นต้นแบบที่ดีของชมุชน 
บริหารชุมชนตามงบประมาณที่ได้รับและเป็นธรรม ทำให้ชุมชนเป็นชุมชนที่มีศีลธรรม และมีความสามัคคี
ปรองดองกัน ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ  พระมหาพิสิฐ  สืบนิสัย ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “กลยุทธ์การพัฒนา
ภาวะผู้นำเชิงพุทธของผู้บริหารมหาวิทยาลัยสงฆ์ไทย” ผลการวิจัยพบว่า 1. องค์ประกอบภาวะผู้นำเชิงพุทธ
ของผู้บริหารมหาวิทยาลัยสงฆ์ไทย มี 3 องค์ประกอบหลัก ได้แก่ 1) ด้านครองตน 2) ด้านครองคน 3) ด้าน
ครองงาน และมี 4 องค์ประกอบย่อย ได้แก่ สัปปุริสธรรม 7 เป็นองค์ประกอบย่อยของครองตน, พรหม
วิหาร 4 และสังคหวัตถุ 4 เป็นองค์ประกอบย่อยของครองคน, อิทธิบาท 4 เป็นองค์ประกอบย่อยของครอง
งาน  2. สภาพปัจจุบันภาวะผู้นำเชิงพุทธของผูบ้รหิารมหาวิทยาลัยสงฆ์ไทย โดยภาพรวม พบว่าอยู่ ในระดับ
มาก ส่วนสภาพที่พึงประสงค์ภาวะผู้นำเชิงพุทธของผูบ้ริหารมหาวิทยาลัยสงฆ์ไทย โดยภาพรวม พบว่าอยู่ใน
ระดับมากที่สุด 3. กลยุทธ์การพัฒนาภาวะผู้นำเชิงพุทธของผู้บริหารมหาวิทยาลัยสงฆ์ไทย ประกอบด้วย 4 
กลยุทธ์หลัก คือ 1) ปฏิรูปศักยภาพการบริหารงานสู ่ความสำเร็จตามเป้าหมาย 2) ปฏิรูปการบริหาร 
บุคลากรในองค์กรตามหลักพุทธธรรม 3) ปฏิรูปทักษะมนุษยสัมพันธ์ของผู้บริหาร 4) ยกระดับคุณธรรม 
จริยธรรมสำหรับผู้บริหาร 



Mahachulagajasara Journal  Vol.13 No.2 (July-December 2022) 
130:          

 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า ประวัติและภาวะผู้นำของพระครูปิยธรรมาภรณ์                        
(เปี่ยม ปุณฺณโก) 1) ประวัติพระครูปิยธรรมาภรณ์ ท่านอายุ 81 พรรษา 61 วัดโพธ์ิรินทร์วิเวก ตำบลเขวาสิน
รินทร์ อำเภอเขวาสินรินทร์ จังหวัดสุรินทร์ วิทยฐานะ นักธรรมเอก ปัจจุบันดำรงตำแหน่ง เจ้าอาวาสวัดโพธ์ิ
รินทร์วิเวก และดำรงตำแหน่ง เจ้าคณะอำเภอเขวาสินรินทร์  ภาวะผู้นำของท่าน ใน 6 ด้าน คือ 1) ด้านการ
ปกครอง เป็นนักปกครองที่ดี มีวิสัยทัศน์ก้าวไกล 2) ด้านการศาสนศึกษา  เป็นครูสอนพระปริยัติธรรม 
แผนกธรรม เป็นเจ้าสำนักศาสนศึกษาวัดโพธ์ิรินทร์วิเวก ส่งเสริมคณะสงฆ์ให้ได้รบัการศึกษา ทั้งทางโลกและ
ทางธรรม และงานพระพุทธศาสนาทุก ๆ ด้าน 3) ด้านการศึกษาสงเคราะห์ เป็นประธานจัดหาทุนและร่วม
บริจาคเงินทุน เพื่อการศึกษา/เพื่อพัฒนาสภาพแวดล้อม จัดซื้อหนังสือ ตู้หนังสือ และวัสดุอุปกรณ์/ก่อสร้าง
รั้วโรงเรียน/ก่อสร้างโรงอาหารให้โรงเรียน/สอนพระธรรมวินัยให้พระสงฆ์ และสอนธรรมะให้ชุมชน ฯลฯ   
4) ด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เป็นพระธรรมทูตเผยแผพ่ระพุทธศาสนา ทั้งในประเทศและนอกประเทศ 
เป็นพระนักเทศน์ 5) ด้านการสาธารณูปการ บริจาคปัจจัยในการทำนุบำรุงโรงเรียนต่าง ๆ  บริจาคทรพัย์ 
เพื ่อพัฒนาศาสนสถาน บริจาคสิ ่งของ และช่วยอำนวยความสะดวกในด้านต่าง ๆ ตามที่มีผู ้ขอความ
ช่วยเหลือมา 6) ด้านการสาธารณสงเคราะห์ สงเคราะห์ปัจจัยส่วนตัวมอบทุนการศึกษาแก่เด็กนักเรียนที่
เรียนดี ยากจน/ขาดทุนทรัพย์อย่างสม่ำเสมอ ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ พระมหาพระรจน์ อภิปุญฺโญ 
(หงษา) ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์ภาวะผู้นำเชิงพุทธของเจ้าอาวาส : กรณีศึกษาเจ้าอาวาสใน
อำเภอลำทะเมนชัย จังหวัดนครราชสีมา” ผลการวิจัยพบว่า หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่ส่งเสริมภาวะ
ผู้นำ เป็นลักษณะของผู้นำที่คนอื่นๆอยากจะปฏิบัติตาม และผู้นำที่มีธรรมในตนเองคือเป็นผู้ที่มีธรรมเป็น
เครื่องช้ีนำในการปกครอง และการบริหาร ภาวะผู้นำเชิงพุทธต้องยึดหลักพรหมวิหารธรรม 4 ประการ 
ได้แก่ เมตตา ความปรารถนาดี กรุณา ความสงสาร มุทิตา ความพลอยยินดี และอุเบกขา ความวางเฉย
เหล่านี้ เป็นหลักความประพฤติที่เป็นลักษณะนิสัยที่ดีงาม ได้รับการสั่งสมหรือปฏิบัติตามกันมาจากจิตใจ
โดยมิได้ฝืนใจปัญหาอุปสรรคที่มีต่อภาวะผู้นำของเจ้าอาวาสในอำเภอลำทะเมนชัย จังหวัดนครราชสีมา                 
เจ้าอาวาสนั้นขาดความรู้ ความเข้าใจในบทบาทหน้าที่ของตนเอง ไม่มีภาวะผู้นำ หรือยึดติดแต่เรื่องเดิมไม่มี
วิสัยทัศน์ ขาดความรู้ความเข้าใจในการบริหารงาน ไม่มีแผนงาน ขาดการเข้าร่วมการประชุมของคณะสงฆ์ 
ปัญหาในการจัดการบริหารงานของเจ้าอาวาส ในเขตอำเภอลำทะเมนชัย ด้านศาสนวัตถุเกิดจากขาดปัจจัย
ในการบริหารจัดการ หากวัดนั้นเป็นวัดใหญ่ในจังหวัดก็สามารถจะพัฒนาไปได้  แต่บางวัดนั้นอยู่ห่างไกล
ชุมชน การศึกษาเรียนรู้ก็เป็นสิ่งสำคัญในการบริหารจัดการวัด เจ้าอาวาสควรมีความรู้ โดยเฉพาะทุกวันน้ี
การศึกษาเป็นการช่วยส่งเสริมความรู้ เพื่อจะพัฒนาให้เกิดการบริหารจัดการที่ดีขึ้น ในการวิเคราะห์ภาวะ
ผู้นำของเจ้าอาวาส ในอำเภอลำทะเมนชัย จังหวัดนครราชสีมา หลักธรรมที่ส่งเสรมิภาวะผู้นำของเจ้าอาวาส 
หลักธรรมที่ส่งเสริมคุณธรรมของเจ้าอาวาส คือหลักอปริหานิยธรรม 7 โดยมีการประชุมกันเนืองนิตย์                 
เป็นต้น  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ท่ี 3 พบว่า ภาวะผู้นำเชิงพุทธกับการพัฒนาชุมชนของพระครู
ปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก) นำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 9 หลักธรรม ไปพัฒนาชุมชน ได้แก่ 
สังคหวัตถุ 4, พรหมวิหาร 4, สัปปุริสธรรม 7, ฆราวาสธรรม 4, อคติ 4, กุศลกรรมบถ 10, อกุศลกรรมบถ 



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2565) 
: 131 

 

10, ศีล 5 และจริยธรรม คุณธรรม สอนให้คนในชุมชนให้เช่ือเรื่องกฎแห่งกรรม และเป็นแบบอย่างที่ดีให้กบั
พระสงฆ์และคนในชุมชน ท่านมีแนวคิดสร้างสรรค์ทันยุคทันสมัย เป็นนักปกครองที่ด ีเป็นนักเทศน์และผู้นำ
ด้านจิตวิญญาณ อีกทั้งเป็นผู้บุกเบิกในด้านการศึกษา เช่น เป็นครูสอนพระปริยัติธรรม แผนกธรรม เป็นต้น 
สนับสนุนกิจกรรมทางพระพุทธศาสนา โดยมีกลยุทธ์ของผู้นำเชิงพุทธในการพัฒนาชุมชนในรูปแบบการ
เทศน์ตามหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา อนุรักษ์วัฒนธรรมประเพณีทางพระพุทธศาสนา และประเพณี
พื้นบ้านของชุมชนให้คงอยู่สืบต่อไป โดยมีกิจกรรมในวันสำคัญทางพุทธศาสนา โครงการปฏิบัติธรรมปีละ
หนึ่งครั้ง ให้ชุมชนคิดก่อนทำเสมอ มีความเป็นอยู่แบบพอเพียง ครองตัวครองตนตามหลักสังคหวัตถุ 4                  
มีความซื่อสัตย์ต่อครอบครัวตามหลักฆราวาสธรรม ให้มีความสามัคคี การใช้ภูมิปัญญาชาวบ้าน และมีวิถี
ชีวิตที่ดี โดยนำหลักธรรมไปปรับใช้ในการดำเนินชีวิต เป็นต้น ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ ประสิทธิ์ 
พันธวงษ์ และคณะ ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “รูปแบบภาวะผู้นำเชิงพุทธของผู้นำท้องถิ่นจังหวัดสุราษฎร์ธานี” 
ผลการวิจัยพบว่า 1. แนวคิด ทฤษฎี และหลักการภาวะผู้นําและผู้นําเชิงพุทธ เป็นปัจจัยที่สําคัญยิ่ง สําหรับ
ความสําเร็จของผู้นําโดยใช้ ทฤษฎีโครงสร้างหน้าที่และทฤษฎีต้นไม้จริยธรรม สามารถอธิบาย ผลการ
สัมภาษณ์ผู้บริหารที่ได้รับรางวัลที่องค์กรปกครองส่วนท้องถ่ินที่มีการบริหารจัดการที่ดีใน จังหวัดสุราษฎร์
ธานี  2. ภาวะผู้นําเชิงพุทธในจังหวัดสุราษฎร์ธานีซึ่งเป็นผู้บริหารที่ได้รับรางวัลที่องค์กรปกครองส่วน 
ท้องถิ่นที ่มีการบริหารจัดการที ่ดีในจังหวัดสุราษฎร์ธานีที่มีความเชี ่ยวชาญและมีประสบการณ์ในกา ร 
ปฏิบัติงานในองค์กรปกครองส่วนท้องถ่ิน สามารถเช่ือมโยงความสัมพันธ์กับแนวคิดทฤษฎีได้ 8 ประการ คือ 
ความรอบรู้ ความคิดริเริ่ม มนุษยสัมพันธ์ การตัดสินใจ ความน่าเช่ือถือ ความเป็นมิตร ความกระตือรือร้น 
ความศรัทธา 3. นําเสนอรูปแบบภาวะผู้นําเชิงพุทธของผู้นําท้องถ่ินในจังหวัดสุราษฎร์ธานี เมื่อผู้ทรงคุณวุฒิ
ตรวจสอบรูปแบบการนําเสนอสังเคราะห์องค์ความรู้ได้ “BLMA MODEL” รูปแบบภาวะผู้นํา เชิงพุทธเพื่อ
ผู้นําท้องถิ่น โดยอาศัยปัจจัยที่ส่งผลต่อภาวะผู้นําเชิงพุทธ 6 ประการ คือ พุทธิปัญญา มีศรัทธา กฎหมาย 
ซื่อสัตย์ โปร่งใส ปฏิบัติศีล 5 สามารถเป็นแนวทางในการบริหารกิจการบ้านเมืองที่ดี ส่งผลให้เกิดความ
มั่นคง มั่งค่ัง และยั่งยืนในการพัฒนาจังหวัดที่เข้มแข้งในอนาคตต่อไป 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Mahachulagajasara Journal  Vol.13 No.2 (July-December 2022) 
132:          

 

องค์ความรู้จากการวิจัย 
 ผลจากการศึกษาวิจัยเรื ่อง “ศึกษาภาวะผู ้นำเชิงพุทธของพระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี ่ยม                    
ปุณฺณโก)” ทำให้เกิดองค์ความรู้จากการวิจัย ดังนี้ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ข้อเสนอแนะ 
1) ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย  
(1) หน่วยงานราชการ ควรจัดให้มีการสัมมนาภาวะผู ้นําเชิงพุทธแบบประสานแก่พระสงฆ์

นักพัฒนา อันจะก่อประโยชน์ในการเป็นผู้นําเชิงพุทธในการบริหารการพัฒนาชุมชน 
(2) หน่วยงานราชการที่เกี่ยวข้อง ควรมีการร่วมมือกับทางชุมชนและวัด เพื่อส่งเสริมกิจกรรม

ของวัดและชุมชน ในเผยแผ่งานตัวอย่างของภาวะผู้นำเชิงพุทธของพระสงฆ์ โดยจัดทำเป็นเอกสาร หนังสือ 
สื่อวีดีทัศน์ และกิจกรรมต่างๆ เพื่อให้บุคคลหรือชุมชนอื่นนําไปพัฒนาตนเองและชุมชน 

2) ข้อเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปใช้  
(1) ศึกษาภาวะผู้นำเชิงพุทธของพระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก) กับพระเถระรูปอื่น ๆ  

ในจังหวัดสุรินทร์ว่าแตกต่างกันอย่างไร 
(2) ศึกษาภาวะผู้นำเชิงพุทธตามแนวทางอื่น ๆ แล้วนำมาเปรียบเทียบกับภาวะผู้นำเชิงพุทธของ

พระครูปิยธรรมาภรณ์ (เปี่ยม ปุณฺณโก) ผลที่ได้จากการวิจัยน้ันนำมาปรับปรุงหลักการพัฒนาชุมชนเชิงพุทธ
ให้สอดคล้องกันในยุคปัจจุบัน เพื่อให้เกิดประโยชน์สุขต่อสังคมโดยรวม 

                      *ด้านการปกครอง 
 
- เป็นนักปกครองที่ดี มีวิสัยทัศน์กา้วไกล/ควบคุมดูแลการสือ่สาร 
ข่าวสารทางราชการ และข่าวสารตา่ง ๆ /ปกครองด้วยความเป็น
ธรรมทั้งพระสงฆ์และฆราวาส 

                                                    
                           *ด้านการศาสนศึกษา                                        
- เป็นครูสอนพระปริยัติธรรม/เป็นผู้แทนแม่กองธรรมสนามหลวงประจำ
สนามสอบวัดโพธ์ิรินทร์วิเวก/เป็นเจ้าสำนักศาสนศึกษาวัดโพธ์ิรินทร์วิเวก 
ส่งเสริมคณะสงฆ์ให้ได้รับการศกึษาทัง้ทางโลกและทางธรรม และส่งเสริม
งานด้านพระพุทธศาสนาทุก ๆ ด้าน 

ภาวะผู้นำของพระครูปิยธรรมาภรณ์ 
(เป่ียม ปุณฺณโก) ท้ัง 6 ด้าน 

 

*ด้านการศึกษาสงเคราะห์ 
 - เป็นประธานจัดหาทุน และร่วมบริจาคเงินทุนเพื่อการศึกษา 
จัดหาทุนซื้อหนังสือ/ตูห้นังสอื/วัสดุอุปกรณ์/ก่อสร้างรั้วโรงเรียน 
สอนพระธรรมวินัยให้พระสงฆ์/สอนธรรมะให้ชุมชน                 

*ด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา  
- เป็นพระธรรมทูตเผยแผ่พระพุทธศาสนา ทั้งในประเทศ/นอกประเทศ   
- เป็นพระนักเทศน์/ ให้มีการศึกษาธรรมะ สอนธรรมะแก่พระสงฆ์ นักเรียน 
นิสิต และนักศึกษา   

*ด้านการสาธารณูปการ 
- ให้ชุมชนอยู่อย่างพอเพียง/รณรงคป์ลกูต้นไม้ให้ร่มรื่นในบริเวณวัด
ต่าง ๆ/บริจาคปัจจัยในการทำนุบำรุงโรงเรียนต่าง ๆ/บริจาคทรพัย์
เพื่อพัฒนาศาสนสถาน/ศาลาการเปรียญ/ศาลาพักศพ/บริจาคสิ่งของ 
และช่วยอำนวยความสะดวกในด้านต่างๆ ที่มีผู้ขอความช่วยเหลือ  

*ด้านการสาธารณสงเคราะห์ 
- สงเคราะห์ปัจจัยส่วนตัวมอบทุนการศกึษา/นักเรียนที่เรียนดี/ยากจน 
ขาดทุนทรัพย์อย่างสม่ำเสมอ/บรจิาคปัจจัยให้แก่วัด/โรงเรียนทกุอำเภอ 
บริจาคทรัพย์เพือ่พัฒนาโรงเรียน สถานีอนามัย สถานีตำรวจ  
- สรา้งศาสนวัตถุ และสงเคราะห์ปัจจัยช่วยเหลือสถานที่ตา่ง ๆ /พัฒนาวัด 
และชุมชนให้มีความสะอาดเรียบร้อย 



วารสารมหาจุฬาคชสาร ปีที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2565) 
: 133 

 

3. ข้อเสนอแนะสำหรับการทำวิจัยครั้งต่อไป 
(1) ควรศึกษาเปรียบเทียบภาวะผู ้นำเชิงพุทธกับภาวะผู ้นำของนักการเมืองท้อง ถ่ิน                     

เพื่อเป็นแนวทางในการเป็นผู้นําการพัฒนาชุมชนอย่างยั่งยืน  
(2) ควรศึกษารูปแบบภาวะผู้นําเชิงพุทธแบบประสานของพระสงฆ์ในการพัฒนาชุมชน 

เอกสารอ้างอิง 
ทินพันธ์ุ นาคะตะ. (2543). พระพุทธศาสนากับสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร : สหายบล็อกและการพิมพ์. 
เบญจา มังคละพฤกษ์. (2552). พระกบัการเมอืง หลวงตามหาบัวกบัทักษิณ บันทึกเหตุการณ์ทางการเมือง

ร่วมสมัย. นนทบรุี: บ้านหนงัสอื. 
ประสิทธิ์ พันธวงษ์ และคณะ. (2560). รูปแบบภาวะผู้นำเชิงพุทธของผู้นำท้องถิ่นจังหวัดสุราษฎร์ธานี . 

(รายงานการวิจัย). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย : วิทยาเขตนครศรีธรรมราช 
ห้องเรียนสุราษฎร์ธานี. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร : 
บริษัท เอส.อาร์. พริ้นต้ิงโปรดักส์ จํากัด.  

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2553). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 15). 
กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาพระรจน์ อภิปุญฺโญ (หงษา). (2561). การศึกษาวิเคราะห์ภาวะผู ้นำเชิงพุทธของเจ้าอาวาส : 
กรณีศึกษาเจ้าอาวาสในอำเภอลำทะเมนชัย จังหวัดนครราชสีมา . (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร
มหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาพิสิฐ สืบนิสัย. (2562). กลยุทธ์การพัฒนาภาวะผู้นำเชิงพุทธของผู้บริหารมหาวิทยาลัยสงฆ์ไทย . 
(ดุษฎีนิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบ ัณฑิต สาขาวิชาการบริหารการศึกษา ). มหาวิทยาลัยภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือ. 

พระศรีปริยัติโมลี (สมชัย กุสลจิตฺโต). (2540). พุทธทัศนะร่วมสมัย=Contemporary Buddhist Vision.   
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2542). กระทรวงศึกษาธิการ. กรุงเทพมหานคร : กรมการศาสนา. 
 
 

 


