
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุดรธานี                                          
UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCE 

163 

 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 |  Vol.10 No.2 July – December 2021 

ตุง: ความเป็นมงคลและอวมงคล ความหมายท่ีทับซ้อน 
BUDDHIST BANNER: AUSPICIOUS AND INAUSPICIOUS,  

THE OVERLAPPED MEANING 
 

เนตรชนก แตงทับทิม* 
Natchanoke Taengtabtim 

 

ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี มหาวิทยาลยัศิลปากร 
Department of Art History, Faculty of Archaeology, Silpakorn University 

 

Received:  14  June  2021 Accepted:  16  September  2021 
 
บทคัดย่อ 

ตุง เป็นวัตถุศิลปกรรมที่ปรากฏใช้งานในหลายหน้าที่และหลายโอกาส ทั้งในงาน
มงคลและอวมงคล จากหลักฐานทางศิลปกรรมและวัตถุศิลปกรรม ที่พบตั้งแต่พุทธศตวรรษที่ 
20-21 แสดงให้เห็นถึง การเป็นเครื่องสักการบูชาพระสัมมาพุทธเจ้า พระบรมสารีริกธาตุและ
พระธาตุในพุทธศาสนามาแต่เดิม โดยปรากฏเป็นรูปแทนเทวดา ซึ่งพบหลักฐานในงานจิตรกรรม 
จนกระทั่งพุทธศตวรรษที่ 24 เป็นต้นมา ได้คลี่คลายความหมายและการใช้งาน ไปสู่การเป็น
เครื่องอุทิศแด่ผู้ตาย เช่น ตุงสามหางและตุงเหล็กตุงทอง ที่ใช้ในการแก้กรรมหนัก ปรากฏ
แพร่หลายในงานศพ ซึ่งเป็นงานอวมงคลด้วย จากการศึกษาพบว่า คัมภีร์ที่มีผลต่อการก าหนด
หน้าที่การใช้งานของตุง ได้แก ่คัมภีร์ประเภทอานิสงส์ ที่เขียนขึ้นในช่วงพุทธศตวรรษที่ 24   

แม้ว่าการใช้งานตุงนั้น เกี่ยวข้องกับการอุทิศแด่ผู้ตายและได้คลี่คลายไปเป็นวัตถุ 
เพื่อปกป้องจากผลกรรมที่ร้ายแรงได้ แต่การใช้งานตุงเพื่อการสักการบูชา ยังคงปรากฏอยู่
และยังคงความหมายอันเป็นมงคล แม้ว่าจะถูกน าไปใช้ในงานอวมงคลก็ตาม 
 
ค าส าคัญ: ตุง, พุทธศาสนา 
 

                                                           
* ผู้ประสาน: เนตรชนก แตงทับทิม 
  อีเมล:์ noklek12@gmail.com   



164 
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุดรธานี                                          
UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCE  

 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 |  Vol.10 No.2 July – December 2021 

Abstract 
Tung is an art object that appears to be used in many functions and 

occasions both in auspicious and inauspicious events. From the evidence of 
art and objects of art since 14th-15th centuries showing the worship of lord 
Buddha, Buddha’s relics and relics in Buddhism originally by appearing as a 
representation of an angel which found evidence of painting. Until 19th  
centuries onwards, the meaning and usage have been unraveled to the  
dedication of deceased such as Tung sam-Hang and Tung-Lek tung tong used 
for retribution of serious karma and appear widely at funerals which is also an 
inauspicious event. The study found that Scriptures that affect the function of 
Tung are scriptures of merit type that written during the 19th centuries.  

Although the use of Tung related to the devotion to the deceased 
and as an object to protect one from catastrophic retribution, using Tung as 
an object of worship still appearing and retaining its auspicious meaning even 
if it is used in the auspicious event. 
 
Keywords: Tung, Buddhist banner 
 
บทน า 

ตุง ถูกใช้งานต่อเนื่องอย่างยาวนานนับศตวรรษ จนถึงปัจจุบัน ยังเป็นวัตถุศิลปกรรม
ที่ถูกใช้งานอย่างแพร่หลาย ทั้งในงานเฉลิมฉลองสมโภช การตกแต่งและในฐานะเครื่อง
สักการบูชาและเครื่องอุทิศ ซึ่งอาจเรียกว่าเป็นงานพุทธศิลป์อย่างหนึ่งได้ โดยเป็นวัตถุที่เป็น
มงคลและสื่อถึงความปรารถนาในชีวิตหน้าตามความเชื่อ  ในบริบททางพุทธศาสนา 
โดยเฉพาะกลุ่มคนไต ในล้านนา ตุงมีรูปแบบและการใช้งานที่หลากหลาย ครอบคลุมทั้งงาน
มงคลและงานอวมงคล ตุงบางประเภท เคยปรากฏหลักฐาน ว่าเป็นสิ่งของมงคลเพื่อการบูชา 
ต่อมาได้ปรากฏใช้ในงานอวมงคล ในฐานะเครื่องอุทิศให้แก่ผู้ตาย เป็นต้น หรือในวรรณกรรม
ประเภทต านาน ได้ปรากฏการใช้งานตุงเพื่อแก้กรรมหนัก ซึ่งไม่ปรากฏหลักฐานมาก่อนหน้า 
การศึกษานี้จึงจะย้อนกลับไป เพื่อตรวจสอบ หาความหมายของตุง ทั้งที่ปรากฏในศิลปกรรม 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุดรธานี                                          
UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCE 

165 

 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 |  Vol.10 No.2 July – December 2021 

วรรณกรรม เอกสารโบราณและงานประเพณีพิธีกรรม ที่ยังคงสืบเนื่องมาในปัจจุบัน เพื่อหา
ความหมายของแนวคิด การใช้ผ้าเพื่อการสักการะชนิดนี้ อย่างเป็นล าดับตามห้วงเวลา  
เพื่อเข้าใจถึงคติความเชื่อและจุดเปลี่ยน การความคลี่คลายความหมายของตุง ในระยะเวลา
ราวห้าศตวรรษที่ผ่านมา ซึ่งแสดงความเปลี่ยนแปลงแนวคิดการใช้งานไปบ้าง โดยได้รับ
อิทธิพลจากคัมภีร์ประเภทอานิสงส์ ซึ่งมีทั้งที่เขียนขึ้นใหม่และคัดลอกมาจากของเดิม ในราว
พุทธศตวรรษที่ 24 เป็นต้นมา ก่อให้เกิดความเชื่อ รูปแบบการใช้งานและประเพณีปฏิบัติ
บางอย่าง ที่ไม่ปรากกฎมาก่อนในช่วงศตวรรษที่ 20-21 
 
วัตถุประสงคก์ารวิจัย 

1. เพื่อตรวจสอบและค้นหาความหมายที่แท้จริงของตุงในล้านนา ว่าเป็นวัตถุ
ศิลปกรรมที่ท าหน้าที่อย่างไร ระหว่างความเป็นมงคลกับความเป็นอวมงคล ในสังคมพุทธ
ศาสนาในปัจจุบัน ซึ่งตุงถูกใช้งานในหลายหน้าที่และหลายโอกาส นับตั้งแต่อดีตสู่ปัจจุบัน 

เป็นเวลาไม่น้อยกว่า 500 ปีมาแล้ว 
2. เพื่อตรวจสอบการใช้งานตุงบางประเภท ที่ปรากฏในประเพณีและพิธีกรรมทั้ง

งานมงคลและงานอวมลคล  
 
วิธีด าเนินการวิจัย 

1. ศึกษารวบรวมและตรวจสอบตุง ที่ปรากฏในงานศิลปกรรมและวรรณกรรม 

รวมทั้งที่ปรากฏในประเพณีพิธีกรรม โดยไล่เรียงตามล าดับช่วงเวลา เพื่อศึกษาความ
เปลี่ยนแปลงด้านความหมายและการใช้งานที่เกิดขึ้นในช่วงเวลาต่างๆกัน 

2. การส ารวจภาคสนาม ทั้งในแหล่งที่ปรากฏศิลปกรรมและแหล่งชุมชนที่ยังมีการ
ใช้งานตุง 

3. น าผลจากการส ารวจภาคสนาม มาประมวลร่วมกับเอกสาร วรรณกรรมและ
ศิลปกรรม 

4. สรุปและอภิปรายผล โดยการวิเคราะห์หลักฐานที่พบ เปรยีบเทียบกับแนวคิดการ
ใช้งานที่สืบเนื่องจากอดีตมาจนถึงปัจจุบัน 

 
 



166 
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุดรธานี                                          
UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCE  

 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 |  Vol.10 No.2 July – December 2021 

พื้นที่ศึกษา 
ในการวิจัยนี้ มีขอบเขตการส ารวจและเก็บข้อมูลในจังหวัดเชียงใหม่ บริเวณที่เป็น

พื้นที่ตั้งชุมชนของชาวไตลื้อ ได้แก่ อ าเภอสันก าแพง อ าเภอดอยสะเก็ดและอ าเภอแม่ออน 

รวมทั้งชาวไตยวนในเขตเดียวกันและอ าเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ และอ าเภอเมือง อ าเภอปัว 
และอ าเภอทุ่งช้าง จังหวัดน่าน 

เครื่องมือที่ใช้ศึกษา 
อุปกรณ์การถ่ายภาพ และคอมพิวเตอร ์

 
สรุปผลการวิจัย 

หลักฐานทางศิลปกรรมของตุง ที่เก่าที่สุด ขุดพบที่กรุฮอด วัดดอกเงิน อ.ฮอด  
จ.เชียงใหม่ อายุราวพุทธศตวรรษ 21 (สันติ เล็กสุขุม, 2555) พบตุงเหล็กตุงทองจ าลอง  
มีลักษณะเป็นแผ่นโลหะและแผ่นเงิน ตัดเป็นรูปร่างคล้ายมนุษย์ คือมีส่วนหัวและบ่า  
ปลายเรียวแหลม (รูปที่ 1) นอกจากนี้ ยังปรากฏภาพตุงในพระบฏที่ขุดค้นได้ในคราวเดียวกัน 

แขวนอยู่ที่ยอดเสาข้างปราสาทไพชยนต์โดยแขวนคู่กับโคมประทีป (รูปที่ 2) จากหลักฐานที่
ขุดค้นได้ที่กรุฮอดในคราวนั้น แสดงให้เห็นลักษณะของตุง 3 ประเภท คือ 

1. ตุงเหล็กตุงทองจ าลอง 
2. ตุงที่แขวนยอดเสา 
3. พระบฏ ซึ่งจะไม่รวมอยู่ในเนื้อหาของบทความนี้  
 

   
 

รูปที่ 1 ตุงเหล็กตุงทอง ที่ขุดพบที่กรุฮอด วัดดอกเงิน อ.ฮอด จ.เชียงใหม ่
และรูปลายเส้นตงุเหล็กตุงทอง 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุดรธานี                                          
UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCE 

167 

 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 |  Vol.10 No.2 July – December 2021 

 
 

รูปที่ 2 ภาพลายเสน้จากภาพพระบฏ กรุฮอด (กรมศิลปากร, 2515) ตุงเหล็กตุงทอง 
 

การพบตุงเหล็กตุงทองจ าลองในกรุฮอด แสดงถึงประเพณีการบรรจุสิ่งของอันเป็น
มงคลลงในกรุพระเจดีย์ ดังเช่น วัตถุมงคลจ านวนมาก ที่พบในกรุพระปรางค์ วัดราชบูรณะ 
ซึ่งสร้างขึ้นในสมัยเจ้าสามพระยา พุทธศตวรรษที่ 20 (กรมศิลปากร, 2550) พบการบรรจุ
สิ่งของมีค่าหรือพระพุทธรูป พระพิมพ์ พระดุนนูน แผ่น โลหะทองค าและของจ าลองต่างๆ 
เพื่อเป็นพุทธบูชา จากการตรวจสอบด้านวรรณกรรมประเภทต านานต่างๆ ในช่วงพุทธศตวรรษ
ที่ 20-21 ไม่ปรากฏว่ามีการกล่าวถึงตุงเหล็กตุงทองที่ใช้ในฐานะเครื่องอุทิศให้แก่ผู้ตายใน
ระยะนี้ ในที่นี้จึงน่าจะเชื่อได้ว่าตุงเหล็กตุงทองที่พบในกรุฮอด ควรจัดอยู่ในฐานะเครื่องบูชา 

จากหลักฐานศิลปกรรมที่พบต่อมา ได้แก่ ภาพตุง ที่มีรูปร่างคล้ายตุงเหล็กตุงทองที่
พบในกรุฮอด ในภาพลายค า วิหารวัดปงยางคก จ.ล าปาง ซึ่งถูกก าหนดอายุไว้ในราวพุทธ
ศตวรรษที่ 23 (สุรพล ด ำริห์กุล, 2544) ภาพลายค าแสดงภาพอดีตพุทธเจ้าสลับคั่นด้วยเสา
ประดับโคมประทีปในฐานะเครื่องสักการะและปรากฏเป็นเสาแขวนตุงเหล็กตุงทอง2ตัวอยู่
ด้านข้าง หากพิจารณาจากรูปแบบจิตรกรรมอดีตพุทธเจ้าที่ปรากฏในระยะใกล้เคียงกันเช่น  
ที่กรุพระปรางค์วัดมหาธาตุ ราชบุรี ปรากฏรูปของบุคคลคั่นระหว่างอดีตพุทธเจ้า ซึ่งสันติ 
เล็กสุขุม สันนิษฐานว่า อาจเป็นรูปของเทวดาหรือพราหมณ์ (สันติ เล็กสุขุม และ กมล  
ฉายาวัฒนะ, 2524)  รวมทั้งแนวคิดนี้ ปรากฏในงานสถาปัตยกรรมที่บริเวณฐานชั้นล่างของ
เจดีย์วัดป่าสัก เมืองเชียงแสน (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2556) โดยปรากฏซุ้มเทวดา 4 ซุ้มคั่น
ระหว่างซุ้มพระพุทธรูป 3 ซุ้ม ซึ่งเป็นงานในระยะเดียวกับวัตถุศิลปกรรมที่พบในกรุฮอด  
จึงเป็นเครื่องยืนยันได้ว่า ตุงเหล็กตุงทองเป็นตัวแทนสัญลักษณ์ความเป็นมงคลประการหนึ่ง 



168 
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุดรธานี                                          
UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCE  

 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 |  Vol.10 No.2 July – December 2021 

ซึ่งอาจหมายถึงการแทนรูปเทวดาหรืออยู่ในฐานะของเครื่องบูชาพุทธเจ้า ตามแนวคิดของ
การแทรกรูปเทวดาลงระหว่างภาพอดีตพุทธเจ้า ที่ได้ปรากฏมาแล้วในแบบแผนงานจิตรกรรม   

 

 
 

รูปที่ 3 ภาพลายค าที่วัดปงยางคก จ.ล าปาง 
 

หากน าภาพลายค าที่วัดปงยางคง จ.ล าปาง เปรียบเทียบกับงานจิตรกรรมฝาผนัง 
ที่ถ้ าโปวิน ตอง ในสหภาพพม่า จะพบว่าในฉากอดีตพุทธเจ้านั้น ปรากฏวัตถุประเภทเครื่อง
สักก ารบูชาที่มีรูปร่างคล้ายตุงอยู่เป็นจ านวนมาก โดยภาพจิตรกรรมที่ถ้ า โปวิน ตอง ภาพใน
สว่นนี้ถูกก าหนดอายุได้ราวคร่ึงหลังของพุทธศตวรรษที่ 23 เนื่องจากมีรายชื่อผู้อุปถัมภ์จารึก
ไว้ที่ถ้ าที่ 480 (Munier & Aung, 2007) 

 

 
 

รูปที่ 4 ภาพจิตรกรรมจากถ้ าโป วิน ตอง หมายเลข 480 ทางเข้าที่ 4 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุดรธานี                                          
UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCE 

169 

 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 |  Vol.10 No.2 July – December 2021 

เอกสารด้านวรรณกรรม ที่ได้พบข้อความเกี่ยวกับการถวายตุงเหล็กตุงทองว่า  
การถวายทุงเหล็กทุงทองและทุงดินจะช่วยให้พ้นจากวิบากกรรมเช่น การเป็นเปรต ในกรณี
ของพระสงฆ์ที่เมื่อมีชีวิตอยู่ กระท าบาปกรรมหนัก ต้องถวายทุงเหล็กทุงตองและทุงดิน”  
(ทวี สว่างปัญญากูร, 2527) ในต านานเมืองยอง ปัจจุบันมี 15 ส านวน ปริวรรตแล้ว 6 ส านวน 

ไม่พบว่าใครเป็นผู้แต่งและแต่งขึ้นในสมัยใดแน่นอนและมีการเขียนเติมต่อกันเร่ือยมา เร่ืองราว
ในต านาน ปรากฏเนื้อหาตั้งแต่พุทธศตวรรษที่ 21 และจบลงที่พุทธศตวรรษที่ 24 จึงยากจะ
ชี้ชัดว่า การใช้ตุงเหล็กตุงทองเพื่อแก้กรรมหนักนั้น เป็นแนวคิดที่เริ่มขึ้นในช่วงเวลาใด แม้มี
นักวิชาการที่ได้ตีความต านานและวิเคราะห์ถึงเนื้อเรื่องตอนที่มีการใช้ตุงเหล็กตุงทองว่าน่าจะ
อยู่ในราวพุทธศตวรรษที่ 22 แต่ยังเป็นการยากจะระบุชัดเพราะอาจเป็นการเขียนเพิ่มเติมขึ้น
ในภายหลังเพื่อเสริมสร้างความศักดิ์สิทธิ์ของพระธาตุจอมยองก็เป็นได้ หากแต่มีวรรณกรรม
อีกประเภทหนึ่งเรียกว่า คัมภีร์ใบลานประเภทอานิสงส์ ที่กล่าวถึงตุงเหล็กตุงทองไว้ คืออานิสงส์
ทุงเหล็กทุงทองอย่างน้อย ๒ฉบับ เช่น จากวัดดอกแดง อ.ดอยสะเก็ดและวัดสันขวาง อ.พร้าว 
จ.เชียงใหม่ ที่ได้ปริวรรตแล้ว ความว่า “ตุงเหล็กตุงทองใช้ในการอุทิศให้บรรพบุรุษในกรณี
การตายที่ผิดธรรมชาติ โดยถือว่าการท าบุญด้วยตุงชนิดนี้ได้อานิสงส์มาก” (แสวง มาละแซม, 
2538) คัมภีร์ใบลานล้านนา ได้มีการคัดลอกสืบต่อกันมาเป็นประเพณีตั้งแต่พุทธศตวรรษที่ 
21 เป็นต้นมา จนกระทั่งพุทธศตวรรษที่ 22-23 เกิดการชะลอการคัดลอกคัมภีร์ใบลานเมื่อ
เข้าสู่การปกครองของพม่า ยุคทองของการคัดลอกคัมภีร์ใบลาน ได้กลับมาแพร่หลายมากอีก
คร้ังในช่วงพุทธศตวรรษที่ 24 (สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2549) โดยอักขระ
วิธีในการแต่ง สะท้อนว่า เป็นคัมภีร์รุ่นหลังลงมาแล้ว อีกทั้งวรรณกรรมประเภทดังกล่าว  
พบหลักฐานที่เก่าแก่ที่สุดในพุทธศตวรรษที่24 (พระมหาสิงค์ค า รักษ์ป่า, 2543) แสดงให้เห็น
หน้าที่การใช้งานทุงเหล็กทุงทองในสังคมขณะนั้น ในฐานะเป็นวัตถุเพื่อการอุทิศให้คนตาย  
ใช้ในการแก้ไขกรรมหนัก ซึ่งแตกต่างจากแนวคิดวัตถุประเภทเคร่ืองบูชา ที่สะท้อนในตุงเหล็ก
ตุงทองที่พบในกรุฮอดที่ได้กล่าวไว้ข้างต้น  

ในปัจจุบัน ตุงเหล็กตุงทองยังพบเห็นได้ทั่วไปในภาคเหนือ โดยใช้วางบนโลงศพ
ร่วมกับวัตถุทางพิธีกรรมอื่นๆเช่น บาตรพระ มะพร้าวแก่ปอกเปลือก ขันข้าวตอกดอกไม้  
เป็นต้น มีค าอุทิศถวายที่บริเวณฐานตุง หลังจากใช้งานเสร็จแล้ว มักน าไปทิ้งที่ป่าช้าหรือ
ถวายไว้ในวัด เมื่อจะน ามาใช้เมื่อมีงานศพเกิดขึ้น จะซื้อจากวัด โดยจะไม่มีการน ากลับไปยัง



170 
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุดรธานี                                          
UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCE  

 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 |  Vol.10 No.2 July – December 2021 

บ้านของผู้ตาย ด้วยเหตุว่าเป็นของใช้ในงานอวมงคล (อานุภาพ นันติ, สัมภาษณ์, 13 เมษายน 

2562) 
จะเห็นได้ว่า ช่วงเวลาที่ปรากฏความเชื่อเรื่องการอุทิศตุงเหล็กตุงทองให้ผู้ตายนั้น 

เริ่มปรากฏชัดในวรรณกรรมประเภทอานิสงส์ สมัยพุทธศตวรรษที่ 24-25 เป็นต้นมา 
นอกจากนี้ยังมีตุงอีกประเภทหนึ่ง ที่เรียกว่า ตุงสามหาง ที่มีรูปร่างคล้ายคน พบใช้ในงานศพ
และการแห่น าหน้าขบวนศพของชาวล้านนาทั้งระดับเจ้านายและสามัญชนสืบมาจนปัจจุบัน
อีกประเภทหนึ่งด้วย  

ตุงสามหาง 
ตุงสามหาง พบเป็นหลักฐานในศิลปกรรมที่เก่าแก่ที่สุด ในรอยพระพุทธบาท วัด

บ้านเปียง อ.สันป่าตอง จ.เชียงใหม่ ที่ถูกก าหนดอายุไว้ราวพุทธศตวรรษที่24 (ดิ ครอคโค 
และเวอร์จิเนีย แมคคีน, 2555) ปรากฏรูปตุงสามหางอยู่บริเวณใต้นิ้วพระบาทขวา ซึ่งการ
บูชารอยพระพุทธบาทนั้น เป็นสิ่งมงคลอย่างไม่ต้องสงสัย เพราะปรากฏใช้แทนหรือเทียบเท่า
กับการบูชาพระพุทธรูปในหมู่ชาวพุทธอย่างแพร่หลายมาไม่น้อยกว่าพุทธศตวรรษที่ 11-13 
ในดินแดนไทย (นันทนา ชุติวงศ์, 2533) ตุงสามหางในรอยพระพุทธบาทที่วัดบ้านเปียง อ.สัน
ป่าตองนั้น ย่อมแสดงให้เห็นถึงสื่อสัญลักษณ์อันเป็นมงคล ดังที่ปรากฏรูปปฏากาหรือธง อัน
เป็นหนึ่งในสัญลักษณ์มงคล 108 ข้อที่ว่า ธชคะปฏากา ซึ่งแปลว่าธงชัย ธงแผ่นผ้าหรือแผ่น
ผ้าทอง (พระเทพวัชรธรรมาภรณ์ สุรพงส์ จานวโร, 2540) แม้ว่ารูปสัญลักษณ์ของธงผืนผ้าใน
มงคล108 จะไม่ใช่ธงสามหางและจัดอยู่ในหมวดเครื่องสูง อาจแสดงว่าตุงสามหางในรอยพระ
พุทธบาทที่วัดบ้านเปียงนั้นมีรายละเอียดท้องถิ่น ซึ่งแตกต่างออกไปจากรอยพระพุทธบาท
อื่นๆโดยทั่วไปและน่าจะเชื่อได้ว่าตุงสามหางในสังคมล้านนามาแล้ว ก่อนพุทธศตวรรษที่ 24 
ในฐานะสิ่งของมงคลประเภทหนึ่งด้วย 

 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุดรธานี                                          
UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCE 

171 

 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 |  Vol.10 No.2 July – December 2021 

          
(ก)                               (ข) 

 

รูปที่ 5 (ก) รอยพระพุทธบาทไม้ วัดบ้านเปียง อ.สันป่าตอง จ.เชียงใหม่ 
(ข) ภาพขยายตุงสามหางในรอยพระพุทธบาทไม้ วัดบา้นเปียง อ.สันป่าตอง จ.เชียงใหม่ 

 
ตุงสามหาง พบเห็นได้ในการใช้น าหน้าขบวนศพของชาวล้านนาปัจจุบัน โดยตุงนี้ถูก

ใช้น าหน้าขบวนแห่ปราสาทศพ นกหัสดีลิงค์ โดยการศึกษาของอภิธาน สมใจ ได้ให้รายละเอียด
ว่า “……ตุงสามหาง มีลักษณะคล้ายกับคน ส่วนล่างตัดเป็นแฉกสามแฉกหรือสามหาง เป็นธง
ปักไว้ที่ข้างโลงศพ” (อภิธาน สมใจ, 2541) จากนั้นได้สรุปความจากค าอธิบายเรื่องตุงของ
ศาตราจารย์แสง มนวิทูร ไว้ว่า“.......ในการน าศพไปปา่ชา้ ใช้ตุงยาว 1 ศอก ท าเหมือนรูปคน 

ถือน าศพ ตุงศพนี้ท าด้วยกระดาษสา..เนื่องด้วยพิธีศาสนาถือว่าได้บุญแรงหรือท าอุทิศให้
ผู้ตาย....” โดยค าบรรยายภาพประกอบของอภิธาน สมใจเขียนว่า “ตุง 3 หาง รูปเทวดา” 
แสดงให้เห็นว่า อภิธาน สมใจ ตีความว่าตุงสามหางในที่นี้คือ ตัวแทนเทวดา ส่วนนักวิชาการ
ท่านอื่นได้ตีความตุงสามหางไว้เช่นกัน ตัวอย่างเช่น เบญจพล ประณีตศิลป์ กล่าวว่า 

“จากลักษณะตัวตุงที่เหมือนเทวดา เชื่อว่า เป็นสัญลักษณ์แทนเทวดาเพื่อน าทาง
ดวงวิญญาณผู้ตายไปสู่สวรรค์ เกิดจากความเชื่อที่ว่า เมื่อคนตายไปแล้วดวงวิญญาณจะไปสู่
สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ เพื่อไปกราบพระเกศแก้วจุฬามณี...” (เบญจพล สิทธิประณีต, 2549) 
ส่วนการศึกษาของมณี พยอมยงค์ กล่าวว่า ตุงสามหางเป็นเครื่องหมายของเทพยดาบน
สวรรค์ โดยอ้างถึงพระธรรมบทเรื่องมัฏฐกุณทรี ภาค1 (มณี พยอมพงค์, 2548) และปรากฏ
ในอานิสงส์ล้างคาบในฐานะเครื่องบูชาศพ ซึ่งเป็นความแนวคิดสองประการที่แตกต่างกัน 

ระหว่างตุงสามหางที่หมายถึงตัวแทนของเทวดากับการใช้เป็นเครื่องสักการะศพ ที่น่าสนใจ



172 
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุดรธานี                                          
UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCE  

 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 |  Vol.10 No.2 July – December 2021 

คือ ศาตราจารย์แสง มนวิทูร เรียกตุงสามหางว่า ตุงศพและไม่ได้ตีความว่าเป็นตัวแทนเทวดา
เหมือนกับนักวิชาการท่านอื่นๆ หากแต่ระบุว่า เป็นการอุทิศให้แก่ผู้ตาย ซึ่งในประเด็นนี้  
ผู้ศึกษาเห็นด้วยว่า ทั้งตุงสามหาง จัดเป็นเครื่องอุทิศแก่ผู้ตาย ในลักษณะเดียวกับการสร้าง
พระพุทธรูปที่มักมีจารึกชื่อผู้สร้างถวายไว้ที่ฐาน ที่ปรากฏมาแล้วในพระพุทธรูปล้านนากลุ่ม
หนึ่ง ที่มีค าอุทิศถวายมักกล่าวถึงผู้สร้าง วัตถุประสงค์ของการถวาย เช่น เพื่อให้ถึงนิพพาน
หรือให้พบพระศรีอาริยเมตไตรย (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2556) บางครั้งเราจึงพบว่า บนตัวตุง
สามหาง อาจเขียนชื่อผู้ตายหรือรูปตัวเปิ้งประจ าปีเกิดของผู้ตายไว้ด้วย ด้วยเจตจ านงในการ
อุทิศให้กับผู้ตาย มากกว่าจะเป็นการสื่อความหมายถึงการแทนตัวผู้ตาย ท าให้บุคคลผู้มา
สักการะศพ จดจ าได้ง่ายดังที่มีความเข้าใจกัน ในปัจจุบัน หลังจากการใช้งานเสร็จแล้วจะ
แขวนทิ้งไว้ใกล้ป่าช้า โดยไม่น ากลับมาบ้านผู้ตาย ด้วยถือว่าเป็นของที่ใช้ในงานอวมงคล  
(พรทิพย์ เนตรทิพย์, สัมภาษณ์, 1 ตุลาคม 2561) 

ในด้านเอกสาร พบการกล่าวถึงตุงสามหาง ในฐานะตุงน าหน้าขบวนศพในวรรณกรรม
เวสสันดรชาดก ฉบับสร้อยสังกร งานวรรณกรรมในพุทธศตวรรษที่ 25 บรรยายถึงขบวนแห่ศพ
ของชูชกในกัณฑ์มหาราชไว้ว่า “ผู้ปาดเบี้ยวหื้อด้งไฟ เขาร่ าไรโศกต้อง พร่องก็ฟ้อนด าสาผส 
ฝูงหลังขดหื้อถือตุง ฝูงเป็นลุงหื้อถึงช่อ.....” (พระธรรมราชานุวัตร, 2508) ทั้งนี้วรรณกรรม
เวสสันดรชาดก ฉบับสร้อยสังกรเป็นที่นิยมมากในปลายพุทธศตวรรษที่ 25 รวมทั้งคัมภีร์ 
ใบลานเร่ืองอานิสงส์ล้างคาบที่กล่าวถึงตุงสามหางเป็นเครื่องสักการะศพนั้น เป็นการสะท้อน
ภาพคติความเชื่อ ที่ใช้ตุงสามหางในงานอวมงคลแล้วในพุทธศตวรรษที่ 25 

ตุงไจยที่ใช้เป็นพุทธบูชาในฐานะเครื่องสักการะ (ในรูปที่2 ) 
ตุงในภาพพระบฏที่พบที่กรุฮอด ลักษณะคล้ายตุงไจย ซึ่งมักแขวนตามสิ่งปลูกสร้าง

ที่ท าการเฉลิมฉลอง (ปอยหลวง) หรือปักไว้หน้าวัดมีอานิสงส์มาก (สงวน โชติสุขรัตน์, 2553) 
ตุงไจย มักท ารูปแบบที่เรียบง่าย ใช้ไม้ไผ่เหลาเป็นล าเล็กสอดแทนเส้นพุ่ง สลับเป็นขั้นๆ หรือ
อาจเป็นการทอผสมการถัก บางครั้งอาจมีแม่ลายรูปช้างหรือพระธาตุ เพียง1-2 แม่ลาย  
มักปักไว้ในงานเทศกาลงานบุญส าคัญทางพุทธศาสนาและใช้ภายนอกอาคารมากกว่าภายใน
วิหาร เป็นเครื่องหมายแห่งมงคลและความรื่นรมย์ยินดี แต่ขณะเดียวกันก็มีความเชื่อว่าการ
ถวายตุงไจย จะช่วยใหว้ิญญาณบรรพบุรุษรอดพ้นจากการตกสู่นรกได้ด้วยเช่นกัน  

ส าหรับความเชื่อเกี่ยวกับเรื่องกุศลจากการบูชาพระธาตุด้วยตุงนั้น ปรากฏในอรรถ
กถามัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ เทวฑูตสูตร สุญญตาวรรค ความว่า “...ทมิฬนั้นได้บูชาอา



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุดรธานี                                          
UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCE 

173 

 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 |  Vol.10 No.2 July – December 2021 

กาสเจดีย์ใกล้สุมนคีรีวิหารด้วยแผ่นผ้าแดง ต่อมาเขาบังเกิดใกล้อุสสทนรก พอได้ยินเสียง
เปลวไฟเท่านั้น จึงระลึกถึงแผ่นผ้าที่ตนบูชาไว้เขาจึงได้ไปเกิดในสวรรค์ แม้อีกคนหนึ่งเมื่อ
ถวายผ้าสาฎกเนื้อหยาบแก่ภิกษุหนุ่มผู้เป็นบุตรก็ได้วางไว้แทบเท้า ในเวลาใกล้ตาย เขาจะถือ
นิมิตรว่า ปฏะ ปฏะ แม้เขาก็บังเกิดใกล้อุสสทนรก ครั้นระลึกถึงผ้าสาฎกนั้นเพราะเสียง 
เปลวไฟ ก็ได้เกิดในสวรรค์....” (พระพุทธโฆสเถระ, 2552) จากข้อความในอรรถกถา สะท้อน
ความคิดสองประการด้วยกันคือ การบูชาพระธาตุด้วยตุงนั้นเป็นมงคลและเป็นกุศล ใน
ขณะเดียวกันยังมีอานิสงส์ช่วยให้พ้นจากการตกนรกได้ด้วย 

ส่วนหลักฐานทางศิลปกรรม การบูชาพระธาตุเจดีย์ ปรากฏหลักฐานในงานจิตรกรรม
หลายแห่ง เช่น ลายค าวิหารวัดปราสาท อ.เมือง จ.เชียงใหม่ (รูปที่ 6) ก าหนดอายุได้ในกลาง
พุทธศตวรรษที่ 24 (สุรพล ด าริห์กุล, 2544) ส่วนในภาพพระบฏวัดปงสนุก (รูปที่ 7 (ก)) 
ก าหนดอายุไว้ราวพุทธศตวรรษที่ 25 (ชาญคณิต อาวรณ์อาวรณ์, 2556) ปรากฏรูปธงบูชาบน
เสาหงส์สองข้างพระเจดีย์จุฬามณี เหมือนกับการแขวนตุงเป็นคู่บนเสารูปหงส์ในรูปจิตรกรรม
เจดีย์จุฬามณี (แบบพม่า) ในฉากพระเนมีราชทรงราชรถเยี่ยมนรกและสวรรค์ที่วิหารวัดภูมินทร์ 
ซึ่งถูกก าหนดอายุไว้ในต้นพุทธศตวรรษที่ 25 (ภาณุพงษ์ เลาหสม, 2541) (รูปที่ 7 (ข)) จึงอาจ
กล่าวได้ว่า ตุงไจยนั้นเป็นของมงคลสืบมาจนปัจจุบัน 

 

 
 

รูปที่ 6 ลายค าวิหารวัดปราสาท อ.เมือง จ.เชียงใหม่ 



174 
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุดรธานี                                          
UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCE  

 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 |  Vol.10 No.2 July – December 2021 

   
(ก)                                    (ข) 

 

รูปที่ 7 (ก) ตุง ในภาพพระบฏวดัปงสนุก จ.ล าปาง 
(ข) รูปจิตรกรรมเจดีย์จุฬามณ ีวิหารวัดภูมินทร ์ด้านผนงัทิศตะวันตก 

 
นอกจากนี้ยังปรากฏอีกหลายตัวอย่างในลักษณะต านาน เช่นการบูชาพระธาตุใน

ต านานพระธาตุดอยตุง รวมทั้งข้อความที่ปรากฏในต านานอีกหลายฉบับล้วนกล่าวถึงธงปฎาก
หรือตุงไจยในฐานะเครื่องบูชาอันเป็นมงคล ใช้สักการะบูชาพระบรมสารีริกธาตุหรือพระพุทธรูป
เป็นส่วนมาก นอกจากนี้ ยังพบหลักฐานตุงในความหมายแห่งความเป็นมงคล ในสถาปัตยกรรม
ที่วิหารวัดภูมินทร ์อ.เมือง จ.น่านซึ่งก าหนดอายุในราวต้นพุทธศตวรรษที่ 25 โดยวินัย ปราบริปู
ให้ความเห็นว่า “ส่วนเสาหล่อสองต้นข้างประตูทั้งสี่ด้านเสมือนท าหน้าที่รองรับหน้าบันผนัง
ด้านนอก ออกแบบลวดลายตกแต่งลักษณะเป็นแถบห้อยจากบัวหัวเสา สะท้อนให้เห็นถึง
วัฒนธรรมการห้อยตุงประดับอาคารของชาวล้านนา โดยช่างปั้นปูนท าลวดลายเลียนแบบตุงผ้า
ได้อย่างประณีตงดงาม” (วินัย ปราบริปู, 2552) 

 

 
 

รูปที่ 8 วิหารวัดภูมินทร์ อ.เมือง จ.น่าน 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุดรธานี                                          
UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCE 

175 

 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 |  Vol.10 No.2 July – December 2021 

ตุงไจยในฐานะเครื่องอุทิศแด่ผูต้าย 
เมื่อปีพุทธศักราช 2551 ตุงประเภทผ้าทอของชาวไตลื้อ ได้ถูกทอขึ้นเพื่อใช้เป็น

เครื่องประกอบในงานพระศพของสมเด็จพระเจ้าพี่นางเธอเจ้าฟ้ากัลยานิวัฒนา  กรมหลวง
นราธิวาสราชนครินทร ์โดยช่างทอชาวไตลื้อที่บ้านเก็ต อ.ปัว และบ้านทุ่งสุน อ.ทุ่งช้าง จ.น่าน  

น าโดยนางศดานนัท์ เนตรทิพย์ และนางศรีสวลัย ค ารังษี ปัจจุบันผืนต้นแบบแขวนอยู่ที่วิหาร
วัดภูเก็ต อ.ปัว จ.น่าน (รูปที่ 9) และได้ใช้เป็นแม่แบบให้กับตุงไตลื้อในช่วงทศวรรษที่ผ่านมา 
รูปแบบตุงที่ใช้ในงานพระศพ เป็นตุงผ้าทอจากเส้นฝ้าย ขนาดความยาวผืนละ 5 เมตร กว้าง 
50 เซนติเมตร ทอด้วยเทคนิคการขิด แสดงแม่ลายรูปปราสาทแบบต่างๆ กัน ประกอบด้วย
ลายปราสาทตั้งบนเรือเป็นลายประธาน ยอดบนสุดเป็นรูปนกยูงคู่หนึ่ง และประดับลายดอก
แก้วดอกจัน มีช้างแบกอยู่ที่ด้านล่าง ส่วนด้านล่างสุดเป็นลวดลายที่เรียกว่าลายน้ าไหล แขวนที่
เสาหงส์รอบบริเวณมณฑลพิธีท้องสนามหลวง ในฐานะเครื่องอุทิศถวาย 

 

    
 

รูปที่ 9 ตุงต้นแบบ เทคนิคการขิด ที่วิหารวัดภูเก็ต อ.ปัว จ.น่าน 
 

เป็นที่น่าสังเกตว่า ตุงที่ใช้ถวายที่หน้าพระประธานในพระวิหาร ตุงรูปปราสาทเป็น
รูปแบบที่พบมากที่สุดในเขต จ.พะเยา และ จ.น่านโดยเฉพาะในกลุ่มคนไตลื้อ มักปรากฏการ
เขียนชื่อและค าอุทิศไว้ที่ชายตุง หรือในกรณีท าเป็นบุญกุศลให้แก่ตนเองในภายหน้ามักเขียนว่า 



176 
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุดรธานี                                          
UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCE  

 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 |  Vol.10 No.2 July – December 2021 

ตานไว้ภายภาคหน้า โดยมีความเชื่อกันโดยทั่วไปว่าเป็นการสร้างบุญกุศลชนิดหนึ่งและปรารถนา
ให้ผู้ล่วงลับได้ไปสถิตยังวิมานในสวรรค์ 

ส าหรับประเพณีการถวายตุงในการตายครบ 100 วัน ยังปรากฏอยู่ในปัจจุบัน  
ในจังหวัดน่าน เช่น ที่วัดร้องแงและวัดต้นแหลง อ.ปัว จ.น่าน  

“การถวายตุง ในวันครบรอบวันตายครบ100วัน (หรือสามารถถวายได้จากนั้น
เล็กน้อย) โดยไม่จ ากัดรูปแบบ ขึ้นอยู่กับญาติของผู้ตายจะเห็นสมควรและขึ้นอยู่กับสถานะ
ทางการเงินของครอบครัวนั้นๆ”  (ธวัชชัย เนตรทิพย์, สัมภาษณ์, 1 ตุลาคม 2561) 

 
อภิปรายผล 

อาจกล่าวโดยสรุปได้ว่า ตุงทั้งสามประเภท ทั้งตุงเหล็กตุงทอง ตุงสามหาง และตุงไจย 
ในปัจจุบัน ล้วนถูกน าใช้ในงานอวมงคลทีเ่ก่ียวกับการตายด้วยกันทั้งสิน้ โดยจากหลักฐานทาง
ศิลปกรรมในช่วงก่อนพุทธศตวรรษที่ 24 นั้น ยังไม่ปรากฏหลักฐานว่าถูกน ามาใช้กับงาน
อวมงคล ต่อมาภายหลังจากความแพร่หลายของคัมภีร์ใบลานประเภทอานิสงส์ หลังพุทธ
ศตวรรษที่24 เป็นต้นมา เริ่มมีการคลี่คลายคติความเชื่อและการใช้งานมาเป็นเครื่องอุทิศแด่
ผู้ตายอย่างเด่นชัดขึ้น ทั้งนี้คัมภีร์ใบลานประเภทอานิสงส์ จึงอาจเป็นปัจจัยส าคัญในการ
ก าหนดหน้าที่การใช้งานตุงประเภทต่างๆ อีกทั้งท าหน้าที่คล้ายเอกสารรองรับความเชื่อทาง
พุทธศาสนาและสนับสนุนประเพณีและพิธีกรรมท้องถิ่น อย่างไรก็ดี จากคติความเชื่อที่ปรากฏ
อยูแ่สดงให้เห็นว่า ตุงนั้นยังอยู่ในฐานะเป็นวัตถุที่เป็นมงคล แม้จะถูกใช้ในงานอวมงคลก็ตาม  
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมศิลปากร. (2515). ค าให้การชาวกรุงเก่า ค าให้การขุนหลวงหาวัดและพระราช

พงศาวดารกรุงเก่า ฉบับหลวงประเสริฐอักษรนิติ์. พระนคร: ส านักพิมพ์คลังวิทยา.  
กรมศิลปากร. (2515). สมบัติศิลปจากบริเวณเขื่อนภูมิพล. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ท่าพระจันทร์.  
ชาญคณิต อาวรณ์อาวรณ์ . (2556). เวสสันดรชาดก: จิตรกรรมกับสังคมล้านนา . 

วิทยานิพนธ์ปริญญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี 
มหาวิทยาลัยศิลปากร. 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุดรธานี                                          
UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCE 

177 

 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 |  Vol.10 No.2 July – December 2021 

ดิ ครอคโค และ เวอร์จิเนีย แมคคีน. (2555). รอยพระพุทธบาท พระพุทธเจ้า5พระองค์ 
ในภัททกัปป์นี้ ตามกรอบความคิดแบบสิงหล-สยาม (สมหวัง แก้วสุฟอง, ผู้แปล). 
กรุงเทพฯ: มูลนิธิพิริยะ ไกรฤกษ์. 

ทวี สว่างปัญญากูร. (2527). ต านานเมืองยอง. เชียงใหม่: ทรัพย์การพิมพ์. 
ธวัชชัย เนตรทิพย์. (2561, 1 ตุลาคม.) ราษฎร, บ้านเก็ต อ.ปัว จ.น่าน. สัมภาษณ์. 
นันทนา ชุติวงศ์. (2533). รอยพระพุทธบาทในศิลปะเอเชียใต้และเอเชียอาคเนย์. กรุงเทพฯ: 

เมืองโบราณ. 
พรทิพย์ เนตรทิพย์. (2561, 1 ตุลาคม). ราษฎร, บ้านเก็ต อ.ปัว จ.น่าน. สัมภาษณ์. 
เบญจพล สิทธิประณีต. (2549). ตุง. เชียงใหม่: นพบุรีการพิมพ์. 
พระเทพวัชรธรรมาภรณ์ สุรพงส์ จานวโร. (2540). มงคล108ในรอยพระพุทธบาท (อรรถกถา 

พุทธปาทลกขณ). กรุงเทพฯ: ส านักราชเลขาธิการ. 
พระธรรมราชานุวัตร. (2508). มหาชาติภาคพายัพ ส านวนเอก สร้อยสังกร. เชียงใหม่:  

สังฆการพิมพ์. 
พระพุทธโฆสเถระ. (2552). อรรถกถาภาษาไทย พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ 

ปปัญจสูทนี. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาสิงค์ค า รักษ์ป่า. (2543). การศึกษาวิเคราะห์คัมภีร์อานิสงส์ล้านนา. วิทยานิพนธ์

ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาภาษาและวรรณคดีล้านนา มหาวิทยาลัย 
เชียงใหม.่ 

ภาณุพงษ์ เลาหสม. (2541). จิตรกรรมฝาผนังล้านนา. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ. 
มณี พยอมพงค์. (2548). ประเพณีสิบสองเดือนล้านนาไทย. เชียงใหม่: ส.ทรัพย์การพิมพ์. 
วินัย ปราบริปู. (2552). วัดภูมินทร์ สิริศิลปกรรมมหาสมบัติแห่งเมืองน่าน. กรุงเทพฯ:  

เซ็นจูรี ่21. 
ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2556). พระพุทธรูปในประเทศไทย รูปแบบ พัฒนาการและความเชื่อ

ของคนไทย. กรุงเทพฯ: ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัย
ศิลปากร. 

ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2556). ศิลปะล้านนา. กรุงเทพฯ: ศิลปวัฒนธรรม. 
สงวน โชติรัตน์. (2553). ประเพณีไทยภาคเหนือ. พิมพ์ครั้งที่ 3. นนทบุรี: ศรีปัญญา. 



178 
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุดรธานี                                          
UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCE  

 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 |  Vol.10 No.2 July – December 2021 

สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. (2549). อานิสงส์ล้านนา การปริวรรตและสาระ 
สังเขป. เชียงใหม่: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.   

สันติ เล็กสุขุม. (2555). ศิลปะภาคเหนือ หริภุญชัย-ล้านนา. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ:  
เมืองโบราณ. 

สันติ เล็กสุขุม และ กมล ฉายาวัฒนะ. (2524). จิตรกรรมฝาผนังอยุธยา. กรุงเทพฯ:  
ไทยคดีศึกษา. 

สุรพล ด าริห์กุล. (2544). ลายค าล้านนา. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ. 
แสวง มะละแซม. (2538). ประวัติศาสตร์ท้องถิ่นคนยองย้ายแผ่นดิน: การเคลื่อนย้ายและ

การตั้งถิ่นฐานของคนยองในเมืองล าพูน( พศ.2348-22445). กรุงเทพฯ: มูลนิธิ 
เจ เอช ดับเบิ้ล ยู ทอมป์สัน. 

อภิธาน สมใจ. (2541). งานศพล้านนา: ปราสาทนกหัสดีลิงค์สู่ไม้ศพ. เชียงใหม่: กลางเวียง
การพิมพ.์ 

อานุภาพ นันติ. (2562, 13 เมษายน). ราษฎร, อ.พาน จ.เชียงราย. สัมภาษณ์. 
Munier, C., & Aung, M. (2007). Buddhist Murals V1. Bangkok: White Lotus. 

 


