
วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  83 

การศึกษาคนไทในรัฐอัสสัม อินเดีย: จากแนวคิด “รากเหง้าดั้งเดิม” 
สู่ “ชาตินิยมเชิงเชื้อชาติ” และ “การณ์ก าหนดทางชาติพันธุ์”1 

The Study of the Tai peoples in Assam State, India: From 
“Primordialism” to “Racist nationalism” and “Situational ethnicity” 

ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.พิเชฐ สายพันธ์  
คณะสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 

Pichet Saiphan, Ph.D.  
Faculty of Sociology and Anthropology, Thammasat University 

บทคัดย่อ 

นักวิชาการไทยเริ่มให้ความสนใจต่อการศึกษาคนไทกลุ่มต่าง ๆ และคนไทใน
รัฐอัสสัม ประเทศสาธารณรัฐอินเดีย มาอย่างยาวนานต้ังแต่ทศวรรษ 2440 โดยมี
พื้นฐานจากความคิด “รากเหง้าด้ังเดิม” (primordialism) ท่ีอธิบายก าเนิดของคน
ไทร่วมกันก่อนแยกย้ายมาตั้งถิ่นฐานในท่ีต่าง ๆ ในปัจจุบัน นับต้ังแต่ พ.ศ.2482 เป็น
ช่วงเวลาที่ความคิดว่าด้วย “เชื้อชาติไท” (Tai Race) ก าลังมีบทบาทส าคัญในแวดวง
วิชาการจากผลงานชิ้นส าคัญเรื่อง “The Tai Race: Elder brother of the 
Chinese” ของวิลเลียม ดอดด์ เป็นผลให้รัฐบาลไทยในขณะนั้นน ามาสร้างเป็น
นโยบายชาตินิยมเชิงเชื้อชาติ (racist nationalism) เปิดโอกาสให้นักวิชาการจาก
ประเทศไทยได้เดินทางเข้าไปบุกเบิกการศึกษากลุ่มชาติพันธุ์ไทในรัฐอัสสัม ประเทศ
อินเดีย จนถึงทศวรรษ 2520 บรรยากาศของวงการไทยศึกษา (Thai Studies) ท า
ให้ความร่วมมือทางวิชาการระหว่างนักวิชาการไทยและนักวิชาการจากอินเดียได้
พัฒนาอย่างใกล้ชิด มีผลให้การศึกษากลุ่มชาติพันธุ์ไทในประเทศอินเดียเปิดประเด็น
อย่างกว้างขวางขึ้นและพัฒนาสู่แนวคิด “การณ์ก าหนด” ทางชาติพันธุ์ (situational 
ethnicity) ซึ่งให้ความสนใจต่อเงื่อนไขการเปลี่ยนแปลง การปรับตัว ความขัดแย้ง 
องค์กร บริบททางการเมือง ฯ วิเคราะห์ร่วมกับสภาวการณ์ต่าง ๆ และส่งผลให้เกิด



84  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

ความเคลื่อนไหวในกระบวนการฟื้นฟูทางวัฒนธรรมและสภาวะชาติพันธุ์ของบรรดา
คนไทกลุ่มต่าง ๆ ในประเทศอินเดียอย่างเป็นระบบและเป็นวงกว้างมาจนถึงปัจจุบัน  

ค าส าคัญ: รากเหง้าด้ังเดิม ชาตินิยมเชิงเชื้อชาติ การณ์ก าหนดทางชาติพันธุ์  
 คนไทในอินเดีย  



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  85 

Abstract 

Scholars from Thailand have been paid attention to the study of 
the Tai peoples in Assam State, India since 1890s, which based on 
"primordialism" when they described history from the same origin of 
any Tai people in each region outside Thailand. In 1923, the idea of 
"Tai Race" became popular according to the work of William Clifton 
Dodd on "The Tai Race: Elder brother of the Chinese. It also influenced 
on Thailand Government that shaped the idea to "racist nationalism" 
which sought out Tai origin, language and culture. After 1978, the 
cooperation between scholars from Thailand and India was growing 
up. More studies were opened to the issues of history, literature, belief 
system, cultural and social change, and political context. This moved 
forward to the idea of "situational ethnicity", consequently the process 
of cultural revitalization of the Tai in India has been an issue of 
interest. 

Keywords: Primordialism, Racist Nationalism, Situational Ethnicity,  
  Tai Peoples in India 



86  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

เกริ่นน า 

รัฐอัสสัม ประเทศสาธารณรัฐอินเดีย ตั้งอยู่ทางทิศตะวันออกเฉียงเหนือ
ของอินเดียและมีพ้ืนที่ชายแดนทางตะวันออกต่อเนื่องกับดินแดนตอนบนของ
ภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ เป็นรัฐที่มีกลุ่มชาติพันธุ์ไทกลุ่มต่าง ๆ อาศัยอยู่
หลายกลุ่ม ที่เป็นที่รู้จักกันดีคือกลุ่มคนไทอาหมซึ่งมีประวัติการเคลื่อนย้ายไปจาก
ตอนบนของพม่าที่เป็นเขตติดต่อกับประเทศจีนไปสู่บริเวณลุ่มน้ าพรหมบุตรใน
รัฐอัสสัมของอินเดีย ตั้งแต่ พ.ศ.1771 หรือเกือบแปดร้อยปีมาแล้ว (Gait, Edward 
A., Sir 1906) นอกจากนั้นยังมีกลุ่มคนไทกลุ่มอ่ืนที่เคลื่อนย้ายเข้าไปตั้งถิ่นฐานใน
เวลาต่อมา เช่น ไทพาเก่ ไทค าตี่ ไทค ายาง ไทอ่ายตอน ไทตูรุง และไทนอรา 
ซึ่งภายหลังได้กระจายตัวตั้งถิ่นฐานในรัฐอื่น  ๆ นอกเหนือจากรัฐอัสสัม เช่น 
รัฐอุรุนาจาลประเทศ เป็นต้น คนไทกลุ่มต่าง ๆ เหล่านี้มีจ านวนประชากรรวม
แล้วมากกว่าสองล้านคนในประเทศอินเดีย  

กล่าวได้ว่านักวิชาการจากตะวันตกโดยเฉพาะนักวิชาการในสมัยเจ้าอาณา
นิคมได้มีบทบาทต่อการศึกษาค้นคว้าเรื่องคนไทในพ้ืนที่ต่าง ๆ อย่างกว้างขวาง
และเป็นระบบ เป็นแนวทางส าคัญที่ท าให้นักวิชาการในประเทศไทยได้สร้าง
ค าอธิบายเหล่านี้ตามมา มีการรวบรวมข้อมูลเอกสารจากท้องถิ่นร่วมกับเอกสารที่
ชาวตะวันตกค้นคว้าไว้เป็นพ้ืนฐานและได้เกิดการเขียนประวัติศาสตร์ไทยแบบใหม่
ที่แตกต่างจากการเขียนประวัติศาสตร์พงศาวดารเดิม ๆ ซึ่งอิงอยู่กับเมืองส าคัญ
เมืองใดเมืองหนึ่งหรือตระกูลผู้ปกครองตระกูลใดตระกูลหนึ่ง เป็นการเริ่มต้นงาน
เขียนประวัติศาสตร์ชนชาติไทยที่พยายามรวบรวมค าอธิบาย “คนไทย” จากพ้ืนที่
ต่าง ๆ เข้าด้วยกัน อันเป็นที่มาของการศึกษาชนชาติไทยและกลุ่มชาติพันธุ์ไทกลุ่ม
ต่าง ๆ ในวงการไทยศึกษา (Thai Studies) ซึ่งได้เติบโตในเวลาต่อมา อย่างไรก็
ตามในบทความนี้ผู้เขียนจะได้เสนอข้อสังเกตให้เห็นแนวคิดส าคัญที่นักวิชาการ
ไทยใช้เป็นพ้ืนฐานต่อการศึกษากลุ่มชาติพันธุ์ไทในรัฐอัสสัม ของอินเดีย ซึ่งส่วน
ใหญ่เป็นงานศึกษาชาวไทอาหม เพ่ือท าความเข้าใจร่วมกับบริบททางสังคมในแต่
ละช่วงเวลาที่มีผลต่อพัฒนาการทางความคิดของนักวิชาการไทยต่อประเด็นนี้ 



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  87 

“รากเหง้าดั้งเดิม” (primordialism) และภูมิหลังประวัติศาสตร์ร่วมแห่ง 
“พงศาวดารไทย” 

ความสนใจของนักว ิชาการไทยในการศึกษากลุ ่มคนไทที ่อาศัยอยู ่ใน
ดินแดนต่าง ๆ อย่างกว้างขวางไปจนถึงบริเวณที่ตั ้งถิ ่นฐานของกลุ ่มคนไทใน
รัฐอัสสัม อินเดีย เริ่มปรากฏให้เห็นภายใต้ค าอธิบายที่มาเชิงประวัติศาสตร์ของ
ไทยซึ่งในเวลานั้นเรียกกันว่า “พงศาวดารไทย” ดังที่ปรากฏในงานค้นคว้าของ
พระยาประชากิจกรจักร์  (แช่ม บุนนาค) ได้ค้นคว้าและเรียบเรียงเรื่อง 
“พงศาวดารโยนก” ลงพิมพ์ไว้ในสมุดหนังสือพิมพ์วชิรญาณในปี ร.ศ.117 และ 
ร.ศ.118 (พ.ศ.2441–2442) ต่อมาท่านได้รวมพิมพ์เป็นเล่มเพ่ือจ าหน่ายเผยแพร่
ใน พ.ศ.2450 ได้อธิบายว่า “เรื่องต านานโยนกนี้ เป็นเรื่องพงศาวดารไทยในฝ่าย
เหนือซึ่งเกี่ยวเนื่องกับเรื่องต้นพระราชพงศาวดารสยาม” เนื้อความกล่าวถึงนาม
ประเทศแว่นแคว้นทั้งหลาย ในบรรดาที่ตั้งเหล่านั้นปรากฏชื่อ “ประเทศอาซัม 
และมณีปุระ” อันเป็นส่วนหนึ่งของค าอธิบายว่าด้วย “ไทยแยกมาตั้งนครมาข้าง
ใต”้ ว่าประมาณในช่วงก่อนจุลศักราช 20 ปี จนถึงจุลศักราช 296 ปี พวกคนไทย
ได้แยกออกเป็นเอกราชหลายมณฑล หนึ่งในนั้นเรียกว่า “แว่นแคว้นเวสาลีหลวง 
คืออาซัมเหนือหรือมณีปุระมณฑลหนึ่ง” ซึ่งปัจจุบันอยู่ในเขตประเทศอินเดีย  
ท่านได้มีความเห็นต่อการแบ่งประเภทชนชาติไทยเป็นกลุ่มต่าง ๆ ตั้งแต่ในจีน 
ตังเกี๋ย ลาว พม่า มาจนถึงในลุ่มน้ าพรหมบุตรที่ท่านเรียกกลุ่มนี้เป็นการเฉพาะว่า 
“พวกไทยหลวง ที่เรียกว่าอาซัมขัมตีกระแซ อันอยู่ค่อนข้างแม่น้ าพรหมาบุตรา 
มีพากย์ภาษาติดต่อกันกับพราหมณ์และธิเบต ควรเรียกว่าไทยพราหมณ์หมู่หนึ่ง 
ว่าโดยผสมกันคงเป็นดังที่กล่าวนี้ ถ้าว่าโดยกิริยาที่อพยพ ไทยจีนแยกลงมาเป็น
ไทยพม่าไทยแกวและไทยพราหมณ์อันมาทางธิเบต แล้วไทยจีนกับไทยพม่าแยก
มาเป็นไทยเชียง ฝ่ายไทยแกวแยกลงมาเป็นไทยเวียง แล้วจึงไทยเชียงกับไทยเวียง
ลงมาเป็นไทยขอมหรือไทยใต้ในปัจจุบันนี้” (ประชากิจกรจักร์, 2507: 31-32) จะ
เห็นได้ว่าค าอธิบายชุดนี้แสดงความคิดว่าคนไทยกลุ่มต่าง  ๆ เหล่านี้มาจาก
แหล่งก าเนิดร่วมกันก่อนที่จะอพยพโยกย้ายลงมาทางใต้ แล้วจึงแยกย้ายออกเป็น



88  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

คนไทยกลุ่มต่าง ๆ ลงมาจนถึงกลุ่มที่ท่านเรียกว่าเป็นคนไทยขอมหรือคนไทยใต้
อาศัยในดินแดนมีชื่อว่าสยามซึ่งเป็นที่อยู่ของคนไทยปัจจุบัน ตามที่ท่านยืนยันว่า
เรื ่องค้นคว้านี้ “เป็นเรื ่องพงศาวดารไทยในฝ่ายเหนือซึ่งเกี่ยวเนื่องกับเรื ่องต้น
พระราชพงศาวดารสยาม”  

เรื่องราวของคนไทยในรัฐอัสสัมของอินเดีย จากงานศึกษาค้นคว้าชิ้นแรก ๆ 
ว่าด้วยคนไทยกลุ่มต่าง ๆ ดังเช่น พระยาประชากิจกรจักร์ (แช่ม บุนนาค) ท่านได้
จัดให้กลุ่มคนไทยในรัฐอัสสัม (อาซัม) เป็นส่วนหนึ่งของ “ไทยหลวง” ซึ่งก็
หมายถึง “ไทยใหญ่” หรือ “เงี้ยว” หรือ “ชาน” ต่อมากรมหมื่น (ยศขณะนั้น) 
นราธิปประพันธ์พงศ์อธิบายความไว้ในปี พ.ศ.2456 ในคราวที่เรียบเรียงหนังสือ 
“พงศาวดารไทยใหญ่” ความว่า “ไทยใหญ่หรือเงี้ยวที่เรียกตัวเองว่าไทยหลวงหรือ
ไทยค าตี่เป็นต้น แต่ฝรั่งเรียกตามพม่าว่าชานก็เป็นไทยจ าพวกหนึ่ง” ภายหลังได้
ยกไปตั้งถิ่นฐานในที่ต่าง ๆ รวมถึง “เมืองเวสาลีหลวงหรืออาซัม” ท่านย้ าให้เห็น
ว่าคนไทยเหล่านี้ “ก็เป็นมนุษย์ชาติไทย ร่วมชาติกับไทยเราชาวสยามมาแต่ครั้งดึก
ด าบรรพ์ ...เป็นชาติไทยด้วยกัน ร่วมสายโลหิตปฐมางกูรมูลชาติอันเดียวกัน น่า
ไทยเราจะรู้ เรื่องราวเค้าเงื่อนของชาติประยูรญาติไทยด้วยกันไว้ ” (นราธิป
ประพันธ์พงศ์, พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระ, 2505: ค าน า)  

ค าอธิบายภูมิหลังทางประวัติศาสตร์ของคนไทยอาหมว่ามีที่มาร่วมกับคน
ไทยใหญ่และสัมพันธ์เชื่อมโยงต่อเนื่องกับคนไทยกลุ่มอ่ืน ๆ ได้สะท้อนให้เห็น
แนวคิดที่ให้ความส าคัญต่อ “รากเหง้าดั้งเดิม”2 (primordialism) ได้เป็นอย่างดี 
การอธิบายว่าคนไทยกลุ่มต่าง ๆ มีประวัติศาสตร์ก าเนิดร่วมกันมาอย่างยาวนานมี
ความส าคัญมากในบริบททางสังคมช่วงเวลานั้น คือในทศวรรษที่ 2440–2450 ที่
พยายามสร้างความรู้ว่าด้วยเรื่องของคนไทยกลุ่มต่าง ๆ ให้มีความเป็นมาร่วมกัน
และสืบเนื่องมาถึงคนไทยชาวสยามอันตั้งรัฐอยู่ที่ลุ่มน้ าเจ้าพระยา ศาสตราจารย์ 
สายชล สัตยานุรักษ์ ได้อธิบายบริบททางสังคมในช่วงเวลานั้นว่ามีผลต่อการสร้าง
ความหมายของ “ชาติไทย” และ “ความเป็นไทย” ในสมัยพระบาทสมเด็จ
พระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว (สายชล สัตยานุรักษ์, 2557: 16-136) ว่าเป็นช่วงที่



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  89 

ก าลังบูรณาการการปกครองของรัฐไทยที่มีศูนย์กลางที่กรุงเทพฯ ร่วมกับดินแดน
ส่วนต่าง ๆ เข้าด้วยกัน การอธิบายพลเมืองในรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ในยุคนั้นก็
ได้มีความพยายามที่จะสร้างความหมายของพลเมืองให้เป็นคนไทยขึ้นมา โดยการ
รวมคนไทยจากท้องถิ่นต่าง ๆ เข้ามาเป็นหนึ่ งเดียวกับกรุงเทพฯ และให้
ความส าคัญต่อฐานะของคนไทยภายใต้ระบบการปกครองที่รวมศูนย์อ านาจเข้ามา
ที่ส่วนกลาง เพ่ือสร้างความเป็นเอกภาพ (unity) ของคนไทยร่วมกันภายใต้โครง
เรื่องของประวัติศาสตร์ที่มีรากเหง้าก าเนิดร่วมกัน ตอกย้ าส านึกของความเป็นชาติ
ไทยและความเป็นคนไทยด้วยกัน พร้อม ๆ กับการสร้างความเป็นอันหนึ่งอัน
เดียวกันของพลเมืองรัฐที่ต้องเผชิญหน้ากับการล่าอาณานิคมในช่วงเวลานั้นด้วย 

ความคิดแบบ “รากเหง ้าดั ้ง เด ิม”  นี ้เป ็นการให ้ความหมายของ
ประวัติศาสตร์ที่มีก าเนิดร่วมกันในฐานะเป็นลักษณะส าคัญที่จะเชื่อมโยงคน
ไทยกลุ่มต่าง ๆ เข้าด้วยกัน ได้มีอิทธิพลต่อการศึกษาเรื่องคนไทยกลุ่มต่าง  ๆ 
ต ่อ เนื ่องมา เป ็น เวลานาน ด ังที ่ป รากฏในงานชิ ้นที ่ม ีอ ิทธ ิพลส าค ัญต ่อ
การศึกษาประวัติศาสตร์ชนชาติไทยในระยะต่อมา เช่น งานของขุนวิจิตรมาตรา 
(สง่า กาญจนาคพันธ์) ที่เขียนหนังสือเรื่อง “หลักไทย” ในปี พ.ศ.2471 งานของ
พระยาอนุมานราชธนเรื่อง “เรื่องไทย-จีน” ใน พ.ศ.2478 และเรื่อง “เรื่องของ
ชาติไทย” ใน พ.ศ.2483 รวมถึงผลงานของหลวงวิจิตรวาทการที่เขียนเรื่อง 
“งานค้นคว้าเรื่องชนชาติไทย” ใน พ.ศ.2499 เหล่านี้ล้วนอาศัยพ้ืนฐานแนวคิด
รากเหง้าดั้งเดิมของคนไทยที่เคยมีอยู่ร่วมกัน และได้สร้างสรรค์ผลงานที่มีอิทธิพล
ต่อมาอย่างกว้างขวางและยาวนาน การให้ความหมายของประวัติศาสตร์ชนชาติ
ไทยที่มีก าเนิดร่วมกันยังคงเป็นกรอบความคิดพ้ืนฐานส าคัญที่ใช้เชื่อมโยงกลุ่มชาติ
พันธุ์ไท3 กลุ่มต่าง ๆ เข้าด้วยกัน ดังจะเห็นได้ว่าแม้แต่ในการทบทวนสถานภาพ
การศึกษาสังคมและวัฒนธรรมไทของนักวิชาการรุ่นต่อ ๆ มา เช่น บทความ 
“สถานภาพการว ิจ ัยพ ัฒนาการทางส ังคมและว ัฒนธรรมไทใหญ่” ของ 
ศาสตราจารย์ ดร.อานันท์ กาญจนพันธ์ (2538: 7-17) เช่นเดียวกับ ศาสตราจารย์ 
ดร.สมพงศ์ วิทยศักดิ์พันธุ์ (2542: 4-5, 178-179) ทบทวน “การศึกษาประวัติศาสตร์



90  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

สังคมและวัฒนธรรมชนชาติไท” ก็ยังยืนยันถึงความส าคัญของประวัติศาสตร์ร่วม
ของชาวไทอาหมกับชาวไทกลุ ่มอื่น ๆ โดยเฉพาะเรื ่องราวที่มีประวัติศาสตร์
ร่วมกันจากเมืองในต านานชื่อเมืองฮีเมืองฮ า จนมาเป็นรัฐโบราณในลุ่มน้ ามาว 
คืออาณาจักรเมืองมาวหรือที่ชาวไทใหญ่เรียกว่าเมืองหมอกขาวมาวหลวงโกจ่ าปี 
(โกสัมพี) และได้ขยายอิทธิพลจนมีการตั้งถิ่นฐานแพร่กระจายเข้าไปถึงเขตเวสาลี
หรือแคว้นอัสสัมในปัจจุบัน ซึ่ งต่อมาได้ตั้งรัฐไทอาหมขึ้นในบริ เวณลุ่มน้ า
พรหมบุตรของอินเดีย ตามเรื่องราวที่ปรากฏในบันทึกอาหมบุราณจีของชาวไทอาหม 
งานค้นคว้าศึกษาเรื่องไทอาหมของกลุ่มนักวิชาการไทยจากประเทศไทยที่ผ่านมา
ในช่วงนี้ ศาสตราจารย์ ดร.ฉัตรทิพย์ นาถสุภา ได้ให้ความเห็นต่อแนวทางของ
การศึกษาที่ผ่านมาว่าเป็น “แนวทางการศึกษาแบบใหม่ คือ แบบประวัติศาสตร์
เปรียบเทียบ โดยเฉพาะการเปรียบเทียบระหว่างชนเผ่าไทด้วยกัน” และ “ควรศึกษา
ประวัติศาสตร์ไทอาหมในฐานะที่เป็นส่วนหนึ่งของประวัติศาสตร์วัฒนธรรมชน
ชาติไท” การใช้แนวทางการศึกษาประวัติศาสตร์เปรียบเทียบดังกล่าว ท่านก็มี
ความเห็นสอดคล้องกับแนวคิดรากเหง้าดั้งเดิมท่ีว่า “ขณะเดียวกันส าหรับชาวไทย
ประเทศไทย การค้นหารากวัฒนธรรมของชนชาติของเรา ก็ต้องพ่ึงชาวอาหมอยู่
มาก เพราะเราได้ก้าวมาเจริญมากแล้ว จนห่างไกลจากวัฒนธรรมดั้งเดิมในบาง
ด้าน” (ฉัตรทิพย์ นาถสุภา, 2538: 65-72)  

งานศึกษาทางด้านภาษาศาสตร์ได้ช่วยสนับสนุนแนวคิดรากเหง้าดั้งเดิม
ได้เป็นอย่างดีนอกเหนือจากงานศึกษาเชิงประวัติศาสตร์ข้างต้น ด้วยค าอธิบายที่
แสดงให้เห็นความสัมพันธ์ของวัฒนธรรมภาษาของบรรดาคนไทกลุ่มต่าง  ๆ ที่มี
พัฒนาการร่วมกันในทางภาษาศาสตร์เชิงประวัติว่าด้วยการอยู่ ในระบบตระกูล
ภาษาไทร่วมกัน การศึกษาค้นคว้าของ ศาสตราจารย์ ดร.บรรจบ พันธุเมธา ที่ได้
เดินทาง “ไปส ารวจและสอบภาษาไทยในอัสสัม” ด้วยตนเองในปี พ.ศ.2486 ได้
แสดงให้เห็นอย่างชัดเจนถึงข้อมูลและความรู้ทางภาษาศาสตร์ที่เชื่อมคนไทยอาหม
กับคนไทยในประเทศไทยด้วยระบบภาษาไทยร่วมกัน หลังจากนั้นท่านก็ยังได้
เดินทางไปอัสสัมอีกหลายครั้งจนถึง พ.ศ.2520 จากการเดินทางไปมายังรัฐอัสสัม



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  91 

เป็นเวลาหลายครั้ง ท าให้ท่านได้พบกับคนไทยกลุ่มต่าง ๆ ในรัฐอัสสัมอีก เช่น 
ไทยพ่าเก่ ไทยอ่ายตน (หรืออ่ายตอน ตามเสียงของเขา) และไทยตุรุง ได้ข้อมูลทาง
ภาษาของคนไทยกลุ่มอ่ืน ๆ เพ่ิมเติม ท่านจึงได้รวบรวมจัดท าไว้เป็นพจนานุกรม
ภาษาพ่าเก่–ไทย–อังกฤษ และพจนานุกรมภาษาอ่ายตอน–ไทย–อังกฤษ ในเวลา
ต่อมา (บรรจบ พันธุเมธา, 2526 และ นววรรณ พันธุเมธา, มมป.) ส่วนพจนานุกรม
ภาษาไทยอาหม-ไทย นั้น ศาสตราจารย์ ดร.ประเสริฐ ณ นคร ได้เป็นผู้จัดท า 
“พจนานุกรมไทยอาหม-ไทย” (ประเสริฐ ณ นคร, 2534) ในเวลาต่อมา งานของ
จิตร ภูมิศักดิ์ ที่ค้นคว้าเรื่องไทอาหม4 ได้พัฒนาต่อยอดความเข้าใจจากการศึกษา
ระบบภาษาของ ศาตราจารย์ ดร.บรรจบ พันธุเมธา ที่เริ่มไว้ก่อนหน้านั้น กล่าวคือ
จิตรได้พยายามอธิบายภาษาไทอาหมในฐานะที่เป็นวรรณกรรมและสนับสนุนให้
เกิดการศึกษาวรรณกรรมโบราณของกลุ่มคนไทยกลุ่มต่าง ๆ เปรียบเทียบเพ่ือท า
ความเข้าใจพัฒนาการทางภาษาร่วมกับพัฒนาการทางสังคมและวัฒนธรรม ใน
หนังสือเรื่อง “โองการแช่งน้ า และข้อคิดใหม่ในประวัติศาสตร์ลุ่มน้ าเจ้าพระยา” 
ซึ่งเรื่องนี้จิตรเขียนขึ้นในปี พ.ศ.2505 และตีพิมพ์เป็นครั้งแรกใน พ.ศ.2524 จิตร
ได้เขียนถึงบทที่ว่าด้วย “ลักษณะของไทยดั้งเดิม” โดยกล่าวถึงภาษาไทอาหมใน
ข้อวิเคราะห์ว่าด้วยค าเรียกผีและเทวดาดั้งเดิม เพ่ือเปรียบเทียบกับการใช้ค า
โบราณในระบบความเชื่อดังกล่าวของคนไทกลุ่มต่าง ๆ อย่างกว้างขวางขึ้น (จิตร 
ภูมิศักดิ,์ 2547: 67-99) ซึ่งก็ยังเห็นว่าความคิดแบบรากเหง้าดั้งเดิมที่ยึดโยงคนไท
กลุ่มต่าง ๆ เข้าด้วยกันนั้น ยังเป็นแนวคิดส าคัญท่ีจิตรเองก็ใช้อยู่ในช่วงนั้น  

งานศึกษา “ชนชาติไท” ในทางคติชนวิทยาได้เปิดให้เห็นการเปรียบเทียบ
ทางวัฒนธรรมระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ไทด้วยกัน แม้จะเห็นทิศทางการค้นคว้าใน
แนวนี้ภายหลังจากงานเชิงประวัติศาสตร์และภาษามาก่อนหน้านั้นก็ตาม ในกรณี
เรื่องราวทางคติชนของชาวไทยอาหมก่อนหน้านี้ปรากฏแทรกอยู่ในงานทาง
ประวัติศาสตร์และงานทางภาษา เช่นในหนังสือเรื่อง ไทย-จีน (2478) เรื่องของ
ชาติไทย (2483) ของพระยาอนุมานราชธน ซึ่งกล่าวถึงคติความเชื่อเรื่องขวัญของ
คนไทยกลุ่มต่าง ๆ รวมทั้งในหนังสือ กาเลหม่านไต (2526) ของศาสตราจารย์ ดร.บรรจบ 



92  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

พันธุเมธา ที่ได้แทรกเรื่องความเชื่อและคติพ้ืนบ้าน นิทาน ต านาน ของคนไทกลุ่ม
ต่าง ๆ ไว้ด้วย (ประคอง นิมมานเหมินห์, 2538: 267-278) ภายหลังมาจึงมีงาน
ศึกษาทางด้านคติชนเปรียบเทียบของคนไทกลุ่มต่าง ๆ ที่มีการรวบรวมข้อมูลและ
มีการวิเคราะห์อย่างเป็นระบบชัดเจนขึ้น ดังเช่นผลงานของ ศาสตราจารย์ ดร.ศิราพร 
ณ ถลาง ก็ได้อาศัยแนวคิดรากเหง้าดั้งเดิมจากลักษณะร่วมทางประวัติศาสตร์ที่มี
ก าเนิดร่วมกันนี้ว่า “ประวัติศาสตร์ไทอาหมจึงหมายถึงคนไทใหญ่ที่อพยพตาม
เจ้าหลวงเสือก่าฟ้า กษัตริย์ผู้ยิ่งใหญ่แห่งอาณาจักรเมา เข้าไปตั้งถิ่นฐานในลุ่มน้ า
พรหมบุตรตั้งแต่ต้นคริสต์ศตวรรษท่ี 13-19 เป็นเวลาถึง 600 ปี แต่เพราะขาดการ
ติดต่อกับชาวไทกลุ่มอ่ืน ๆ เป็นเวลานาน วัฒนธรรมประเพณีจึงมีลักษณะเป็นไท
ดั้งเดิมมาก ๆ ท าให้สามารถสืบค้นลักษณะต้นก าเนิดและรากเหง้าของรูปแบบ
สังคมวัฒนธรรมของชนชาติไทได้มาก” (ศิราพร ณ ถลาง, 2545: 12-13) ค าอธิบาย
ความส าคัญของประวัติศาสตร์ก าเนิดร่วมอันเปรียบเสมือนรากเหง้าของคนไท
เหล่านี้ เป็นตัวอย่างที่แสดงให้เห็นได้เป็นอย่างดีถึงอิทธิพลของแนวคิดที่ให้
ความส าคัญกับลักษณะรากเหง้าดั้งเดิมของ “ชนชาติไท” 

แนวคิดที่เราเรียกว่า “รากเหง้าดั้งเดิม” (primordialism) ได้รับการอธิบาย
ในฐานะที่เป็นแนวคิดหนึ่งโดยเอ็ดวาร์ด ชิลส์ (Edward Shils) เมื่อปี ค.ศ.1957 
โดยกล่าวถึงความผูกพันของผู้คนในสังคมที่มี พ้ืนฐานร่วมกันจากสายโลหิต 
ครอบครัว และเครือญาติ หลังจากนั้น คลิฟฟอร์ด เกียร์ซ (Geertz, Clifford 
1996: 40-45) นักมานุษยวิทยาได้พัฒนาแนวคิดนี้ในปี ค.ศ.1963 โดยเน้นให้เห็น
ความส าคัญของรากเหง้าดั้งเดิมในมิติทางวัฒนธรรม ซึ่งต่อมาได้รับการอ้างอิงถึง
มาก โดยเกียร์ซอธิบายให้เห็นว่า ผู้คนกลุ่มต่าง ๆ สร้างความรู้สึกร่วมเป็นพวก
เดียวกันด้วยข้อผูกพันของสังคมและวัฒนธรรมพวกเขาว่าเกิดจากลักษณะร่วม
ก าเนิดท่ีมาจาก สายเลือด เชื้อชาติ ภาษา ศาสนา ธรรมเนียมประเพณี รวมถึงการ
เป็นคนในภูมิภาคเดียวกัน ในขณะที่นักสังคมวิทยาอย่างเช่น ปิแอร์ แวน เดน 
เบอร์จ (Pierre van den Berghe) กล่าวถึงพ้ืนฐานของสังคมมนุษย์ว่ามาจากการ
สืบทอดทางเครือญาติซ่ึงเป็นพืน้ฐานส าคัญท่ีท าให้มนุษย์ได้คัดสรรส่งต่อคุณสมบัติ



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  93 

ภายในจนเกิดลักษณะของแต่ละกลุ่มสังคม เขาได้ชี้โยงความส าคัญของพ้ืนฐาน
รากเหง้าดั้งเดิมอันเกิดจากระบบเครือญาตินี้ว่าได้สร้างความผูกพันจนเป็นกลุ่ม
เชื้อชาติ  ท าให้เกิดลักษณะทางชาติพันธุ์และมีความหมายเชื่อมโยงกับความคิด
แบบชาตินิยม (Berghe, Pierre v. d. 1978, 1988) ซึ่งแอนโทนี่ ดี สมิธ (Anthony 
D. Smith) ได้อธิบายเพ่ิมเติมว่าแนวคิดแบบรากเหง้าดั้งเดิมมีบทบาทส าคัญต่อ
ความคิดแบบชาตินิยม โดยให้ความสนใจเป็นพิเศษกับคุณสมบัติรากเหง้าดั้งเดิมที่
ก่อรูปขึ้นมาจนท าให้เกิดหน่วยชุมชนชาติพันธุ์อันจะกลายเป็นเงื่อนไขประการหนึ่ง
ของความเป็นชาติที่จะถูกสร้างขึ้นตามมาด้วย (Smith, Anthony D. 1998: 145-167) 
ซึ่งในส่วนของการศึกษาคนไทยในรัฐอัสสัมที่ผ่านมาได้สะท้อนให้เห็นแนวคิด
ดังกล่าวโดยเฉพาะในด้านของลักษณะรากเหง้าดั้งเดิมที่มีก าเนิดร่วมในทางการ
สืบสายของบรรพชนร่วมกัน แล้วแยกอพยพออกเป็นสายต่าง ๆ มีประวัติศาสตร์ที่
เกี่ยวโยงสัมพันธ์กัน มีภาษาในระบบเดียวกันและวัฒนธรรมประเพณีที่แสดงให้
เห็นรากเหง้าดั้งเดิมร่วมกัน 

ประวัติศาสตร์ต้นก าเนิดของคนไทยที่กลายเป็นกรอบแนวคิดส าคัญของ
การศึกษาคนไทยกลุ่มต่าง ๆ ตามมานี้ จึงเป็นค าอธิบายที่ถูกสร้างมาจากพ้ืนฐาน
ของความผูกพันร่วมกันอันมีมาแต่บรรพชนเดียวกัน เป็นคุณสมบัติเช่นเดียวกับที่  
คลิฟฟอร์ด เกียร์ซ ได้อธิบายว่าเกิดจากลักษณะร่วมก าเนิดที่มาจากสายเลือด
เดียวกัน ค าอธิบายต่อมาของบรรดาคนไทยทั้งหลายจึงได้อธิบายลักษณะร่วมทาง
วัฒนธรรม โดยเฉพาะการใช้ภาษา ธรรมเนียม ประเพณี ที่กล่าวว่าเป็นแบบแผนที่
แสดงความเป็นรากเหง้าร่วมกันในอดีต และเมื่อคนไทยกลุ่มต่าง ๆ เหล่านี้ได้
อพยพเคลื่อนย้ายไปสู่ถิ่นต่าง ๆ อย่างกว้างขวาง ท าให้เห็นภาพภูมิภาคการตั้งถิ่น
ฐานของคนไทยที่เชื่อมโยงสัมพันธ์กัน และเกี่ยวข้องต่อเนื่องมาถึงชาวไทยสยาม
ที่ตั้งบ้านเมืองเป็นรัฐในลุ่มน้ าเจ้าพระยา แนวคิดดังกล่าวช่วยสนับสนุนการสร้าง
ความเป็นไทยและความเป็นชาติไทยตั้งแต่ยุคที่ต้องเผชิญหน้ากับอาณานิคม ท าให้
เห็นว่าความเข้าใจบนฐานแนวคิดแบบนี้ได้ถูกน ามาใช้เพ่ือการสร้างความเป็นชาติ



94  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

ให้ชัดเจนขึ้นอย่างที่ แอนโทนี่ ดี สมิธ อธิบายไว้ด้วย โดยเกิดขึ้นร่วมกับการสร้าง
ความเป็นไทยและการสร้างชาติไทยตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 5 เป็นต้นมา 

เชื้อชาติไท/ไทย (Tai/Thai Race) และชาตินิยมเชิงเชื้อชาติ (racist nationalism) 

มีข้อสังเกตว่าความคิดเรื่อง “เชื้อชาติไทย” (Thai Race) ได้มีอิทธิพลต่อ
การศึกษาเรื่องคนไทยกลุ่มต่าง ๆ ด้วยเช่นกันโดยเฉพาะในบรรดาชนชั้นน าและ
ผู้ปกครอง ความคิดดังกล่าวได้รับการสนับสนุนจากรัฐบาลอย่างเห็นได้ชัดโดยเฉพาะ
ตั้งแต่ปี พ.ศ.2482 เป็นต้นมา ดังที่นายปรีดี พนมยงค์ (2517) อ้างอิงไว้คือ “หลวง
วิจิตรวาทการ ในฐานะรัฐมนตรีในรัฐบาลของนายพันเอกหลวงพิบูลสงคราม (ยศ
และบรรดาศักดิ์ขณะนั้น) ได้เดินทางไปฮานอยเพ่ือชมกิจการโบราณคดีของส านัก
ตะวันออกไกลฝรั่งเศส เมื่อหลวงวิจิตรฯ กลับจากฮานอยได้น าแผนที่ฉบับหนึ่งซึ่ง
ส านักฝรั่งเศสนั้นได้จัดท าขึ้น แสดงว่ามีคนเชื้อชาติไทยอยู่มากมายในแหลมอินโดจีน 
ในประเทศจีนใต้ ในพม่า และในมณฑลอัสสัมของอินเดีย ...สถานีกรมวิทยุ
โฆษณาการ (ต่อมาปัจจุบันคือกรมประชาสัมพันธ์) ได้กระจายเสียงเพลงที่
หลวงวิจิตรฯ ร าพันถึงชนเชื้อชาติไทยที่มีอยู่ในดินแดนต่าง ๆ และมีการโฆษณา
เรื่อง ‘มหาอาณาจักรไทย’ ที่จะรวมชนเชื้อชาติไทยในประเทศต่าง ๆ เข้าเป็น
มหาอาณาจักรเดียวกัน” (ปรีดี พนมยงค์, 2517 อ้างใน ชาญวิทย์ เกษตรศิริ , 
2552: 13-14) หลังจากนั้นไม่ก่ีเดือนรัฐบาลได้ประกาศเปลี่ยนนามประเทศจาก “สยาม” 
(Siam) เป็น “ประเทศไทย” (Thailand) เมื่อ 24 มิถุนายน พ.ศ.2482 

ในขณะนั้นแนวคิดชาตินิยมเชิงเชื้อชาติ (racist nationalism) เข้ามามีบทบาท
อย่างยิ่งต่อสังคมไทย และได้ส่งผลต่อแนวทางการศึกษาคนไทยกลุ่มต่าง ๆ ที่อยู่
นอกเขตประเทศไทย เช่นเดียวกับความสนใจกลุ่มคนไทยในรัฐอัสสัม อินเดีย 
ต่อมาในปี พ.ศ.2483 พระยาอนุมานราชธน ได้กล่าวถึงกลุ่มคนไทยอาหม ใน
รัฐอัสสัม ในงานเขียนชื่อ “เรื่องของชนชาติไทย” ท่านให้ความสนใจเกี่ยวกับ
ก าเนิดของชนชาติไทย โดยอาศัยการอ้างอิงงานของวิลเลียม คลิฟตัน ดอดด์ 
(William Clifton Dodd, 1923) มาสู่แนวทางอธิบายแบบ “เชื้อชาติไทย” 



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  95 

ร่วมกับข้อมูลจากต านานต้นก าเนิดของกลุ่มคนไทยอาหม และต านานเล่มต่าง  ๆ 
(อนุมานราชธน, พระยา, 2511) ในระหว่างปีเดียวกันนั้น พระภิกษุทัด สิงหเสนี 
นับได้ว่าเป็นคนไทยคนแรกที่เดินทางไปยังรัฐอัสสัม จึงเป็นช่วงที่เริ่มมีผู้เดินทางไป
ยังรัฐอัสสัมและเขียนหนังสือออกมาให้ชาวไทยได้รู้จัก ที่ส าคัญคืองานของคุณสังข์ 
พัธโนทัย ท่านผู้นี้มีต าแหน่งเป็นที่ปรึกษาของรัฐบาลจอมพล ป. พิบูลสงครามใน
เวลานั้น ท่านได้ใช้นามปากกาว่าสารนาถ เขียนหนังสือเรื่อง “เยี่ยมไทยอาหม 
สายเลือดของเรา” (สารนาถ, 2497) จะเห็นได้ว่าจากกระแสความคิดของรัฐบาล
ที่มีความสนใจน าเรื่องคนไทยในดินแดนต่าง ๆ มาสนับสนุนให้เกิดการสร้าง
มหาอาณาจักรไทย อันเป็นแนวคิดชาตินิยมเชิงเชื้อชาตินั้น เพราะเชื่อว่าคนไทย
ในที่ต่าง ๆ เหล่านี้เป็นเชื้อชาติ (race) เดียวกัน อันเป็นแนวคิดที่มีอิทธิพลมากใน
ยุคนั้น อาจกล่าวได้ว่าแนวคิดนี้ได้รับอิทธิพลอีกทอดหนึ่งมาจากหนังสือที่ วิลเลียม 
คลิฟตัน ดอดด์ ค้นคว้าเรื่อง “คนไท” (Tai) ไว้ก่อนหน้านี้ในชื่อว่า “The Tai 
Race: Elder brother of the Chinese” (1923) ซึ่งมีผลต่อการสร้างแนวคิด
เรื่อง “เชื้อชาติไทย” (Thai Race) ของนักวิชาการไทยขึ้นในเวลาต่อมา หนังสือ
เล่มนี้ได้ถูกแปลเป็นภาษาไทยโดยหลวงนิเพทย์นิติสรรค์ ตัดตอนพิมพ์ในหนังสือ
วิทยาจารย์เมื่อ พ.ศ.2482 และจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัยได้ตีพิมพ์เป็นครั้งแรกใน
เวลาต่อมา ทั้งยังเป็นเอกสารหลักที่หลวงวิจิตรวาทการใช้อ้างอิงในผลงานชื่อ 
“งานค้นคว้าเรื่องชนชาติไทย” ตีพิมพ์ครั้งแรกในปี พ.ศ.2499 ซึ่งในเล่มนี้ได้มีบท
ที่กล่าวถึง “ไทยอาหม” โดยเฉพาะด้วย ข้อมูลว่าด้วยไทยอาหมที่ถูกกล่าวถึงเป็น
บทอย่างเฉพาะในหนังสือเล่มนี้ หลวงวิจิตรฯ ก็ได้มาจากการแปลหนังสือ
ประวัติศาสตร์อาหม “A History of Assam” ที่นักวิชาการเจ้าอาณานิคมชาว
อังกฤษ เซอร์ เอ็ดวาร์ด เกท (Sir Edward Gait, 1906) ได้ค้นคว้าไว้หลายสิบปี
ก่อนหน้านั้น นอกจากนี้หลวงวิจิตรวาทการได้กล่าวถึงที่มาของแนวคิดในการ
เขียนหนังสือเล่มนี้ว่า “จากการค้นคว้าจากหนังสือเอกสารนี้ ก็ได้ความรู้อันแน่ชัด
ว่า ไทยเราเป็นเชื้อชาติที่ส าคัญยิ่งใหญ่มาแต่โบราณกาล เรามีอารยธรรม มีความรู้
ทางปกครอง มีของดีหลายอย่างมาพร้อมกับชาติโบราณทั้งหลาย ความเข้าใจที่



96  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

เคยมีกันมาในสมัยหนึ่ง ว่าเรามาจากจีนเอาอย่างจีน หรือมีความเจริญภายหลังจีน
นั้น เป็นความเข้าใจที่ผิดมาก ผู้ท าการค้นคว้า ทั้งอังกฤษ ฝรั่งเศส และอเมริกัน 
ยืนยันว่าชนเชื้อชาติไทยเจริญมารุ่นเดียวกับชาติโบราณ เช่น คาลเดีย บาบิโลน 
และว่าเราเป็นพ่ีชายของจีน หนังสือที่หมอดอดด์แต่งซึ่งให้ชื่อว่า The Tai Race 
นั้น ยังเติมชื่อหนังสือต่อไปว่า Elder Brother of the Chinese” (วิจิตรวาทการ, 
พลตรีหลวง, 2549: 3) จากแนวคิดว่าด้วย “เชื้อชาติไท” (Tai Race) ของวิลเลียม 
คลิฟตอน ดอดด์ ถูกน ามาอธิบายความเพ่ิมเติมโดยนักวิชาการไทยและพัฒนาขึ้น
เป็นแนวคิดว่าด้วยความเป็น “เชื้อชาติไทย” (Thai Race) โดยหลวงวิจิตรวาท
การได้แปลงแนวคิดดังกล่าวมาสู่ความเป็นเชื้อชาติไทย ดังนั้นไม่ว่าคนไทยอาหม
และคนไทยสาขาต่าง ๆ ที่ปรากฏในหนังสือของหลวงวิจิตรฯ ก็ถูกเชื่อและถูก
อธิบายใหม่ว่าทั้งหมดต่างก็เป็นส่วนหนึ่งของคนเชื้อชาติไทย การอธิบายคนไทย
ภายใต้แนวคิดเรื่องเชื้อชาติไทยจึงถูกรัฐไทยในเวลานั้นได้น ามาใช้สร้างความเป็น
ชาตินิยมขึ้น ดังนั้นชาตินิยมในการศึกษาเรื่องชนชาติไทยจึงเป็นชาตินิยมที่ตั้งอยู่
กับแนวคิดว่าด้วยเชื้อชาติ หรือเรียกได้ว่าเป็นชาตินิยมเชิงเชื้อชาติ ( racist 
nationalism) นั่นเอง ลักษณะเช่นนี้ ศาสตราจารย์ ดร.ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และ 
รองศาสตราจารย์เรณู วิชาศิลป์ ได้เรียกกลุ่มงานศึกษาภายใต้ความคิดชาตินิยมใน
ช่วงเวลาดังกล่าวนี้ว่า “แนวทางชาตินิยมไทหรือการสร้างเขตกว้างใหญ่ของ
วัฒนธรรมไททั้งมวล” (ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และ เรณู วิชาศิลป์, 2538: 64)   

แนวคิดเรื่องเชื้อชาติ ได้ผูกสร้างความเข้าใจว่าด้วยการสืบทอดทาง
สายเลือดอันเป็นคุณสมบัติส าคัญของพ้ืนฐานแนวคิดรากเหง้าดั้งเดิม ซึ่งท าให้เชื่อ
ว่าชนชาติไทยมีเชื้อสายและสืบสายเลือดมาจากแหล่งเดียวกัน ค าอธิบาย
ลักษณะร่วมกันที่เกิดจากการสืบสายโลหิตและความเป็นเชื้อชาติไทยตามที่
ปรากฏให้เห็นในหนังสือของพระยาอนุมานราชธน คุณสังข์ พัธโนทัย และหลวง
วิจิตรวาทการ ดังที่ได้กล่าวมาข้างต้น จึงท าให้เห็นได้ว่าบทบาทของความสนใจต่อ
การศึกษาคนไทในรัฐอัสสัมในระยะแรกนี้ด าเนินไปร่วมกับอิทธิพลของแนวคิด
ชาตินิยมเชิงเชื้อชาติ และแนวคิดนี้ก็ได้ประสานสอดคล้องกับแนวคิดว่าด้วย



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  97 

รากเหง้าดั้งเดิม ที่เชื่อว่าชาวไทยอาหมมีสายเลือดเดียวกันร่วมกับชาวไทยใน
ประเทศไทย งานศึกษาคนไทในรัฐอัสสัม ประเทศอินเดียในช่วงแรกเหล่านี้จึงเป็น
ตัวอย่างส าคัญที่แสดงให้เห็นอิทธิพลของความคิดแบบชาตินิยมเชิงเชื้อชาติ ที่
ท างานร่วมกับแนวคิดรากเหง้าดั้งเดิม อันมีผลต่อการศึกษาท าความเข้าใจคนไทย
นอกเขตประเทศไทยและคนไทยในประเทศไทย ลักษณะของแนวคิดดังกล่าวได้
ด าเนินไปอย่างสอดคล้องกับนโยบายของรัฐบาลที่จะสร้างมหาอาณาจักรไทยใน
ช่วงเวลานั้น และมีความเคลื่อนไหวที่จะรวมกลุ่มคนไทยในที่ต่าง ๆ ให้กลายมา
เป็น “ไทย” อันกว้างขวางด้วยกัน (Pan-Thai) โดยอาศัยการรวมตัวของบรรดา
กลุ่มคนไทยในดินแดนต่าง ๆ เข้ากับคนไทยในประเทศไทย 

แนวคิดชาตินิยมเชิงเชื้อชาติจึงมีส่วนส าคัญมากในระยะแรกต่อความสนใจ
ในการศึกษาคนไทยกลุ่มต่าง ๆ ซึ่งรวมถึงคนไทในรัฐอัสสัมของอินเดียด้วยนั้น อีก
ทั้งค าอธิบายเรื่องเชื้อชาติไทยว่าเป็นกลุ่มที่สืบสายเลือดเดียวกัน ได้เพ่ิมมิติทาง
ความคิดท่ีซ้อนทับร่วมกับแนวคิดรากเหง้าดั้งเดิม เมื่อเราน าแนวคิดนี้มาพิจารณา
ร่วมกับความสนใจในการศึกษากลุ่มคนไทอาหมในขณะนั้น ก็เป็นช่วงเริ่มต้นที่
นักวิชาการชาวไทยในประเทศไทยและชาวไทในรัฐอัสสัมได้สร้างความสัมพันธ์
ติดต่อกันด้วยความรู้สึกผูกพันดังกล่าวด้วย ดังที่พระยาอนุมานราชธนได้มี
จดหมายโต้ตอบกับ ศาสตราจารย์ ดร.ปัทเมศวร โกกอย ที่รัฐอัสสัม และได้เริ่มมี
การเชื้อเชิญนักวิชาการไทยเดินทางไปศึกษายังดินแดนอัสสัม เวลานั้นเองอาจารย์ 
ดร.บรรจบ พันธุเมธา ผู้สนใจทางด้านประวัติและภาษาไทย ท่านเพ่ิงจบปริญญา
เอกทางด้านนิรุกติศาสตร์จากมหาวิทยาลัย Banaras Hindu University เมือง
พาราณสี ท่านได้มีโอกาสอ่านหนังสือ “The Tai Race” ของวิลเลียม คลิฟตัน 
ดอดด์ ท าให้เกิดแรงบันดาลใจที่อยากจะเดินทางไปสอบค าไทยในถิ่นต่าง  ๆ เพ่ือ
ศึกษาภาษาของพวกเขา จึงได้เดินทางไปยังรัฐอัสสัม ประเทศอินเดีย ในปี 
พ.ศ.2498 โดยมีศาสตราจารย์ ดร.ปัทเมศวร โกกอย เป็นผู้รับรองที่รัฐอัสสัม และ
กลับมาเขียนเรื่อง “กาเลหม่านไต” เผยแพร่ครั้งแรกเป็นตอน ๆ ในสตรีสาร 
ต่อมาสมาคมภาษาและหนังสือได้น ามารวบรวมเข้าเป็นเล่มตีพิมพ์ในปี พ.ศ.2504 



98  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

จากนั้นท่านก็ยังได้เดินทางไปอัสสัมอีกหลายครั ้งจนถึง พ.ศ.2520 (นววรรณ 
พันธุเมธา มมป.) ในหนังสือเล่มนี้ได้เปิดประเด็นทางวิชาการว่าด้วยคนไทยกลุ่ม
ต่าง ๆ ในรัฐอัสสัมที่กว้างขวางมากไปกว่าความผูกพันทางสายเลือด โดยได้
ชี้ให้เห็นความเก่ียวข้องด้วยความรู้ทางภาษาศาสตร์ที่เชื่อมคนกลุ่มนี้กับคนไทยใน
ประเทศไทยด้วยระบบภาษาไทยร่วมกัน ท่านกล่าวอย่างชัดเจนว่าการไปอัสสัม
ครั้งนั้นต้องการที่จะเดินทางไปส ารวจและสอบภาษาไทยในอัสสัม สาเหตุส าคัญ
ประการหนึ่งเป็นเพราะ “อิทธิพลของหนังสือเรื่องชนชาติไทยของหมอดอดด์ที่ได้
เล่าถึงการเดินทางไปพบคนไทยในถิ่นต่าง ๆ ไว้อย่างน่าสนใจ” (บรรจบ พันธุเมธา, 
2526: 16) จากการเดินทางไปมาหลายครั้งท าให้ไม่เพียงแต่ได้รู้จักและถ่ายทอด
เรื่องราวของคนไทอาหมได้อย่างลึกซึ้งขึ้นโดยเฉพาะในด้านภาษา ยังท าให้ได้พบ
กับคนไทกลุ่มต่าง ๆ ในรัฐอัสสัมอีก เช่น ชาวพ่าเก่ ชาวอ่ายตอน และชาวตูรง ซึ่ง
นอกจากอาจารย์บรรจบ พันธุเมธาจะได้ถ่ายทอดเรื่องของชาวไทอาหมทั้งใน
ประวัติ สภาพสังคมที่เห็น และภาษาศาสตร์อย่างละเอียดในหนังสือเล่มนี้แล้ว 
ท่านยังได้จัดท าพจนานุกรมภาษาพ่าเก่–ไทย-อังกฤษ และพจนานุกรมภาษา
อ่ายตอน–ไทย-อังกฤษ ดังที่ได้กล่าวมาแล้วข้างต้นอีกด้วย 

ในระยะเวลาไล่เลี่ยกัน สถานการณ์ทางวิชาการที่รัฐอัสสัมได้ให้ความสนใจ
การศึกษาสังคมและวัฒนธรรมกลุ่มคนในรัฐอัสสัมที่ประกอบไปด้วยคนไทหลาย
กลุ่ม ได้มีการก่อตั้ง “สถาบันประวัติศาสตร์และโบราณคดี (Department of 
Historical and Antiquarian Studies – D.H.A.S.) ขึ้นมาเมื่อ พ.ศ.2471 มี
จุดประสงค์เพ่ือส่งเสริมงานวิจัยทางด้านประวัติศาสตร์ในแคว้นอัสสัม รวบรวม 
อนุรักษ์ คัดลอก แปล และจัดพิมพ์หลักฐานทางประวัติศาสตร์ ในปี พ.ศ.2496 
จัดตั้งแผนกไทอาหมศึกษาข้ึนเพ่ือศึกษาภาษาและวรรณคดีไทอาหม ต่อมาความรู้
ก็ใช้ชื่อแผนกนี้ว่า “ไทศึกษา” เพราะนอกจากภาษาไทอาหมแล้วยังมีการศึกษา
เอกสารของกลุ่มไทอ่ืน ๆ ด้วย” (ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และคณะ, 2552: 52) 

การศึกษาทางด้านภาษาไทอาหมและภาษาไทกลุ่มต่าง ๆ ในรัฐอัสสัมนับว่า
มีความก้าวหน้าเป็นอย่างมาก จากหลักฐานข้อมูลภาคสนามและหลักฐานข้อมูล



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  99 

เอกสารโบราณช่วยสนับสนุนให้เห็นความสัมพันธ์ใกล้ชิดของภาษาคนไทกลุ่มต่าง ๆ 
ในรัฐอัสสัมว่ามีความใกล้ชิดกับภาษาไทยที่ใช้ในประเทศไทย และจัดเป็นกลุ่มร่วม
รากตระกูลภาษาเดียวกันเรียกว่าตระกูลภาษาไท-กะได (Tai-Kadai language 
family group) นอกจากนี้จากหลักฐานข้อมูลทางประวัติศาสตร์ก็ได้ช่วยสนับสนุน
เหตุผลการเคลื่อนย้ายถิ่นฐานของกลุ่มคนที่พูดภาษาตระกูลไทจากแนวบริเวณ
ชายแดนระหว่างจีนตอนใต้กับพม่าและเข้าไปสู่ลุ่มน้ าพรหมบุตรในรัฐอัสสัมเมื่อ
ราวคริสต์ศตวรรษท่ี 13 จนสามารถมีอาณาจักรของตนเองและเรียกอาณาจักรนั้น
ว่าเมืองนุนสุนค าซึ่งมีความหมายว่าเมืองที่อุดมบริบูรณ์ไปด้วยสวนทองค า  

ดังนั้นช่วงก่อน พ.ศ.2500 เราจึงเห็นได้ว่า ความก้าวหน้าของการศึกษา
ทางด้านประวัติศาสตร์และภาษาของชาวไทในรัฐอัสสัม ได้ถูกเสนอขึ้นมาจาก
ความสนใจและฐานคิดทางด้านเชื้อชาติ ท าให้ในส่วนของประเทศไทยได้ผนวก
แนวคิดนี้ร่วมกับแนวคิดแบบชาตินิยมที่ก าลังปลูกฝังเรื่องความเป็นไทยในขณะนั้น
จนเกิดเป็นแนวคิดชาตินิยมเชิงเชื้อชาติ ซึ่งท าให้เกิดการสนับสนุนการศึกษาคนไท
กลุ่มต่าง ๆ นอกเขตประเทศไทยรวมถึงคนไทในรัฐอัสสัม อีกทั้งการติดต่อสัมพันธ์
ระหว่างนักวิชาการไทยซึ่งเริ่มโดยพระยาอนุมานราชธนกับทางฝ่ายนักวิชาการ
อัสสัมก็ได้เปิดศักราชให้การเข้าไปศึกษาค้นคว้าในรัฐอัสสัมของนักวิชาการชาว
ไทยเป็นไปอย่างราบรื่น ดังเช่น ผลงานส าคัญของคุณสังข์ พัธโนทัย และของ
ศาสตราจารย์ ดร.บรรจบ พันธุเมธา ที่ท าให้เห็นความเชื่อมโยงร่วมกันบนพ้ืนฐาน
ของประวัติศาสตร์และภาษาตระกูลไทอันเก่าแก่โบราณตั้งแต่ยุคก่อนการสถาปนา
รัฐจารีต จนเกิดรัฐที่ส าคัญของทั้งชาวไทในลุ่มน้ าพรหมบุตรและชาวไทยในลุ่มน้ า
เจ้าพระยาในเวลาต่อมา ความเกี่ยวข้องดังกล่าวท าให้เห็นว่าความผูกพันกัน
ระหว่างชาวไทในรัฐอัสสัมกับชาวไทยในประเทศไทยต่างก็มีรากเหง้าร่วมกัน ซึ่ง
วางอยู่บนพ้ืนฐานของแนวคิดรากเหง้าดั้งเดิม อันเป็นแนวคิดส าคัญที่ช่วย
สนับสนุนความเข้าใจเรื่องคนไทยในช่วงเวลานั้นเป็นอย่างมาก 

ภายหลัง พ.ศ.2500 ได้เริ่มมีการศึกษาที่ท าการตั้งข้อสังเกตและการ
วิพากษ์วิจารณ์การศึกษาคนไทในรัฐอัสสัม ความเห็นดังกล่าวปรากฏในงานของ



100  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที ่1 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

จิตร ภูมิศักดิ์ เรื่อง “ความเป็นมาของค าสยาม ไทย ลาว และขอม และลักษณะ
ทางสังคมของชื่อชนชาติ” ซึ่งจิตรน่าจะเขียนขึ้นระหว่าง พ.ศ.2501-2507 แต่เพ่ิง
ได้ตีพิมพ์ครั้งแรกในปี พ.ศ.2519 ในหนังสือเล่มนี้จิตรได้เขียนบทที่ว่าด้วยสยาม
และอัสสัม เพ่ือแสดงค าอธิบายเชิงนิรุกติศาสตร์เกี่ยวกับความหมายเชิงสังคมของ
สองค านี้ โดยใช้ข้อมูลย้อนไปในคริสต์ศตวรรษท่ี 13 เป็นช่วงที่คนไทได้เคลื่อนย้าย
เข้าไปอยู่ในลุ่มน้ าพรหมบุตร คนไทซึ่งถูกเรียกว่า ซาม-เซม-เซียม เหล่านั้น คงเป็น
ที่รู้จักแก่ชนพื้นเมืองที่อยู่มาก่อนและอาจจะเรียก อาซาม-อาสาม-อัสสัม ตั้งแต่นั้น
มา (จิตร ภูมิศักดิ์, 2535: 111-119) ในแง่นี้เราก็ยังเห็นได้ว่า จิตรก็มีพ้ืนฐาน
ความคิดว่าด้วยรากเหง้าดั้งเดิม ในการอธิบายความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มคนไท
ในอัสสัมกับคนไทยในสยามว่าเป็นกลุ่มที่มีประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมทางภาษา
ร่วมกัน แต่จิตรได้ให้ข้อฉุกคิดว่า เขาไม่ได้ใช้ความเข้าใจนี้เพ่ือน าไปสู่ความคิดว่า
ด้วยชาตินิยมเชิงเชื้อชาติ ท าให้เขาต้องชี้แจงไว้ในหนังสือเล่มนี้ว่า “ที่ข้าพเจ้าต้อง
ชี้แจง ก็เพ่ือที่จะท าความเข้าใจกับท่านผู้อ่านว่า ข้าพเจ้ากล่าวถึงร่องรอยของ
สยามในอัสสัมโดยวัตถุประสงค์ทางอักษรศาสตร์และประวัติศาสตร์เท่านั้น 
มิได้กล่าวในแง่ชาตินิยมที่เพ้อฝันที่จะรวมชนเชื้อชาติไทยเหล่านั้นเข้าไว้ใน 
มหาอาณาจักรไทย อันลม ๆ แล้ง ๆ” (จิตร ภูมิศักดิ์, 2535: 4) และยืนยันที่จะ
ปฏิเสธว่าการค้นคว้าเรื่องไทอาหมของเขามิได้เกิดขึ้นเพราะแนวคิดทางชาตินิยม 
ดังที่เขาพยายามอธิบายจุดยืนนี้ว่า “อันที่จริงภาษาไทอาหมนั้นสูญไปนานแล้ว 
และสูญโดยสิ้นเชิง แต่ที่ เราน ามากล่าวถึง ณ ที่นี้ ก็ด้วยความต้องการที่จะ
เทียบเคียงร่องรอยทางชื่อเทวดาเก่า ๆ ในภาษาตระกูลไทเท่านั้น, มิใช่ด้วย
ความรู้สึกในลัทธิชาตินิยมกฎุมพี (Bourgeois Nationalism) หรือลัทธิคลั่งชาติ 
(Chauvinism)” (จิตร ภูมิศักดิ,์ 2547: 84) 

งานของจิตร ภูมิศักดิ์ที่ค้นคว้าเรื่องไทอาหมได้พัฒนาต่อจากงานศึกษาไท
อาหมในช่วงก่อนปี พ.ศ.2500 แม้จิตรจะมีข้อสังเกตและข้อวิจารณ์ไว้ตั้งแต่ช่วง 
พ.ศ.2501-2507 ก็ตาม แต่กว่าที่งานของจิตรจะถูกตีพิมพ์เผยแพร่ก็ล่วงมาจนถึง 
พ.ศ.2519 แล้ว ซึ่งท าให้เราสังเกตได้ว่าบรรยากาศของการศึกษาค้นคว้าเรื่องคน



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  101 

ไทนอกเขตประเทศไทยในภาพรวมได้ซบเซาและเงียบเหงาลงกว่า 20 ปี อาจจะ
เป็นไปได้ว่าด้วยเงื่อนไขทางสังคมเศรษฐกิจในเวลานั้นที่เป็นช่วงเวลาของการเข้าสู่
ภาวะสงครามเย็นและรัฐไทยก็เน้นในเรื่องการพัฒนาเศรษฐกิจและปัญหาความ
มั่นคงของรัฐเป็นเป้าหมายหลัก 

ล่วงเข้ามาจนถึง พ.ศ.2521 บรรยากาศทางวิชาการในการศึกษาคนไท
ระหว่างนักวิชาการชาวไทในรัฐอัสสัมและนักวิชาการจากประเทศไทย ได้รับความ
ตื่นตัวขึ้นมาอีกครั้งหนึ่งเมื่อคณะนักวิชาการชาวอาหมได้มีโอกาสเข้าร่วมงาน 
International Buddhists Conference (Buddhism Maha Sabha) ณ กรุงนิวเดลี 
ซึ่งมีหม่อมเจ้าหญิงพูนพิศมัย ดิศกุล เป็นองค์ประธานจัดงาน ท าให้นักวิชาการ
ไทยและอัสสัมได้ติดต่อกันอีกมากขึ้น และในปี พ.ศ.2524 โครงการไทยศึกษา 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย สถาบันไทยคดีศึกษา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ และ
สมาคมสังคมศาสตร์แห่งประเทศไทย ร่วมกับมหาวิทยาลัยมคธ ได้ร่วมมือกันจัด
งานประชุมนานาชาติไทยศึกษาขึ้นเป็นครั้งแรก (The 1st International Thai 
Studies Conference) ที่กรุงนิวเดลี ท าให้เป็นแรงกระตุ้นที่ส าคัญต่อการศึกษาคนไท
กลุ่มต่าง ๆ เกิดขึ้นอย่างเป็นระบบและต่อเนื่อง การประชุมครั้งนี้ รศ.วิไลวรรณ 
ขนิษฐานันท์ จากมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ได้เสนอบทความ “A Linguistic 
Approach to Kwan, an ancient Tai belief” (Wilaiwan Kanittanan 1981) 
ซึ่งเป็นงานศึกษาทางภาษาศาสตร์ที่อธิบายเชื่อมโยงถึงมิติทางวัฒนธรรมในระบบ
ความเชื่อเรื่องขวัญของคนไท ก็เป็นข้อเสนอที่ก้าวหน้าต่อการศึกษาเปรียบเทียบ
ระบบความเชื่อของคนไทมากยิ่งขึ้น น าไปสู่การขยายผลการศึกษาในด้านภาษา
และประเพณีพิธีกรรมเปรียบเทียบระหว่างคนไทกลุ่มต่าง ๆ ในเวลาต่อมา และใน
ปีเดียวกันนี้กลุ่มไทอาหมในรัฐอัสสัมก็ได้ก่อตั้งสมาคมวรรณกรรมไทตะวันออกขึ้น 
หรือชื่อเรียกในภาษาไทอาหมคือ “วันออกพับลิกเมืองไท” (Ban Ok Pup Lik 
Mioung Tai – Eastern Tai Literary Asscociation) เพ่ือด าเนินการค้นคว้าใน
ด้านภาษา วรรณกรรม ตลอดจนประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม และสังคมไทอาหม ใน
ระหว่างนี้ เรณู วิชาศิลป์ ได้ศึกษาและพยายามอ่านภาษาไทอาหมและเสนอเป็น



102  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที ่1 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

วิทยานิพนธ์เรื่อง “ระบบการเขียนของไทอาหม” (2529) ท าให้เห็นว่าระยะเวลา
ตั้งแต่ทศวรรษ 2520 มานี้ นักวิชาการไทยได้พัฒนาศักยภาพในการศึกษาคนไท
อาหมโดยเฉพาะในด้านภาษา วรรณกรรม และการวิเคราะห์ทางคติชนวิทยา อีก
ทั้งการศึกษาค้นคว้าเรื่องคนไทในรัฐอัสสัมมีกลุ่มผู้สนับสนุนและมีความร่วมมือ
ทางวิชาการกับประเทศไทยและนานาชาติ ท าให้ความรู้เรื่องคนไทในรัฐอัสสัม 
พัฒนาขึ้นอย่างเป็นระบบและเปิดประเด็นในการศึกษาที่ใหม่  ๆ ขึ้น ตลอดจน
น าไปสู่ความเคลื่อนไหวในกระบวนการฟ้ืนฟูวัฒนธรรมคนไทกลุ่มต่าง  ๆ ใน
รัฐอัสสัมข้ึนอย่างกว้างขวางต่อมา 

ความสัมพันธ์ระหว่างนักวิชาการชาวไทยและนักวิชาการชาวไทในรัฐอัสสัม
ได้เพ่ิมความแน่นแฟ้นขึ้น เมื่อปลายปี พ.ศ.2532 เจ้านอเกน ฮาซาริกา เลขาธิการ
ด้านพิธีการของสมาคม “วันออกพับลิกเมืองไท” ได้ส่งจดหมายเชื้อเชิญ 
ศาสตราจารย์ ดร.ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และคณะนักวิชาการจากเมืองไทยให้เดิน
ทางเข้าร่วมประชุมประจ าปีของสมาคมครั้งที่ 8 (พ.ศ.2533) การเดินทางสู่อัสสัม
ของนักวิชาการไทยในครั้งนี้ได้เปิดโลกทัศน์ทางวิชาการเป็นอย่างมาก คณะของ
ศาสตราจารย์ ดร.ฉัตรทิพย์ นาถสุภา ได้ร่วมกันบันทึกประสบการณ์และความรู้
จากการเดินทางครั้งนั้นในแบบสารคดีวิชาการจัดพิมพ์เป็นหนังสือเรื่อง “เมืองนุน
สุนค า” (2534) ท าให้เกิดบรรยากาศของความสนใจของนักวิชาการไทยใน
การศึกษาคนไทอาหมตลอดจนคนไทกลุ่มอ่ืน  ๆ ในภาพรวมเป็นอย่างมาก 
หลังจากนั้นไม่กี่ปีส านักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติได้จัดการสัมมนา
เรื่อง “สถานภาพและแนวทางการศึกษาวัฒนธรรมชนชาติไท” ซึ่งเป็นการประชุม
ทางวิชาการว่าด้วยคนไทกลุ่มต่าง ๆ ที่จัดขึ้นในประเทศไทยครั้งที่ยิ่งใหญ่ที่สุดในปี 
พ.ศ.2536 การประชุมครั้งนี้ได้มีการประเมินสถานภาพการศึกษาเรื่องไทอาหม
โดย ศาสตราจารย์ ดร.ประเสริฐ ณ นคร (2538: 47-50) ศาสตราจารย์ ดร.ฉัตรทิพย์ 
นาถสุภา และ รองศาสตราจารย์ เรณู วิชาศิลป์ (ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และเรณู วิชาศิลป์, 
2538: 51-80) ปีต่อมาอาจารย์ เรณู วิชาศิลป์ (2539) ได้ปริวรรตพงศาวดารไทอาหม 
จากต้นฉบับเอกสารโบราณอาหมบุราณจี นับเป็นการเผยแพร่ผลงานค้นคว้าที่



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  103 

สมบูรณ์แบบจากเอกสารชั้นต้นของไทอาหม และท าให้เห็นว่า การศึกษาทางด้าน
ภาษาของคนไทกลุ่มต่าง ๆ ในรัฐอัสสัมนั้น นักวิชาการไทยมีความสามารถไม่เพียง
แค่ศึกษาจากภาษาพูดในคนไทบางกลุ่มที่ยังคงใช้การพูดภาษาไทอยู่ แต่ยัง
สามารถอ่านเอกสารโบราณของภาษาไทอาหมที่เคยเชื่อกันว่าภาษากลุ่มนี้ตายไป
แล้ว ทั้งยังสามารถวิเคราะห์เอกสารโบราณเหล่านี้ท าให้เข้าใจเรื่องราวของไทอาหม
ทั้งในทางภาษาศาสตร์ ประวัติศาสตร์ สังคม วัฒนธรรม การเมือง ผ่านหลักฐาน
ชั้นต้นได้ลึกซึ้งมากยิ่งข้ึน 

ระยะนี้นักวิชาการไทยได้ศึกษาสังคมวัฒนธรรมไทอาหมอย่างลึกซึ้งขึ้น ใน
ด้านภาษาและประวัติศาสตร์ก็สามารถใช้เอกสารชั้นต้นที่เป็นเอกสารภาษา
โบราณของไทอาหม ในวัฒนธรรมด้านอ่ืน ๆ ได้แสดงให้เห็นระบบความเชื่อ และ
จักรวาลทัศน์ของไทอาหม งานศึกษาของ ดร.รณี เลิศเลื่อมใส แสดงให้เห็นการ
ค้นคว้าที่ลึกซึ้งจากความรู้ด้านภาษาและวรรณกรรมไทอาหมมาสู่การตีความ
ทางด้านคติชนวิทยา ในการเสนอวิทยานิพนธ์เรื่อง “ปรัมปราคติไทอาหม (2539) 
และพัฒนาระบบคิดการวิเคราะห์มาสู่งานเรื่อง “ฟ้า-ขวัญ-เมือง จักรวาลทัศน์
ดั้งเดิมของไท: ศึกษาจากคัมภีร์โบราณไทอาหม” (2544) นับได้ว่าเป็นงานศึกษาที่
ก้าวหน้ามากคือได้ขยับไปสู่การท าความเข้าใจอุดมการณ์ระดับลึกในส านึกระบบ
ความเชื่อ ด้วยวิธีการศึกษาเชิงโครงสร้างนิยม (structuralism) ที่อธิบายให้เห็น
ระบบจักรวาลทัศน์ในโครงสร้างความสัมพันธ์ชุด ฟ้า-ขวัญ-เมือง ส านึกในระบบ
ความเชื่อจักรวาลทัศน์ชุดนี้ ได้ชี้ให้เห็นถึงอุดมการณ์ของชุมชนของคนไทว่าเป็น
ชุมชนที่ผูกโยงอยู่กับจิตวิญญาณทางความเชื่อที่เป็นแกนยึดโยงหน่วยชุมชนแต่ละ
หน่วยเข้าด้วยกันจนเป็นระบบเมือง ดังนั้นค าอธิบายชุดนี้จึงท าให้เห็นว่า
วัฒนธรรมในระดับลึกของคนไทมีความหมายผูกโยงหน่วยชุมชนต่าง  ๆ เข้า
ด้วยกันจนเป็นสังคมขนาดใหญ่ ซึ่งถือเป็นส านึกและอุดมการณ์พ้ืนฐานทางสังคมที่
ส าคัญมากที่ท าให้เราเข้าใจจากข้อมูลของไทอาหม 



104  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที ่1 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

สู่แนวคิด “การณ์ก าหนด” ทางชาติพันธุ์ (situational ethnicity)  

การศึกษาของผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.ด ารงพล อินทร์จันทร์ (2545) ได้
แสดงให้เห็นกระบวนการและเงื่อนไขทางสังคมที่มีผลต่อความเคลื่อนไหวใน
สถานะทางชาติพันธุ์และการแสดงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ของชาวไทอาหม ดังปรากฏ
ในวิทยานิพนธ์เรื่อง “การฟ้ืนฟูวัฒนธรรมไทอาหมในรัฐอัสสัม ประเทศอินเดีย” 
งานชิ้นนี้เป็นการศึกษาจากภาคสนามซึ่งนักวิชาการชาวไทยที่เคยท าการศึกษา
จากข้อมูลสนามอย่างเข้มข้นที่ผ่านมาก่อนหน้านั้นก็คือ ศาสตราจารย์ ดร.บรรจบ 
พันธุเมธา ที่ศึกษาภาษากลุ่มคนไทในอัสสัมจากการเดินทางภาคสนามรวมถึงงาน
ศึกษาคนไทในอินเดียชิ้นอ่ืน ๆ ส่วนงานของอาจารย์ ด ารงพล อินทร์จันทร์ ได้ให้
ความสนใจต่อปรากฏการณ์ทางสังคมที่มีนัยทางการเมืองในความเคลื่อนไหวเพ่ือ
ฟ้ืนฟูวัฒนธรรมไทอาหม ส่งผลต่อการกระบวนการสร้างอัตลักษณ์ไทอาหม เป็น
การมองการฟ้ืนฟูวัฒนธรรมไทอาหมในฐานะที่เป็นการเมืองเรื่องอัตลักษณ์ เพ่ือ
เกิดการต่อรองอ านาจทางการเมือง ยกระดับสถานภาพทางสังคมในฐานะที่ถูก
มองว่าเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ส่วนน้อยของอินเดียให้มีความส าคัญขึ้น ภายใต้บริบทเชิง
สถานการณ์ของเงื่อนไขทางเศรษฐกิจ การเมือง สังคมและวัฒนธรรมของรัฐอัสสัม
และประเทศอินเดีย นับว่าเป็นงานที่เป็นแนวทางการศึกษาคนไทในรัฐอัสสัมที่
หลุดออกจากแนวคิดเดิมที่เคยมีอิทธิพลต่อการศึกษาคนไทในอินเดียก่อนหน้านี้มา
สู่แนวคิด “การณ์ก าหนด” ทางชาติพันธุ์ (situational ethnicity) 5 ที่มาของ
แนวคิดนี้ เฟรดริก บาร์ธ (Fedrik Barth) ได้อธิบายขยายต่อจากประเด็นลักษณะ
กลุ่มชาติพันธุ์ที่เคยยึดโยงกับคุณสมบัติรากเหง้าดั้งเดิมมาสู่ความส าคัญของ
ลักษณะเชิงสถานการณ์ (situational) ซึ่งมองว่าการพิจารณาความเป็นกลุ่มชาติพันธุ์
และอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์เกิดจากปฏิสัมพันธ์ที่ก่อรูปขึ้นมาจากความสัมพันธ์
ระหว่างผู้คนและกลุ่มคนที่ต่างก็สร้างค านิยามตนเองจากส านึกและการรับรู้ที่เป็น
ผลมาจากกระบวนการต่าง ๆ ในแต่ละบริบทที่พวกเขาติดต่อสัมพันธ์กัน 
ความสัมพันธ์ภายใต้สถานการณ์ต่าง ๆ จึงท าให้คุณสมบัติเชิงสถานการณ์มี
ความส าคัญต่อการก าหนดพรมแดนทางชาติพันธุ์ (Barth, Fedrik 1969, 10-19) 



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  105 

แนวคิดนี้ได้รับการสนับสนุนจากแอนโทนี่ ดี สมิธ ซึ่งเขาสนใจความเกี่ยวข้อง
ระหว่างความเป็นชาติกับชาติพันธุ์ โดยเห็นว่าลักษณะทางชาติพันธุ์ซึ่งเป็น
คุณสมบัติส าคัญที่ท าให้เกิดหน่วยทางสังคมที่เรียกว่าชุมชนชาติพันธุ์อันเป็น
พ้ืนฐานของการสร้างชาติด้วยนั้นถูกสร้างขึ้นมาด้วยเงื่อนไขจากบริบทเชิง
สถานการณ์ (Smith, Anthony D. 1986, 2-4) ซึ่งมอนสเตอร์แรต กวิเบอร์เนาว์ 
(Monsterrat Guibernau) และ จอห์น เรกซ์ (John Rex) ได้ทบทวนและ
อภิปรายไว้ว่าแนวคิดนี้ เป็นพ้ืนฐานส าคัญของทฤษฎี “การณ์ก าหนด” ใน
การศึกษาลักษณะทางชาติพันธุ์ (situational theory of ethnicity) อันชี้ให้เห็น
ความส าคัญเชิงสถานการณ์ที่เป็นเงื่อนไขในกระบวนการสร้างความหมายและ
คุณค่าต่อบุคคลและสังคม และท าหน้าที่ในการก าหนดลักษณะทางชาติพันธุ์ 
(Guibernau,  Montserrat and Rex, John (eds.), 2010: 1-9) อันที่จริงก่อน
หน้านี้ ศาสตราจารย์ ดร.ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และ รศ.เรณู วิชาศิลป์ ได้เคยตั้ง
ข้อสังเกตในการน าบริบทเชิงสถานการณ์เข้ามาให้ความส าคัญต่อปรากฏการณ์
ทางชาติพันธุ์ของกลุ่มคนไทในรัฐอัสสัมมาตั้งแต่ปี พ.ศ.2534 แล้ว โดยชี้ให้เห็น
กระบวนการ “การฟ้ืนฟูวัฒนธรรมไทในรัฐอัสสัม” ว่าเป็นความเคลื่อนไหวเชิง
สถานการณ์ทางสังคมที่มีผลต่อทั้งความตื่นตัวในการศึกษาเรื่องคนไทและการ
ฟ้ืนฟูวัฒนธรรมคนไทไปพร้อม ๆ กัน (ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และเรณู วิชาศิลป์ , 
2534) แต่ค าอธิบายภายใต้กรอบแนวคิดการณ์ก าหนดทางชาติพันธุ์ได้ถูกน ามา
เป็นแนวทางในการวิเคราะห์อย่างเป็นระบบเพ่ือตอบค าถามในเชิงชาติพันธุ์ของ
นักวิชาการไทยต่อมาภายหลัง ดังที่ปรากฏในวิทยานิพนธ์ของ ด ารงพล อินทร์จันทร์ 
(2545) และในงานศึกษาเรื่อง “ขบวนการฟื้นฟูภาษา ความเชื่อ และพิธีกรรมของ
ไทอาหม” (สุมิตร ปิติพัฒน์ และ ด ารงพล อินทร์จันทร์, 2546) ท าให้เห็นชัดขึ้นว่า
เงื่อนไขเชิงสถานการณ์หรือ “การณ์ก าหนด” อันได้แก่ การรวมตัวขององค์กร
วัฒนธรรมในท้องถิ่น องค์กรทางการเมืองระดับรัฐและท้องถิ่น กลุ่มบุคคลทาง
วัฒนธรรมที่เกี่ยวข้อง เช่น ผู้รู้ ผู้ประกอบพิธี ตลอดจนการติดต่อสัมพันธ์กับ
เครือข่ายกลุ่มคนไทกลุ่มต่าง ๆ นอกจากในสังคมของตน เป็นเงื่อนไขส าคัญต่อ



106  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที ่1 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

กระบวนการฟ้ืนฟูภาษาและวัฒนธรรม ความเคลื่อนไหวทางสังคมดังกล่าวได้
เสริมสร้างอัตลักษณ์และความเป็นกลุ่มให้เข้มแข็งขึ้นท่ามกลางกระแสวัฒนธรรม
หลักของชาติ การศึกษาเช่นนี้ได้ท าให้เราเข้าใจสภาวะทางชาติพันธุ์ (ethnicity) ที่
มีทั้งมิติของความร่วมมือและความขัดแย้งที่เกิดขึ้นกับสังคมของคนไทอาหมและ
คนไทกลุ่มต่าง ๆ ในแง่มุมที่ช่วยวิเคราะห์สถานการณ์ให้เข้าใจได้มากขึ้น 

อย่างไรก็ตาม หลังจากนั้นมายังไม่ปรากฏงานศึกษากลุ่มคนไทในรัฐอัสสัมที่
ต้องใช้เวลาการท างานวิจัยอย่างเต็มที่ มีข้อสังเกตว่าตั้งแต่ทศวรรษที่ 2550 เป็น
ต้นมา ในแวดวงวิชาการของนักวิชาการไทยยังขาดแคลนผู้ที่จะสนใจศึกษาคนไท
ในรัฐอัสสัมอย่างคึกคักเหมือนในช่วงแรกก่อน พ.ศ.2500 และช่วงระหว่าง 
ทศวรรษที่ 2520-2540 ความสนใจของนักวิชาการไทยช่วงหลังนี้ต่อการศึกษาคน
ไทในรัฐอัสสัมยังอยู่ในการแสวงหาประเด็นศึกษาของตนเองเมื่อเปรียบเทียบกับ
บรรยากาศทางการศึกษาของกลุ่มนักวิชาการชาวไทในรัฐอัสสัม  6 เช่น งานของ 
พูกอน กิริน (Phukon, Girin, 1996) ที่พยายามตั้งค าถามต่อความขัดแย้งในการเมือง
เชิงอัตลักษณ์ของชาวไทอาหม ตลอดจนงานศึกษาค้นคว้าของนักวิชาการ
ชาวต่างชาติโดยเฉพาะจากตะวันตกที่ศึกษากระบวนการความเคลื่อนไหวทาง
สังคมและวัฒนธรรมไทอาหมอย่างวิพากษ์วิจารณ์ เช่น งานของไซเกีย ยาสมิน (Saikia, 
S. Yasmin, 1999) เป็นต้น  

กล่าวได้ว่าประเด็นว่าด้วยความสนใจในกระแสการรื้อฟ้ืนหรือฟ้ื นฟู
วัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ไทในอินเดียเพ่ือการสืบสานและธ ารงลักษณะทางชาติ
พันธุ์จะได้รับการกล่าวถึงมากขึ้นในช่วงหลังนี้  นักวิชาการไทยก็ยังคงให้
ความส าคัญต่อพ้ืนฐานความคิดแบบรากเหง้าดั้งเดิมร่วมอยู่ด้วย ศาสตราจารย์ 
ดร.ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และ รองศาสตราจารย์ เรณู วิชาศิลป์ ได้มีความเห็นว่า
การศึกษาเปรียบเทียบคนไทกลุ่มต่าง ๆ จะสามารถ “ช่วยกระบวนการฟ้ืนฟูและ
เสริมเติมวัฒนธรรมไทอาหมได้ ...ขณะเดียวกันส าหรับชาวไทยประเทศไทย การ
ค้นหารากวัฒนธรรมของชนชาติของเราก็ต้องพ่ึงชาวอาหมอยู่มาก เพราะเราได้
ก้าวมา เจริญมากแล้ว จนห่างไกลจากวัฒนธรรมดั้งเดิมในบางด้าน ชาวไทอาหม



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  107 

ในอัสสัมก าลังตื่นตัวมากในการฟ้ืนฟูวัฒนธรรมไท ...ความตื่นตัวนี้ผลักดันให้
การศึกษาประวัติศาสตร์อาหมก้าวไปเร็วและมีชีวิตชีวามากในรัฐอัสสัมปัจจุบัน สิ่ง
นี้มีความหมายมากต่อการด ารงอยู่ของชนชาติของเขา ซึ่งก็คือชนชาติของเรา
ด้วย” (ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และ เรณู วิชาศิลป์, 2538: 65-72) ศาสตราจารย์ 
ดร.ศิราพร ณ ถลาง เองก็ตระหนักว่า “แม้จะพบว่าในเวลาต่อมาภาษาไท 
(อาหม) และวัฒนธรรมไท (อาหม) ค่อย ๆ ถูกกลืนกลายด้วยภาษาและวัฒนธรรม
อัสสัมแทน คนไทอาหมในปัจจุบันแม้จะมีเอกสารโบราณอยู่ที่บ้านก็อ่านภาษาไท
ไม่ออกเสียแล้ว ...ในปัจจุบันมีกระแสที่พยายามจะรื้อฟ้ืนความเป็นไทข้ึนในหมู่ชาว
ไทอาหม ผู้คนใคร่รู้วัฒนธรรมดั้งเดิมของตนเองและสนใจศึกษาวัฒนธรรมของ
กลุ่มชาติพันธุ์ไทกลุ่มอ่ืน ๆ เพ่ือหาลักษณะร่วมของวัฒนธรรมไทด้วย (ศิราพร ณ 
ถลาง, 2545: 13) ในแง่นี้ “ความเป็นไท” “วัฒนธรรมไท” ที่กล่าวถึง จึงมิใช่ความ
เป็นไทยเชิงประวัติศาสตร์ต้นก าเนิดเพ่ือแสวงหาความเป็นเอกภาพดังที่นักวิชาการ
ไทยยุคต้น เช่น พระยาประชากิจกรจักร์ กรมพระนราธิปประพันธ์พงศ์ หรือบรรดา
นักวิชาการแนวชาตินิยมเชิงเชื้อชาติ เช่น ขุนวิจิตรมาตรา หลวงวิจิตรวาทการ พระยา
อนุมานราชธน ที่เคยอธิบาย “ชนชาติไทย” และ “ความเป็นไทย” ที่ถูกสร้างขึ้นด้วย
กรอบความคิดแบบเดิม แต่เป็นมิติที่ให้ความสนใจ “ความเป็นไท” และ “วัฒนธรรม
ไท” ในฐานะทางชาติพันธุ์ (ethnicity) ซึ่งเป็นความสนใจร่วมของนักวิชาการหลาย
ท่านในช่วงหลังนี้ แม้ว่าแนวคิดแบบรากเหง้าดั้งเดิมยังคงมีอิทธิพลส าคัญอยู่ก็ตาม 
แต่ก็ได้ขยับมาเป็นฐานคิดส าคัญในการศึกษากระบวนการฟ้ืนฟูและสืบสานทางชาติ
พันธุ์ของคนไทในอินเดียอย่างมีความหมาย   

เราจึงเห็นได้ว่างานศึกษาคนไทในรัฐอัสสัมโดยนักวิชาการไทยในรุ่นหลังมา
นี้ ยังคงให้ความส าคัญต่อปรากฏการณ์และประเด็นว่าด้วยการฟ้ืนฟูสืบสาน
วัฒนธรรมไท นักวิชาการเช่น บุญยงค์ เกศเทศ ซึ่งจบการศึกษาทางมานุษยวิทยา
จากประเทศอินเดีย ก็เขียนงานในกระแสการสืบสานวัฒนธรรมชาติพันธุ์ไท ใน
หนังสือเรื่อง “สืบสานวัฒนธรรมชาติพันธุ์ -ไท สายใยจิตวิญญาณ ลุ่มน้ า
พรหมบุตร” ตีพิมพ์ใหม่อีกครั้งในชื่อ “คนไทในชมพูทวีป” (2548) กนกวรรณ 



108  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที ่1 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

ชัยทัต นักวิชาการรุ่นใหม่ที่ให้ความสนใจภาษาและอักษรไทอาหมก็ยังคงใช้
แนวคิดแบบรากเหง้าดั้งเดิมเพ่ือช่วยอธิบายความส าคัญของการศึกษาเอกสาร
โบราณภาษาไทอาหม ในบทความ “สถานภาพความรู้ปัจจุบันของการศึกษา
เอกสารโบราณของไทอาหม” ว่ายังคงมีประโยชน์ “ในแง่สืบค้นต้นก าเนิดและ
วัฒนธรรมไทโบราณ เพ่ือให้ยังคงรักษาวัฒนธรรมอาหมให้คงอยู่ไว้ได้ตลอดไป” 
(กนกวรรณ ชัยทัต, 2556: 57-78) 

แนวคิดแบบรากเหง้าดั้งเดิมยังคงมีอิทธิพลต่อการศึกษาคนไทในอัสสัม 
ประเทศอินเดีย มาจนถึงปัจจุบันโดยได้มีการปรับใช้แนวคิดนี้ร่วมกับแนวคิดแบบ
การณ์ก าหนดทางชาติพันธุ์เพ่ืออธิบายบริบท ปรากฏการณ์ร่วมกับความสนใจ
กระบวนการฟ้ืนฟูชาติพันธุ์ไทในอินเดีย เห็นได้ว่าแนวคิดดังกล่าวได้ขยับตัวจาก
ค าอธิบายต่อชาติไทยและความเป็นไทย มาสู่ลักษณะทาง “วัฒนธรรมไท” และ 
“ชาติพันธุ์ไท” ในขณะเดียวกันได้ถูกน ามาท าความเข้าใจต่อกระแสการฟ้ืนฟูและ
สืบสานชาติพันธุ์ไทอินเดียอย่างเป็นที่นิยมขึ้น นอกจากนั้นเรายังพบว่ามีการ
ขยายตัวของประเด็นการศึกษาเพ่ิมเติมสู่ประเด็นใหม่  ๆ มากขึ้น ไม่นานมานี้ 
ขนบพร วงศ์กาฬสินธุ์ (2556: 303-354) ได้เสนอบทความชื่อ “นางห่มเมือง แม่
ต้นแบบของคนไทลุ่มน้ าพรหมบุตร” ก็ได้ตั้งข้อสังเกตที่น่าสนใจหากแต่ยังต้องรอ
คอยการศึกษาในระดับลึกที่จะเชื่อมโยงประเด็นทางด้านจิตส านึกร่วมซึ่งเป็นการ
ท าความเข้าใจผ่านโครงสร้างของจิตใจซึ่งสัมพันธ์กับเพศสถานะ (gender) ของ
คนไทในสังคมที่ให้ความส าคัญกับเพศแม่ อันเป็นงานที่น่าจะได้พัฒนาต่อทั้งในเชิง
แนวคิดใหม่ ๆ และกระบวนการวิเคราะห์เปรียบเทียบ เพ่ือเปิดประเด็นการท า
ความเข้าใจสังคมและวัฒนธรรมของคนไทในรัฐอัสสัมสู่แนวทางใหม่  ๆ ที่เติบโต
และกว้างขวางขึ้น นอกเหนือจากประเด็นทางประวัติศาสตร์ และภาษา ที่เราให้
ความสนใจมากในระยะแรก 



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  109 

บทสรุป 

การเติบโตและพัฒนาการทางการศึกษากลุ่มคนไทในประเทศอินเดียของ
นักวิชาการจากประเทศไทยปรากฏในงานศึกษาค้นคว้าเรื่องกลุ่มคนไทยตั้งแต่
ทศวรรษที่ 2440 เป็นต้นมา ได้เริ่มต้นจากความสนใจในเรื่องราวของกลุ่มคนไท
อาหมซึ่งมีหลักฐานเชิงประวัติศาสตร์ที่ยาวนานมากในดินแดนรัฐอัสสัมและมี
ประวัติความเป็นมาร่วมกับกลุ่ม “ไทใหญ่” มีประวัติศาสตร์ร่วมกันจากอาณาจักร
โบราณบนลุ่มน้ ามาวและได้ขยายเข้าไปในแคว้นอัสสัม ซึ่งต่อมาได้ตั้งรัฐไทอาหม
ขึ้นในบริเวณลุ่มน้ าพรหมบุตรของอินเดีย หลังจากนั้นมาได้มีข้อมูลจากการศึกษา
ค้นคว้าเพ่ิมเติมมากขึ้นท าให้ทราบว่ายังมีคนไทกลุ่มอ่ืน  ๆ อีกหลายกลุ่มใน
ประเทศอินเดีย เช่น ไทพ่าเก่ ไทอ่ายตอน ไทค าตี่ ไทตูรง ไทค ายาง ไทนอรา เป็น
ต้น และไม่เพียงแต่ตั้งถ่ินฐานในรัฐอัสสัมเท่านั้น แต่ยังกระจายตัวอยู่ในรัฐอ่ืน ๆ ที่
ส าคัญ เช่น รัฐอุรุนาจาลประเทศอีกด้วย อย่างไรก็ตามการศึกษากลุ่มชาวไทอาหม
ยังคงได้รับความส าคัญและมีงานศึกษาค้นคว้ามากกว่าคนไทกลุ่มอ่ืน  ๆ ใน
รัฐอัสสัมของอินเดีย เนื่องเพราะความผูกโยงต่อประวัติศาสตร์ของชาวไทอาหมใน
ฐานะที่ตั้งถิ่นฐานในบริเวณนั้นและมีการรวบรวมหน่วยปกครองเป็นรัฐที่มี
ศูนย์กลางมายาวนาน ตลอดจนการอ้างอิงเอกสารโบราณในอาหมบุราณจี ท าให้
ชาวไทอาหมได้รับความสนใจในการศึกษาเป็นอย่างมาก 

การค้นหาจุดก าเนิดดั้งเดิมที่เราเรียกว่าแนวคิดรากเหง้าดั้งเดิม มีผลต่อ
พัฒนาการแนวคิดชาตินิยมเชิงเชื้อชาติที่น าโดยรัฐบาลสู่วงการวิชาการนับตั้งแต่
ช่วงปี พ.ศ.2482 เป็นต้นมา กระทั่งในช่วงทศวรรษที่ 2530 ได้ปรากฏงานศึกษา
คนไทในอินเดียที่เริ่มให้ความส าคัญต่อสถานการณ์แวดล้อมด้านชาติพันธุ์ที่มี
อิทธิพลต่อการปรับตัวและการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมในกลุ่มชาติพันธุ์ไทใน
บริเวณนั้น โดยเฉพาะในกระบวนการฟ้ืนฟูและแสดงอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ ซึ่ง
เป็นอิทธิพลของแนวคิดแบบ “การณ์ก าหนด” ทางชาติพันธุ์ (situational 
ethnicity) ซึ่งท าให้วงการทางวิชาการได้ก้าวข้ามประเด็นปัญหาส าคัญที่เคยผูก
โยงอยู่กับแนวคิด “รากเหง้าดั้งเดิม” (primordialism) และลักษณะทาง “เชื้อ



110  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที ่1 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

ชาติ” (race) มาสู่การท าความเข้าใจทางด้านสภาวะ “ชาติพันธุ์” (ethnicity) 
ของคนไทกลุ่มต่าง ๆ ในอินเดียมากขึ้น หากมองในอีกด้านหนึ่งก็จะเห็นได้ว่า
ปรากฏการณ์ของสถานภาพความรู้ในการศึกษาคนไทในรัฐอัสสัมของอินเดียของ
นักวิชาการไทยไม่เพียงแต่จะได้สร้างคุณูปการในการขยายพรมแดนความรู้ด้านไท
ศึกษาในเชิงเปรียบเทียบกับคนไทกลุ่มต่าง ๆ ในมิติที่กว้างขึ้น แต่ก็ได้มีความ
พยายามที่จะสร้างงานวิเคราะห์ในระบบวัฒนธรรมและระบบสังคมของกลุ่มคนไท
ในอินเดีย ผลต่อเนื่องที่ตามมาก็คือความรู้ดังกล่าวได้เป็นเครื่องมือทางวัฒนธรรม
และชาติพันธุ์อย่างส าคัญของความเคลื่อนไหวทางสังคมในกระบวนการฟ้ืนฟู
วัฒนธรรมและอัตลักษณ์กลุ่มชาติพันธุ์ไท (instrumental ethnicity) ไปในตัว
ด้วย ในระหว่างที่ความสนใจความรู้ทางชาติพันธุ์ไทในอินเดียยังได้รับความสนใจ
จากวงการวิชาการตะวันตกรวมถึงนักวิชาการชาวอัสสัมมิสและนักวิชาการชาวไท
ในอินเดียด้วยนี้ ยังเห็นได้ว่าประเด็นทางการศึกษาของนักวิชาการไทยก็ได้ขยาย
ความสนใจออกไปอย่างกว้างขวางและหลากหลายร่วมกับการศึกษาที่ลึกซึ้งขึ้น 
เนื่องจากนักวิชาการไทยก็ได้พัฒนาทักษะทางการศึกษาวิจัยทั้งในเชิงประเด็นและ
เชิงวิธีการ แม้ว่าความก้าวหน้าของงานศึกษาคนไทกลุ่มต่างๆ ในประเทศอินเดีย
โดยนักวิชาการไทยเองจะยังไม่ค่อยได้ปรากฏงานศึกษาในเชิงวิพากษ์วิจารณ์
อย่างเช่นงานศึกษาของนักวิชาการชาวตะวันตกมานักก็ตาม นั่นก็ท าให้เห็นว่า
พรมแดนทางความรู้ของการศึกษาคนไทในประเทศอินเดียยังคงมีพ้ืนที่ทางความรู้
อีกมากมายที่เปิดรอให้ผู้ที่สนใจเข้าไปศึกษาท าความเข้าใจอย่างมากขึ้นอีกต่อไป   



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  111 

เชิงอรรถ 

1 ปรับปรุงจากบทความประกอบการสัมมนาวิชาการ วัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ไทใน
ประเทศอินเดีย เนื่องในโอกาสครบรอบ 70 ปีความสัมพันธ์ไทย -อินเดีย โดยศูนย์
มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน) ร่วมกับสถานเอกอัครราชทูตอินเดีย ณ ศูนย์
มานุษยวิทยาสิรินธร วันท่ี 18 พฤศจิกายน 2560 

2 ผู้เขียนใช้ค าว่า “รากเหง้าดั้งเดิม” (primordialism) ตามที่ ศาสตราจารย์ ดร.อานันท์  
กาญจนพันธ ์(2546) และรองศาสตราจารย์ ดร.นิติ ภวัครพันธุ์ (2558) แปลไว้เป็นภาษาไทย
ก่อนหน้านี้ ดูค าอภิปรายถึงวิวาทะของแนวคิด “รากเหง้าดั้งเดิม” นี้ได้ใน ชาติพันธุ์และ
มายาคติ (ส านักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแหง่ชาติ, 2546: 8-9) และใน ชวนถกชาติและ
ชาติพันธ์ุ (นิติ ภวัครพันธ์ุ, 2558: 49-93) 

3 สังเกตว่าในทศวรรษ 2530 เป็นต้นมานิยมใช้ค าว่า “ไท” ในการกล่าวถึงคนไทกลุ่มต่าง ๆ 
นอกดินแดนประเทศไทยในฐานะที่เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ แทนค าว่า “ไทย” อย่างที่เคยใช้กัน
ทั่วไปก่อนหน้าน้ัน 

4 ต้นฉบับนี้ จิตร ภูมิศักดิ์ ใช้ค าว่า “ไทอาหม” (จิตร ภูมิศักดิ์, 2547: 67-99) แต่ในเล่ม 
“ความเป็นมาของค าสยาม ไทย ลาว และขอมฯ” ใช้ค าว่า “ไตอาหม” (จิตร ภูมิศักดิ์, 
2535: 111-121) 

5 ผู้เขียนแปลค าว่า situational ethnicity ว่า “การณ์ก าหนด” ทางชาติพันธุ์ เพื่อแสดง
ลักษณะเชิงแนวคิดตามที่ มอนสเตอร์แรต กวิเบอร์เนาว์ (Monsterrat Guibernau) และ 
จอห์น เรกซ์ (John Rex) ได้ทบทวนและอภิปรายไว้ ซึ่งเขาใช้ “situational ethnicity” 
เพื่อแยกแยะความต่างกับแนวคิดรากเหง้าดั้งเดิมทางชาติพันธุ์ (primordial ethnicity) 
(Guibernau, Montserrat and Rex, John (eds.) 2010: 1-9) 

6 ดูเปรียบเทียบการทบทวนองค์ความรู้ประวัติศาสตร์ไทอาหมจากงานศึกษาของกลุ่ม
นักวิชาการที่ศาสตราจารย์ ดร.ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และรองศาสตราจารย์เรณู วิชาศิลป์ 
ก่อนหน้าน้ีได้จัดแบ่งไว้เป็น 2 กลุ่มนักวิชาการคือ ส านักประวัติศาสตร์อังกฤษและอัสสัมมิส 
และส านักประวัติศาสตร์ไท (ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และ เรณู วิชาศิลป์, 2538: 51-80) 



112  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที ่1 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

บรรณานุกรม 

ภาษาไทย 

กนกวรรณ ชัยทัต. 2556. “สถานภาพความรู้ปัจจุบันของการศึกษาเอกสารโบราณ
ของไทอาหม”. ใน ฉัตรทิพย์ นาถสุภา (บก.), ด้วยรัก เล่มที่ 2 “ชนชาติไท”: 
รวมบทความในโอกาส ศาสตราจารย์กิตติคุณ ดร.ฉัตรทิพย์ นาถสุภา อายุ 72 
ปี, หน้า 57-78. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์สร้างสรรค์ จ ากัด.  

ขนบพร วงศ์กาฬสินธุ์ .  2556. “นางห่มเมือง แม่ต้นแบบของคนไทลุ่มน้ า
พรหมบุตร”. ใน ฉัตรทิพย์ นาถสุภา (บก.), ด้วยรัก เล่มที่ 2 “ชนชาติไท”: 
รวมบทความในโอกาส ศาสตราจารย์กิตติคุณ ดร.ฉัตรทิพย์ นาถสุภา อายุ 72 
ปี, หน้า 267-302. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์สร้างสรรค์ จ ากัด.  

จิตร ภูมิศักดิ์. 2535 (พิมพ์ครั้งแรก 2519). ความเป็นมาของค าสยาม ไทย ลาว และ
ขอม และลักษณะทางสังคมของชื่อชนชาติ.  กรุงเทพ: ส านักพิมพ์ศยาม 
บริษัทเคล็ดไทย จ ากัด.   

จิตร ภูมิศักดิ์ . 2547 (พิมพ์ครั้งแรก 2524). โองการแช่งน  าและข้อคิดใหม่ใน
ประวัติศาสตร์ไทยลุ่มน  าเจ้าพระยา. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ฟ้าเดียวกัน.  

ฉัตรทิพย์ นาถสุภา เรณู วิชาศิลป์ เรณู อรรถาเมศร์ และนงนุช จันทราภัย. 2534. 
เมืองนุนสุนค า. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์สร้างสรรค์.  

ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และ เรณู วิชาศิลป์. 2534. “การฟ้ืนฟูวัฒนธรรมไทในรัฐอัสสัม.” 
บทความเสนอต่อการสัมมนาผลงานวิจัยโครงการศึกษาสังคมวัฒนธรรมกลุ่ม
ผู้พูดภาษาไต, มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 7-8 ธันวาคม. 

ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และ เรณู วิชาศิลป์. 2538. “องค์ความรู้ประวัติศาสตร์ไท
อาหม”. ใน การศึกษาวัฒนธรรมชนชาติไท ส านักงานคณะกรรมการ



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  113 

วัฒนธรรมแห่งชาติ กระทรวงศึกษาธิการ, หน้า 51-80. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์
คุรุสภา ลาดพร้าว.  

ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และ เรณู วิชาศิลป์. 2552. การศึกษาประวัติศาสตร์ไทอาหม. 
กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์สร้างสรรค์ จ ากัด.   

ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และคณะ. 2552. จากเมืองนุนสุนค าสู่อัสสัมแดนไท.  กรุงเทพฯ: 
ส านักพิมพ์สร้างสรรค์ จ ากัด.   

ด ารงพล อินทร์จันทร์. 2545. การฟ้ืนฟูวัฒนธรรมของไทอาหมในรัฐอัสสัม ประเทศอินเดีย. 
วิทยานิพนธ์หลักสูตรสังคมวิทยาและมานุษยวิทยามหาบัณฑิต (มานุษยวิทยา) 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  

นววรรณ พันธุเมธา. มมป. ประวัติศาสตราจารย์ ดร.คุณบรรจบ พันธุเมธา. 
กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์พัฒนาศึกษา.   

นิติ ภวัครพันธ์. 2558. ชวนถกชาติและชาติพันธุ์. กรุงเทพฯ: สยามปริทัศน์.  

นราธิปประพันธ์พงศ์, พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระ. 2505. พงศาวดารไทใหญ่ เล่ม 1-2. 
กรุงเทพฯ: องค์การค้าของคุรุสภา ศึกษาภัณฑ์พาณิชย์.  

บรรจบ พันธุเมธา. 2526. กาเลหม่านไต. กรุงเทพฯ: องค์การค้าคุรุสภา.  

ประคอง นิมมานเหมินทร์ . 2538. “สถานภาพการศึกษาคติชนของชนชาติไท: 
การศึกษาเบื้องต้น”. ใน การศึกษาวัฒนธรรมชนชาติไท. ส านักงาน
คณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ กระทรวงศึกษาธิการ , หน้า 267-278. 
กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์คุรุสภา ลาดพร้าว.  

ประชากิจกรจักร์ (แช่ม บุนนาค), พระยา. 2507. พงศาวดารโยนก. พระนคร: โรง
พิมพ์รุ่งเรืองรัตน์.  

ประเสริฐ ณ นคร. 2534. พจนานุกรมไทยอาหม-ไทย. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 



114  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที ่1 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

ประเสริฐ ณ นคร. 2538. “ความรู้จากไทอาหม” ใน การศึกษาวัฒนธรรมชนชาติไท. 
ส านักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ กระทรวงศึกษาธิการ, หน้า 47-50. 
กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์คุรุสภา ลาดพร้าว.  

ปรีดี พนมยงค์. 2517. ความเป็นมาของชื่อ “ประเทศสยาม” กับ “ประเทศไทย” 
(เรียบเรียงจากเค้าความบางตอนในต้นฉบับของหนังสือ “Ma Vie 
Mouvementee”). ชาญวิทย์ เกษตรศิริ (บก.). กรุงเทพฯ: มูลนิธิโครงการ
ต าราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์. 2522.  

วิจิตรมาตรา, ขุน (สง่า กาญจนพันธ์). 2506. หลักไทย. พระนคร: โอเดียนสโตร์. 

วิจิตรวาทการ, พลตรีหลวง. 2549 (พิมพ์ครั้งแรก 2499). งานค้นคว้าเรื่องชนชาติไทย. 
กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์สร้างสรรค์บุ๊คส์.  

รณี เลิศเลื่อมใส. 2539. ปรัมปราคติไทอาหม. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตร์มหาบัณฑิต 
มหาวิทยาลัยศิลปากร.  

รณี เลิศเลื่อมใส. 2544. ฟ้า-ขวัญ-เมือง จักรวาลทัศน์ดั งเดิมของไท: ศึกษาจากคัมภีร์
โบราณไทอาหม. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์วิถีทรรศน์.  

เรณู วิชาศิลป์. 2529. ระบบการเขียนของไทอาหม. วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตร์
มหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยศิลปากร.   

เรณู วิชาศิลป์. 2539. พงศาวดารไทอาหม. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้ง แอนด์ พับลิชชิ่ง 
จ ากัด (มหาชน). 

ศิราพร ณ ถลาง. 2545. ชนชาติไทในนิทาน: แลลอดแว่นคติชนและวรรณกรรมพื นบ้าน. 
กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์มติชน.  

สมพงศ์ วิทยศักดิ์พันธุ์. 2542. การศึกษาประวัติศาสตร์สังคมและวัฒนธรรมชนชาติไท. 
กรุงเทพมหานคร: ส านักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย. 



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  115 

สายชล สัตยานุรักษ์ . 2557. 10 ปัญญาชนสยาม เล่ม 1: ปัญญาชนแห่งรัฐ
สมบูรณาญาสิทธิราชย์. กรุงเทพฯ: โอเพ่น โซไซตี้.  

สารนาถ (สังข์ พัธโนทัย). 2497. เยี่ยมไทยอาหม สายเลือดของเรา. กรุงเทพฯ: 
ส านักพิมพ์เสถียรภาพ.   

สุมิตร ปิติพัฒน์ และ ด ารงพล อินทร์จันทร์. 2546. ขบวนการฟ้ืนฟูภาษา ความเชื่อ 
และพิธีกรรมของไทอาหม ในรัฐอัสสัม ประเทศอินเดีย . กรุงเทพฯ: 
ส านักพิมพ์ โอ.เอส. พริ้นติ้งเฮ้าส์.   

อนุมานราชธน, พระยา. 2505 (พิมพ์ครั้งแรก พ.ศ.2479). ไทย-จีน. พระนคร: โรง
พิมพ์รุ่งเรืองธรรม.  

อนุมานราชธน, พระยา. 2511. เรื่องของชาติไทย. กรุงเทพฯ: นนทบุรี. 

อานันท์ กาญจนพันธุ์ . 2538. “สถานภาพการวิจัยพัฒนาการทางสังคมและ
วัฒนธรรมไทใหญ่”. ใน บุญพา มิลินทสูต และ จารุวรรณ พรมวัง-ข าเพชร (บก.), 
การศึกษาวัฒนธรรมชนชาติไท, ส านักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ, 
หน้า 7-17. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว.  

อานันท์ กาญจนพันธุ์. 2546. “บทน า”. ใน ชูพินิจ เกษมณี (บก.), ชาติพันธุ์และ
มายาคติ, หน้า 5-16. กรุงเทพ: ส านักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ 
กระทรวงวัฒนธรรม.  



116  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที ่1 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

ภาษาอังกฤษ 

Barth, Fedrik. 1969. Ethnic Groups and Boundaries: The Social 
Organization of Culture Difference. Boston: Little, Brown and 
Company.  

Dodd, William Clifton. 1923. The Tai Race: Elder brother of the Chinese. 
Cedar Rapids, Iowa: Torch.  

Fenton, Steve. 2003. Ethnicity. Cambridge: Polity Press.  

Gait, Edward Albert, Sir. 1906. A History of Assam. Galgutta: Thacker, 
Spink & co. 

Geertz, Clifford. 1963. “Primordial ties”. In John Hutchinson and 
Anthony D. Smith (eds.), Ethnicity, pp. 40-45. Oxford – New York: 
Oxford University Press.  

Guibernau, Montserrat and Rex, John (eds.). 2010. The Ethnicity Reader: 
Nationalism, Multiculturalism and Migration. Cambridge: Polity Press. 

Hutchinson, John and Smith, Anthony D. (eds.). 2010. The Ethnicity 
Reader: Nationalism, Multiculturalism and Migration. Cambridge: 
Polity Press. 

Phukon, Girin. 1996. Politics of Regionalism in Northeast India. Guwahati: 
Spectrum Publication. 

Saikia, S.Yasmin. 1999. A Name Without a People: Searching to be Tai-
Ahom in Modern India. Ph.D. thesis, University of Wisconsin-
Madison.  



วารสารมานุษยวิทยา ปีที่ 1 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)  I  117 

Shils, Edward. 1957. “Primordial, personal, sacred and civil ties,” British 
Journal of Sociology 8(2): pp. 130-145. 

Smith, Anthony D. 1986. The Ethnic Origins of Nations. Oxford: Blackwell 
Publishers Ltd.  

Smith, Anthony D. 1998. Nationalism and Modernism: A critical survey 
of recent theories of nations and nationalism. London and New 
York: Routledge.    

Van den Berghe, Pierre. 1978. “Race and ethnicity: a sociobiological 
perspective,” Ethnic and Racial Studies 1(4): 401-411.  

Van den Berghe, Pierre 1988. “Ethnicity and the sociology debate”. In 
John Rex and David Mason (eds.), Theories of Ethnic and Race 
Relations. pp. 246-263. Cambridge: Cambridge University Press.  

Wilaiwan Kanittanan. 1981. “A Linguistic Approach to Kwan, an ancient 
Tai belief.” Paper presented to the Conference on the Thai 
Studies, New Delhi, February 24-27. 

 

 

 



118  I  วารสารมานุษยวิทยา ปีที ่1 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

 

 


