
ปีที่ 4 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564)  I  195

	 สภาวะองค์ประธาน (Subjectivity) และศักยภาพกระทำ�การ (Agency) 
เป็นมโนทัศน์สำ�คัญในทางสังคมศาสตร์ท่ีมีพลวัตค่อนข้างสูงโดยเฉพาะในช่วง
สามทศวรรษท่ีผ่านมา โดยการเปล่ียนแปลงคร้ังสำ�คัญเกิดข้ึนจากข้อเสนอของ 
Michel Foucault ท่ีว่า “องค์ประธานก่อตัวข้ึนผ่านปฏิบัติการทำ�ให้อยู่ใต้
อาณัติ หรือ (ในลักษณะท่ีเป็นอิสระกว่า) ผ่านปฏิบัติการปลดแอก ปฏิบัติการ
เสรีภาพ”1 (Foucault, 1988: 50) ท้ังน้ีก็เพราะว่าก่อนหน้าน้ีการอภิปราย
เก่ียวกับการก่อตัวขององค์ประธานอยู่ภายใต้การขับเค่ียวกันระหว่างมโนทัศน์ 
“องค์ประธานท่ีก่อตัวข้ึนเอง” (constituting subject) หรือโดยสมัครใจ กับ 
“องค์ประธานท่ีถูกก่อข้ึน” (constituted subject) หรือโดยถูกกำ�หนด (Frisk, 
2009: 9) ทว่าข้อเสนอของ Foucault ช้ีให้เห็นถึงความเป็นไปได้ท่ีองค์ประธาน
จะก่อตัวข้ึนเองขณะกำ�ลังถูกก่อข้ึน เป็นข้อเสนอท่ีเขาพัฒนาข้ึนในงานช่วงท้าย
โดยเฉพาะในหนังสือ The Use of the Pleasure (1985) หลังจากถูกวิพากษ์
วิจารณ์ว่าได้ลดทอนมนุษย์ลงเป็นเพียงเรือนร่างท่ีเฉ่ือยชาในงานก่อนหน้า คือ 
Discipline and Punish (1979) โดยข้อเสนอน้ีของเขาหรือท่ีเรียกว่ามโนทัศน์ 
Subjectivation ได้รับความสนใจและนำ�ไปขยายต่ออย่างกว้างขวางโดยเฉพาะ
ในแวดวงสตรีศึกษาและศาสนา2 
	 Mahmood นักมานุษยวิทยาท่ีศึกษาสตรีในศาสนาอิสลาม เสนอว่า
มโนทัศน์ Subjectivation ของ Foucault ซ่ึงมีลักษณะขัดกันในตัว เพราะ
กระบวนการและเง่ือนไขในการทำ�ให้บุคคลตกอยู่ใต้อาณัติเป็นช่องทางให้บุคคล
เกิดความตระหนักในอัตลักษณ์ของตนและเป็นผู้กระทำ�การในเวลาเดียวกัน 
(Mahmood, 2005: 17) มีประโยชน์ในการทำ�ความเข้าใจศักยภาพกระทำ�

มโนทัศน์สภาวะองค์ประธาน (Subjectivity)  
และศักยภาพกระทำ�การ (Agency):  

การถกเถียงในแวดวงสตรีศึกษาและศาสนาร่วมสมัย

อนุสรณ์ อุณโณ
คณะสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์่

Anusorn Unno
Faculty of Sociology and Anthropology, Thammasat University 

E-mail: anusorn.unno@gmail.com



196  I  วารสารมานุษยวิทยา

การท่ีพ้นไปจากตัวแบบคู่ตรงข้ามจำ�พวกการบังคับและการโค่นล้มบรรทัดฐาน 
เพราะแทนท่ีจะจำ�กัดศักยภาพกระทำ�การไว้ท่ีการต่อต้านความสัมพันธ์ทาง
อำ�นาจท่ีดำ�รงอยู่ มโนทัศน์น้ีกระตุ้นให้เราคิดถึงศักยภาพกระทำ�การในแง่ของ
ศักยภาพและทักษะท่ีจำ�เป็นสำ�หรับการกระทำ�เชิงศีลธรรมซ่ึงผูกกับระเบียบ
วินัยท่ีองค์ประธานถูกก่อข้ึน (เพ่ิงอ้าง: 29) เป็นการช้ีให้เห็นว่าศักยภาพกระทำ�
การไม่ได้เป็นเพียงแค่คำ�พ้องของการต่อต้านความสัมพันธ์เชิงครอบงำ� หากแต่เป็น
ศักยภาพสำ�หรับการกระทำ�ท่ีการทำ�ให้อยู่ใต้อาณัติได้ก่อให้เกิดข้ึน (เพ่ิงอ้าง: 17-18) 
	 Mahmood เห็นว่าความเข้าใจศักยภาพกระทำ�การเช่นน้ีช่วยให้เข้าใจ
ปฏิบัติการของผู้หญิงในอาณาบริเวณศาสนาได้ดีกว่าทฤษฎีสตรีนิยม (กระแสหลัก) 
และแนวคิดเสรีนิยมฆราวาส เพราะองค์ประธานเชิงการเมืองของทฤษฎีสตรี
นิยมยังคงเป็นประเภทปลดแอก ศักยภาพกระทำ�การถูกเข้าใจผ่านตัวแบบ
คู่ตรงข้ามจำ�พวกการทำ�ให้อยู่ใต้อาณัติและการโค่นล้ม (Mahmood, 2005: 14) 
หรือเป็นศักยภาพท่ีจะตระหนักในผลประโยชน์ของบุคคลท่ีขัดกับขนบธรรมเนียม
ประเพณี (เพ่ิงอ้าง: 8) จึงละเลยการกระทำ�ท่ีไม่เข้ากับตรรกะการกดข่ีและ
การต่อต้าน (เพ่ิงอ้าง: 14) และมองขบวนการเคล่ือนไหวทางศาสนาของผู้หญิง
ว่าเป็นการเข้าสู่อาณาบริเวณท่ีนิยามโดยผู้ชายโดยอาศัยโวหารของการอยู่ใต้
อาณัติผู้ชาย 
	 อย่างไรก็ดี Mahmood เสนอว่าการอยู่ใต้อาณัติจริยธรรมสตรี เช่น 
ความเหนียมอาย ความสุภาพเรียบร้อย และการถ่อมตน เป็นเง่ือนไขสำ�คัญ
สำ�หรับการมีบทบาทสาธารณะทางศาสนาและการเมืองท่ีเพ่ิมข้ึนของผู้หญิง 
(Mahmood, 2005: 5-6) หรือกล่าวอีกนัยหน่ึง การยอมจำ�นนต่อสิทธิอำ�นาจ
บางประการเป็นเง่ือนไขสำ�หรับการบรรลุศักยภาพขององค์ประธาน (เพ่ิงอ้าง: 
31) ศักยภาพกระทำ�การไม่ได้เกิดแต่ในการกระทำ�ท่ีต่อต้านบรรทัดฐาน หาก
แต่ยังอยู่ในวิธีการท่ีบุคคลอาศัยอยู่ในบรรทัดฐานด้วย (เพ่ิงอ้าง: 15) Mahmood 
อาศัยแนวคิดน้ีในการศึกษา “การเมืองของความเคร่งครัดศรัทธา” (The 
Politics of Piety) ของขบวนการมัสยิดสตรีอียิปต์ในเขตเมือง และพบว่าผู้หญิง
เหล่าน้ีไม่ได้มองตัวแบบความประพฤติในฐานะการกำ�หนดทางสังคมท่ีพันธนาการ
ปัจเจกบุคคล หากแต่มองศักยภาพ เป็นน่ังร้านท่ีตัวตนถูกสร้างข้ึน (เพ่ิงอ้าง: 
148) ถึงแม้ปฏิบัติการของพวกเธอไม่ได้ต่อต้านสิทธิอำ�นาจผู้ชายและศาสนา
อิสลามกระแสหลัก แต่ก็ก่อให้เกิดการเปล่ียนแปลงในความสัมพันธ์ระหว่างเพศ 



ปีที่ 4 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564)  I  197

การเรียนการสอนศาสนาอิสลาม และสถาบันทางสังคมของมัสยิดในประเทศ
อียิปต์ (เพ่ิงอ้าง: 15, 153) 
	 อย่างไรก็ดี McNay นักปรัชญาสายสตรี มีความเห็นต่อแนวคิด 
Subjectivation ของ Foucault ต่างออกไป เธอเห็นว่าการเข้าใจการก่อตัว
ขององค์ประธาน (Subjectification) ในลักษณะวิภาษวิธีระหว่างอิสรภาพกับ
พันธนาการตามอย่าง Foucault ส่งผลให้ด้านลบของการทำ�ให้ตกอยู่ใต้อาณัติ
ได้รับอภิสิทธ์ิในทฤษฎีการสร้างอัตลักษณ์ และส่งผลให้ทฤษฎีอัตลักษณ์มี
ลักษณะเป็นส่วนเส้ียว (McNay, 2000: 2) ซ่ึงไม่เพียงแต่เป็นการลดองค์ประธาน
ลงเป็นผู้รับการกำ�หนดจากภายนอกท่ีเฉ่ือยชา หากแต่ยังส่งผลให้ความเข้าใจ
เก่ียวกับศักยภาพกระทำ�การคับแคบ ติดอยู่ในแง่ลบของการต่อต้านหรือโค่นล้ม
บรรทัดฐานหลัก ไม่สามารถอธิบายความสัมพันธ์ท่ีไม่ได้มีลักษณะขัดแย้ง ตรง
ข้าม หรือครอบงำ�ได้ (เพ่ิงอ้าง: 77-78) และไม่สามารถอธิบายได้ว่าปัจเจกบุคคล
อาจตอบสนองต่อความสัมพันธ์ทางสังคมท่ีซับซ้อนในลักษณะสร้างสรรค์หรือ
เหนือการคาดหมายอย่างไร (เพ่ิงอ้าง: 161) จึงจำ�เป็นจะต้องมีทฤษฎีศักยภาพ
กระทำ�การท่ีแม่นยำ�และยืดหยุ่นกว่าสำ�หรับการอธิบายแรงจูงใจและวิธีการท่ี
แตกต่างหลากหลายท่ีปัจเจกบุคคลและกลุ่มปลุกปล้ำ� ปรับใช้ และเปล่ียนรูป
ความหมายและทรัพยากรทางวัฒนธรรม โดยเฉพาะอย่างย่ิงคือจำ�เป็นจะต้อง
มีมโนทัศน์ศักยภาพกระทำ�การท่ีรอบด้านกว่าสำ�หรับการอธิบายว่าผู้หญิงกระทำ�
การอย่างเอกเทศอย่างไรท้ังท่ีถูกรัดรึงด้วยพันธนาการทางสังคม และพวกเธอ
อาจจะกระทำ�การอย่างไรในบริบทการปรับโครงสร้างเพศสภาวะ (เพ่ิงอ้าง: 4-5)
	 McNay เสนอว่ากระบวนทัศน์การก่อตัวองค์ประธานและศักยภาพ
กระทำ�การเชิงก่อเกิด (a generative paradigm of subjectification and 
agency) สามารถคล่ีคลายปัญหาคู่ตรงข้ามต่าง ๆ  ได้ ไม่ว่าจะเป็นสัญลักษณ์/
วัตถุ อัตลักษณ์/ไม่อัตลักษณ์ จิต/สังคม เพราะเป็นการเคล่ือนย้ายจากการ
กำ�หนดมาเป็นการพิจารณาด้านก่อเกิดของการก่อตัวองค์ประธาน ศักยภาพ
กระทำ�การก่อตัวข้ึนในฐานะศักยภาพท่ีจะสร้างตัวแบบพฤติกรรมใหม่หรือไม่
คาดคิดมาก่อน (McNay, 2000: 18-21) เธอเห็นว่า “ความสร้างสรรค์ของ
การกระทำ�” (creativity of action) มีความโดดเด่นในกระแสหน่ึงของทฤษฎี
ภาคพ้ืนทวีป โดยเฉพาะในงานของ Bourdieu, Ricoeur และ Castoriadis 
ซ่ึงพยายามหนีจากตัวแบบเชิงกำ�หนดของศักยภาพกระทำ�การด้วยการเสนอ



198  I  วารสารมานุษยวิทยา

การสร้างองค์ประธานในฐานะกระบวนการก่อเกิดในลักษณะต่าง ๆ  (เพ่ิงอ้าง: 
23 และดู 31-154 สำ�หรับการอภิปรายแนวคิดของบุคคลท้ังสาม) แม้ว่าจะ
ไม่มีงานของคนใดเสนอประเด็นดังกล่าวได้ครบถ้วนสมบูรณ์ในตัวเอง (เพ่ิงอ้าง: 
161) ขณะเดียวกัน McNay แจงว่าทฤษฎีเชิงก่อเกิดของการก่อตัวองค์ประธาน
ไม่ได้ต้องการแทนท่ี หากแต่ต้องการเสริมกระบวนทัศน์เชิงลบท่ีปรากฏเด่นชัด
ในงาน Foucault ท่ีปิดก้ันด้านท่ีกระตือรือร้นและเล่ือมพรายของศักยภาพ
กระทำ�การ (เพ่ิงอ้าง: 164) เป็นการเสนอทฤษฎีศักยภาพกระทำ�การท่ีมีพลวัต
กว่าในการสำ�รวจว่าตัวแสดงทางสังคมอาจปรับตัวหรือตอบสนองในรูปลักษณ์
ท่ีกระตือรือร้นต่อความไม่แน่นอนท่ีมาจากระเบียบสังคมท่ีมีความแตกต่างเพ่ิม
ข้ึนอย่างไร (เพ่ิงอ้าง: 161)         
	 แม้ Mahmood และ McNay จะมีความเห็นต่อแนวคิด Subjectivation 
ของ Foucault ต่างกัน แต่นักมานุษยวิทยา เช่น Frisk (2009) ได้อาศัยแนวคิด
ของบุคคลท้ังสองเป็นแนวทางในการศึกษาสตรีมุสลิมชาวมาเลเซียควบคู่กัน 
เธอเสนอว่ามโนทัศน์สตรีนิยมจำ�พวกองค์ประธานเชิงปลดแอกและศักยภาพ
กระทำ�การเชิงโค่นล้มมีข้อจำ�กัด เพราะละเลยปฏิบัติการบางด้านของผู้หญิงท่ี
ไม่สามารถเข้าใจได้ด้วยตรรกะการกดข่ีครอบงำ�และการต่อต้านขัดขืน การ
ปฏิบัติศาสนาของผู้หญิงภายในศาสนาอิสลามกระแสหลักไม่จำ�เป็นต้องท้าทาย
โครงสร้างชายเป็นใหญ่ ขณะเดียวกันผู้หญิงก็ไม่ใช่เหย่ือของขบวนการฟ้ืนฟู
ศาสนาอิสลาม ฉะน้ัน แทนท่ีจะพิจารณาการเรียนและการปฏิบัติศาสนาของ
ผู้หญิงมาเลเซียในฐานะการต่อต้านระเบียบสังคมชายเป็นใหญ่ จิตสำ�นึก
จอมปลอม หรือการซึมซับการกดข่ีไว้ข้างใน เธอพิจารณาส่ิงเหล่าน้ีในฐานะ
วิธีการท่ีผู้หญิงใช้ในการพัฒนาศักยภาพกระทำ�การของพวกเธอในบริบทศาสนา
อิสลามกระแสหลัก 
	 Frisk ศึกษาการสร้างองค์ประธานและศักยภาพกระทำ�การของสตรี
มุสลิมมาเลเซียในสองลักษณะ ลักษณะแรกคือการบ่มเพาะตนเป็นองค์ประธาน
ทางศาสนาท่ีเคร่งครัดศรัทธา หรือการเป็น Mukmin (ผู้เช่ืออย่างแท้จริง, true 
believer) ของผู้หญิงมุสลิมผ่านการเรียนและการปฏิบัติศาสนาอย่างเคร่งครัด 
ซ่ึงเปิดโอกาสให้พวกเธอสามารถต่อรองและปรับเปล่ียนความสัมพันธ์ใน
ครอบครัว เพราะการเป็น Mukmin ซ่ึงเป็นความรับผิดชอบส่วนบุคคลต่อ
พระเจ้า ได้เน้นย้ำ�ความเท่าเทียมกันระหว่างหญิงชายต่อพระเจ้าแม้จะอยู่ภายใต้



ปีที่ 4 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564)  I  199

สังคมชายเป็นใหญ่ ขณะท่ีการศึกษาคัมภีร์นอกจากจะช่วยให้พวกเธอสามารถ
ถกเถียงกับผู้ชายโดยเฉพาะสามีในประเด็นศาสนา ยังเปล่ียนคุณลักษณะของ
พวกเธอจากท่ีถูกผูกกับกิเลสตัณหา (Nafsu) เป็นผู้มีเหตุผลและปัญญา (Akal) 
สลับกับผู้ชาย (Frisk, 2009: 173-174) ไม่นับรวมว่าความเคร่งครัดศรัทธาเป็น
เกณฑ์สำ�คัญสำ�หรับความชอบธรรมทางศาสนา (เพ่ิงอ้าง: 83) ความจำ�นงของ
พระเจ้ามีความสำ�คัญเป็นลำ�ดับแรก ส่วนความจำ�นงของสามีและบิดามี
ความสำ�คัญรองลงมา และสามารถต่อรองหรือปรับเปล่ียนได้หากขัดกับจำ�นง
ของพระเจ้า (เพ่ิงอ้าง: 179)    
	 ลักษณะท่ีสองคือการเข้าไปมีบทบาทในกิจกรรมทางศาสนา โดย
เฉพาะอย่างย่ิงคือการจัดพิธี Majlis Doa ท้ังน้ีก็เพราะว่าขณะท่ีครูในช้ันเรียน
ศาสนาหากไม่เป็นผู้ชายก็เป็นผู้หญิง ผู้นำ�การประกอบพิธี Majlis Doa มักเป็น
ผู้หญิง (Frisk, 2009: 149) พวกเธอสามารถประกอบพิธีกรรมน้ีได้โดยไม่ต้อง
อาศัยความช่วยเหลือจากผู้มีอำ�นาจหน้าท่ีทางศาสนาผู้ชาย เพราะความท่ีพวก
เธอมีความรู้ศาสนามากข้ึน นอกจากน้ี ด้วยความท่ีพิธี Majlis Doa มีลักษณะ
คล้ายงานเล้ียงหรือ Kenduri ในชนบท ซ่ึงเป็นส่วนหน่ึงของธรรมเนียมหรือ 
Adat ซ่ึงขบวนการฟ้ืนฟูศาสนาอิสลามพยายามจะแยกออกจากศาสนาอิสลาม 
การท่ีพวกเธอจัดพิธีน้ีในมัสยิดจึงเป็นการขยับเส้นแบ่งระหว่างธรรมเนียมกับ
ศาสนาภายใต้กระแสการฟ้ืนฟูศาสนาอิสลามในเขตเมือง ควบคู่ไปกับการขยับ
เส้นแบ่งระหว่างหญิงชาย (เพ่ิงอ้าง: 153-154) Frisk สรุปว่าด้วยการอาศัย
วาทกรรมและปฏิบัติการแห่งความเคร่งครัดศรัทธาตามหลักการศาสนาอิสลาม 
สตรีมาเลเซียสามารถต่อรองความสัมพันธ์ระหว่างเพศ กำ�หนดชีวิตในลักษณะ
ท่ีสอดคล้องกับศาสนาอิสลามกระแสหลัก รวมท้ังปรับเปล่ียนศาสนาอิสลาม
ในประเทศมาเลเซีย เช่น การสร้างพ้ืนท่ีผู้หญิงในมัสยิดซ่ึงปกติถูกครอบงำ�โดย
ผู้ชาย และการเพ่ิมพ้ืนท่ีให้ผู้หญิงเข้าสู่ตำ�แหน่งทางศาสนามากข้ึน (เพ่ิงอ้าง: 
184-187) 
	 เช่นเดียวกับกรณีสตรีในศาสนาคริสต์ Mack (2003) เสนอว่าสตรี
นิกายเควกเกอร์ (Quaker) ยืนยันว่าการกระทำ�ของพวกเธอไม่ใช่การแสดงออก
ซ่ึงเจตจำ�นงของตัวเอง แต่เป็นการแสดงออกซ่ึงการเคารพเช่ือฟังพระเจ้า โดย
เธอเสนอว่า “หากเราคิดถึงศักยภาพกระทำ�การท้ังในฐานะศักยภาพท่ีจะกระทำ�
การอย่างมีประสิทธิผลและการเลือกกระทำ�อย่างเสรี เราอาจกล่าวได้ว่าการกระทำ�



200  I  วารสารมานุษยวิทยา

ของสตรีเควกเกอร์มีประสิทธิผลแต่ว่าไม่ได้ต้ังใจ […] สตรีเควกเกอร์นิยาม
ศักยภาพกระทำ�การไม่ใช่ในฐานะเสรีภาพท่ีจะทำ�ในส่ิงท่ีพวกเธอต้องการ หาก
แต่เป็นเสรีภาพท่ีจะทำ�ในส่ิงท่ีถูกต้อง และเม่ือส่ิงท่ีถูกต้องถูกกำ�หนดโดยสัจธรรม
หรือพระเจ้ารวมท้ังโดยสติสัมปชัญญะของบุคคล ศักยภาพกระทำ�การจึงหมาย
ถึงท้ังความเคารพเช่ือฟังและเสรีภาพท่ีจะเลือกทำ�” (Mack อ้างใน Frisk, 2009: 
13) ในทำ�นองเดียวกัน Griffith (2000) เสนอว่าขณะท่ีสตรีคริสเตียนอเมริกัน
เหนือมักถูกวาดภาพว่าเป็นผู้มีส่วนในการทำ�ให้ตนเองตกเป็นเหย่ือหรือว่าเป็น
ผู้ซึมซับความคิดเร่ืองการยอมจำ�นนเข้าไว้ภายในตัวเสียเอง ทว่าสตรีเหล่าน้ี
ยืนยันว่าการยอมจำ�นนได้พาพวกเธอไปสู่เสรีภาพและการเปล่ียนแปลง เพราะ
การยอมจำ�นนต่อพระเจ้าในฐานะบุตรสาวของพระองค์ได้ช่วยบรรเทาความ
เจ็บปวดและความเศร้าโศกรวมท้ังปรับเปล่ียนชีวิตสมรสของพวกเธอ เป็น 
“ศักยภาพกระทำ�การผ่านตัวแทน” (mediated agency) โดยผ่านการยอม
จำ�นนต่อพระเจ้าท่ีช่วยให้พวกเธอได้รับเสรีภาพและมีส่วนในการกำ�หนด  
การเปล่ียนแปลง (Griffith อ้างใน Frisk, 2009: 13-14) 
	 อย่างไรก็ดี แม้การพิจารณาการก่อตัวองค์ประธานและศักยภาพกระทำ�
การในเชิงก่อเกิดจะช่วยให้เข้าใจความคิดและปฏิบัติการศาสนาของผู้หญิงได้
ซับซ้อนและเล่ือมพรายย่ิงข้ึน แต่ยังไม่สามารถอธิบายได้ว่าองค์ประธานท่ีก่อ
ข้ึนจะเป็นท่ีตระหนักหรือยอมรับแค่ไหนและศักยภาพกระทำ�การท่ีได้มาจะ
สัมฤทธ์ิผลเพียงใด เน่ืองจากไม่ได้นำ�คุณลักษณะของแหล่งอ้างอิงอำ�นาจหรือ
อีกนัยหน่ึงคือองค์อธิปัตย์ (Sovereign) มาร่วมพิจารณา ท้ังน้ีก็เพราะว่าศักยภาพ
กระทำ�การของสตรีท่ีเคร่งครัดศรัทธาจะสัมฤทธ์ิผลก็แต่เฉพาะในศาสนิกชนท่ี
เคารพยำ�เกรงพระเจ้าเหมือนกัน ทว่าแทบไม่มีความหมายหรืออำ�นาจใดใน
คนต่างศาสนาหรือว่าไม่ได้เช่ือในพระเจ้า การจะพิจารณาว่าองค์ประธานท่ีก่อ
ข้ึนและศักยภาพกระทำ�การท่ีได้มาจะเป็นท่ีตระหนักและสัมฤทธ์ิผลเพียงใดจึง
จำ�เป็นจะต้องนำ�คุณสมบัติขององค์อธิปัตย์มาร่วมพิจารณาด้วย ดังท่ี Anusorn 
(2018: 221-235) ช้ีให้เห็นว่าชาวมลายูมุสลิมในชายแดนภาคใต้ประเทศไทย
สร้างความเป็นพสกนิกรท่ีจงรักภักดีผ่านการประดับข้อความ “เรารักนาย
หลวง” บนพานพุ่มสำ�หรับพิธีเปิดการแข่งขันกีฬาในการมีปฏิสัมพันธ์กับเจ้า
หน้าท่ีรัฐอย่างเสมอหน้า เพราะความท่ีเห็นว่าเจ้าหน้าท่ีรัฐตระหนักในอำ�นาจ 
อธิปัตย์ของพระมหากษัตริย์เช่นกัน



ปีที่ 4 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564)  I  201

เชิิงอรรถ
1

   ต้้นฉบัับภาษาอัังกฤษ “…the subject is constituted through practices of 
subjection, or, in a more autonomous way, through practices of liber-
ation, of freedom…”  

2 	 นอกจากนี้้� Ong (2003) นัักมานุุษยวิิทยา ได้้นำำ�แนวคิิด Subjectivation ของ 
Foucault (เทคโนโลยีีอำำ�นาจที่่�ใช้้ในการบ่่มเพาะบุุคคล (Subjection or Subject 
Making) เป็็นเงื่่�อนไขและช่่องทางให้้บุุคคลได้้สร้้างตััวตน (Self-Making) ขึ้้�นมาใน
เวลาเดีียวกััน) ไปปรัับใช้้ในการศึึกษาผู้้�อพยพชาวกััมพููชาในประเทศสหรััฐอเมริิกา 
เธอเสนอว่่าขณะขึ้้�นต่่อการควบคุุมและพึ่่�งพา บุุคคลก็็ยึึดโยงอยู่่�กับอััตลัักษณ์์ของ
ตนโดยความรู้้�ว่า่ตนคืือใคร เช่่น ขณะขึ้้�นต่่อระเบีียบกฎเกณฑ์์ที่่�บ่มเพาะให้้พวกเขา
เป็็นชนกลุ่่�มน้้อย แรงงาน และผู้้�มีศีีลธรรมในฐานะพลเมืืองอเมริิกััน ผู้้�อพยพชาว
กััมพููชาได้้สร้้างตััวตนของพวกเขาขึ้้�นบนฐานของการสำำ�นึกว่่าตนเป็็นชาวพุุทธ
กััมพููชาด้้วยการปรัับขยายเทคโนโลยีีการปกครองที่่�บางครั้้�งก็็ขััดกัับวััตถุุประสงค์์
ของรััฐบาลอเมริิกััน  

บรรณานุุกรม

ภาษาอัังกฤษ
Anusorn Unno, 2018. “We Love Mr King.”: Malay Muslims of 

Southern Thailand in the Wake of the Unrest. Singapore: 
ISEAS Publishing.   

Foucault, M. 1979. Discipline and Punish: The Birth of the Prison. 
Harmondsworth: Penguin. 

Foucault, M. 1985. The Use of the Pleasure. Harmondsworth: 
Penguin.  

Foucault, M. 1988. “An Aesthetics of Existence,” in Lawrence 
Kritzman (ed.), Politics, Philosophy, Culture: Interviews and 
Other Writings 1977-1984. London: Routledge. 

Frisk, S. 2009. Submitting to God: Women and Islam in Urban 
Malaysia. Copenhagen: NIAS Press. 

Griffith, M. R. 2000. God’s Daughters: Evangelical Women and the 
Power of Submission. Berkeley and Los Angeles, CL: University 
of California Press.

Mack, P. 2003. “Religion, feminism, and the problem of agency: 
reflections on eighteen-century Quakerism”, Signs: Journal 
of Women in Culture and Society, 29(1). 



202  I  วารสารมานุษยวิทยา

Mahmood, S. 2005. Politics of Piety: The Islamic Revival and the 
Feminist Subject. Princeton, NJ: Princeton University Press.

McNay, L. 2000. Gender and Agency: Reconfiguring the Subject in 
Feminist and Social Theory. Cambridge: Polity Press.

Ong, A. 2003. Buddha is Hiding: Refugees, Citizenship, the New 
America. Berkeley and Los Angeles, CL: University of Cali-
fornia Press.


