
บทวิจารณ์หนังสือ : Book reviews 
“ความจริงแห่งชีวิตและชว่ยให้ตายเร็ว หรือช่วยให้ตายดี”* 

 
ผู้เขียน : พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) 
ปีท่ีพิมพ ์: 2549                                                             
จำนวนหน้า : 56 หน้า 
สำนักพิมพ ์: บริษัท พิมพ์สวย จำกัด 
  

 
  พระครูอุทุมพรภัทรธรรม (กตปุญโญ/ผ่อนผัน),  

พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น  

PhraKhuuthumpornphatharatham (Katapunyo/Phonphan),  
Phramaha Daosayam Vajirapañño 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Khon Kaen Campus. Thailand 
 E-mail: kanjanasiri.chonticha@gmail.com 

********** 
บทนำ 
           หนังสือเรื่อง “ความจริงแห่งชีวิตและช่วยให้ตายเร็ว หรือช่วยให้ตายดี” พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต) เป็นผู้แต่งหนังสือ ท่านได้นำเอาแนวทางการดำเนินชีวิตตามหลักการทางพระพุทธศาสนามาอธิบาย
เพ่ือการประยุกต์ใช้ เพ่ือให้เข้าความจริงแห่งชีวิตและช่วยให้ตายเร็วหรือช่วยให้ตายดีที่มนุษย์พึงได้ในชีวิตนี้  
มารวมบรรยายไว้ในหนังสือเล่มนี้ ตามที่พระพุทธองค์ได้ทรงพระมหากรุณาธิคุณอันหาที่เปรียบมิได้แก่ชาวโลก
ที่ทรงแสดงหนทางไปสู่พระนิพพาน ดังปรากฎอยู่ในหลักพุทธรรม เป็นสิ่งที่ไม่ใช่ทุกคนที่จะเข้าถึงความหมาย
ตามเนื้อหาได้ ผู้เขียนได้ขยายความ เรื่อง นิพพาน ผู้บรรลุนิพพาน ที่เป็นสิ่ง ที่เข้าใจได้ยากให้ผู้อ่านทุกระดับ
สามารถอ่าน ศึกษาและทำความเข้าใจได้ง่ายขึ้น เป็นแนวทางในการปฏิบัติเพ่ือเข้าสู่นิพพาน หรือเพ่ือได้
ประโยชน์อันสูงสุดในชีวิต 
 สำหรับหนังสือเล่มนี้ มีชื่อเรื่องของหนังสือน่าสนใจ ชวนให้อ่าน และเมื่อได้อ่านเนื้อหาที่อัดแน่นอยู่
ภายในเล่ม ยิ่งเพิ่มความสนใจเป็นเท่าทวีเพราะเป็นเนื้อหาที่ชาวพุทธทุกคนต้องอ่านและศึกษาให้เข้าใจ ดังนั้นผู้
วิจารณ์จึงมีความประสงค์ที่เลือกวิจารณ์หนังสือเรื่องนี้ เพ่ือศึกษามุมมองของผู้เขียน ในหนังสือ เรื่อง “ความ
จริงแห่งชีวิตและช่วยให้ตายเร็ว หรือช่วยให้ตายดี” มุ่งให้เข้าใจง่าย และเพ่ือวิจารณ์เนื้อหาสาระ ให้เห็นถึง
คุณค่าของหนังสือในด้านต่างๆ ทั้งด้านโครงสร้าง และการอธิบายเนื้อหาสาระของหนังสือ สำหรับผู้อ่านใช้เป็น
คู่มือแห่งการดำเนินชีวิต และนำมาประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิต ในปัจจุบันนี้ 

 
* ได้รับบทความ: 20 ส.ค. 2563;     แก้ไขบทความ: 14 ธ.ค. 2563;     ตอบรับตีพิมพ์: 30 ธ.ค. 2563 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 [398]  Vol. 6 No. 2 July-December 2020 
 

โครงสร้างหนังสือ  
 หนังสือ เรื่อง “ความจริงแห่งชีวิตและช่วยให้ตายเร็ว หรือช่วยให้ตายดี” ตีพิมพ์รวมเล่มครั้งแรก ใน
เดือนสิงหาคม พุทธศักราช 2549 แจกเป็นธรรมทาน จำนวน 3,000 เล่ม โครงสร้างของหนังสือแบ่งออกเป็น
เรื่องใหญ่ๆ 2 เรื่อง ได้แก่ 1) ความจริงแห่งชีวิต และ 2) ช่วยให้ตายเร็ว หรือช่วยให้ตายดี  
 

เนื้อหาโดยย่อ 
 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2549: 1) ท่านได้บรรยายลำดับของเนื้อเรื่องบางตอนใหม่ มุ่งให้
เข้าใจง่าย ซึ่งมีเนื้อหาโดยย่อเก่ียวกับเรื่อง “ความจริงแห่งชีวิต และช่วยให้ตายเร็วหรือช่วยให้ตายดี” ดังนี้ 
 1. ความจริงแห่งชีวิต  
 1) ปฏิบัติต่อบุรพการี โดยทำหน้าที่ให้ถูกธรรม   
  การบำเพ็ญกุศล ที่มีการทำความดีต่างๆ บำเพ็ญหน้าที่ต่อกัน ท่านเรียกว่าเป็นการบำเพ็ญญาติ
ธรรม คือธรรมต่อญาติ หรือพูดง่ายๆ ว่าเป็นหน้าที่ต่อญาติ คือ คนเรานั้นที่มีความสัมพันธ์ใกล้ชิดกัน เป็นญาติ
พ่ีน้องกันก็ย่อมมีหน้าที่ท่ีจะต้องปฏิบัติต่อกันในยามมีชีวิตอยู่ หน้าที่ต่อกันก็เป็นไปต่างๆ สุดแต่ว่าจะดำรงอยู่ใน
ฐานะแห่งความสัมพันธ์อย่างไหน เช่น เป็นบิดามารดา หรือเป็นพ่ีเป็นน้อง เป็นญาติเป็นมิตร เป็นครูอาจารย์
เป็นต้น เราก็ปฏิบัติไปตามหน้าที่ที่สมควรกับความสัมพันธ์อันนั้น เป็นหน้าที่ส่วนที่มนุษย์เราจะต้องปฏิบัติอยู่
แล้ว ซึ่งเรียกว่าญาติธรรม รวมไปถึงมิตรธรรม และสังคหธรรม คือการสงเคราะห์กันในหมู่ชาวโลก โดยเฉพาะ
สำหรับท่านผู้มีพระคุณ เป็นบุพการี เป็นบิดามารดานั้น การกระทำที่เป็นการปฏิบัติในญาติธรรมนี้ยังเรียกว่า
เป็นการแสดงความกตัญญูกตเวทีอีกประการหนึ่งด้วย ถือว่าเป็นการแสดงน้ำใจระลึกถึงพระคุณของท่านและ
ไม่ได้ทอดทิ้งท่านเมื่อท่านยังอยู่เราก็แสดงน้ำใจเอ้ือเฟ้ือโดยทางวัตถุสิ่งของและการแสดงออกท่ีเป็นรูปธรรม ซึ่ง
เรียกว่าเป็นการปฏิบัติตามหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า 
 2) บททดสอบใจและเตือนให้นึกถึงความจริง  
  เรื่องของชีวิตที่มีความเกิดขึ้นและมีความสิ้นสุด ว่าตามคติทางพระศาสนาก็เป็นเรื่องธรรมดา แต่
เป็นธรรมดาในส่วนที่มนุษย์เราไม่ชอบใจ คือเป็นส่วนอนิฏฐารมณ์ อารมณ์ท่ีไม่น่าปรารถนา มันก็เป็นสิ่งสุดวิสัย
ที่จะไปห้ามปรามกีดกั้นได้ มันจะต้องเกิดขึ้นแน่นอนเพราะเป็นกฎธรรมชาติ เมื่อมันยังไม่เกิดเราก็ไม่อยากให้
เกิด แต่เมื่อเกิดขึ้นแล้ว เราก็จะต้องยอมรับความจริงการยอมรับความจริงนี้  ถ้าเอามาใช้ในทางธรรมก็
กลายเป็นบททดสอบจิตใจสามารถถือเอาประโยชน์จากสถานการณ์หรือเหตุการณ์ที่เกิดขึ้น แต่สำหรับผู้ที่ได้
พัฒนาตนเองแล้ว รู้จักฝึกฝนตนเองและนำธรรมมากล่อมเกลาจิตใจ ได้รู้คติธรรมดาของสิ่งทั้งหลาย ก็จะปฏิบัติ
ด้วยความรู้เท่าทัน ถ้าสิ่งทั้งหลายที่เกิดขึ้น เป็นสิ่งที่ดีงามน่าพอใจ ก็ยินดีพึงพอใจตามสมควรแก่ธรรม แต่ไม่
หลงระเริงไป หรือถ้ามีสิ่งที่ไม่น่าปรารถนาเกิดขึ้น เช่นมีการสูญเสีย หรือการพลัดพราก เป็นต้น ก็จะทำใจได้



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 [399]  Vol. 6 No. 2 July-December 2020 
 

รวดเร็ว โดยรู้เท่าทันคติธรรมดา ไม่เศร้าโศกจนเกินไป แล้วก็โน้มจิตใจไปในทางที่เป็นการปฏิบัติเพ่ือให้จิตใจ
งอกงามยิ่งข้ึน 
 3) รู้ความจริงของธรรมดา แต่ได้ประโยชน์มหาศาล  
 กฎธรรมชาติเป็นความจริง ที่เราทั้งหลายจะต้องรู้ไว้เพราะมีแต่ประโยชน์ แม้จะเป็นกฎธรรมชาติ
ในส่วนที่ไม่ถูกใจเราไม่น่าปรารถนา เราก็ต้องรู้ เพ่ือจะปฏิบัติให้ถูกต้อง ความรู้กฎธรรมชาติหรือความจริงของ
สิ่งทั้งหลายตามธรรมดานี้ อาจแบ่งง่ายๆ ว่ามีประโยชน์ได้ 3 ขั้น ได้แก่ ขั้นที่ 1 เป็นประโยชน์สำหรับที่จะ
ปฏิบัติตามได้ถูกต้อง เพ่ือจะดำรงชีวิตอยู่ได้ด้วยดี มิให้เกิดทุกข์โทษภัย ขั้นที่ 2 เป็นประโยชน์ในการที่จะ
นำมาใช้ มาจัดมาทำหรือสร้างสรรค์อะไรของเราเอง ให้สำเร็จประโยชน์ขึ้นมาตามต้องการขั้นที่ 3 เป็น
ประโยชน์ในทางความรู้เท่าทันที่จะดำเนินชีวิตด้านใน ทำให้รู้จักวางท่าทีของจิตใจได้ถูกต้อง ทำให้มีความสุข
และไร้ทุกข์อย่างแท้จริง แต่ในทางพุทธศาสนานั้น ท่านให้มองเห็นต่อไปด้วยถึงความจริงของธรรมชาติที่มีอยู่
ในทุกสิ่งทุกอย่าง ซึ่งรวมทั้งชีวิตของเราด้วย เราจะต้องมองเห็นความเปลี่ยนแปลง ความเกิดขึ้น ตั้งอยู่ดับไป 
ความเป็นไปตามเหตุปัจจัยของชีวิตของเราเองนี้ด้วย ถ้าเราได้เกิดความรู้ตระหนักถึงความจริงนี้ โดยโน้มเข้ามา
หาชีวิตของเราแล้ว เราจะเกิดความรู้สึกใหม่ๆ ขึ้นมา ที่ทำให้มีความเข้าใจเกี่ยวกับชีวิต แล้วก็มีความรู้สึกที่จะ
ทำใจ ตั้งใจให้ถูกต้องต่อสิ่งทั้งหลาย แม้ต่อชีวิตของเราเอง 
 4) แสวงรสต่างๆ มากมายแต่สุดท้ายก็จบท่ีรสจืดของความจริง  
  การรู้เข้าใจในเรื่องความเปลี่ยนแปลง ที่เป็นไปต่างๆ นั้นสาระสำคัญอยู่ที่ไหน การที่สิ่งทั้งหลายมี
ความเปลี่ยนแปลงนั้นตัวสำคัญของมัน ที่เป็นจุดแกนเป็นเนื้อหาเป็นสาระแท้ๆ ของความเปลี่ยนแปลง ก็คือ
การเกิดขึ้น ตั้งอยู่ แล้วดับไป หรือพูดให้สั้นที่สุดเหลือแค่ว่า เกิดขึ้นดับไปๆ พระพุทธศาสนานั้นสอนให้
เผชิญหน้ากับความจริงให้ยอมรับความจริง ในที่สุดแล้วคนเราต้องอยู่กับความจริง หนีความจริงไม่พ้น ถ้าเรา
ทำจิตใจของเราให้อยู่กับความจริงได้ตลอดเวลาแล้ว ความจริงที่เกิดขึ้นนั้นก็จะไม่กระทบกระเทือนจิตใจของ
เรา แต่ถ้าเราไม่ยอมรับมัน ความจริงก็ต้องเกิดอยู่ดี และเพราะเราไม่ยอมรับมัน มันก็เลยกระทบกระเทือนตัว
เรามาก ความทุกข์ก็เกิดขึ้นมามาก เรียกว่าเป็นความทุกข์สองชั้น คือ ทุกข์เพราะความดับที่ต้องเจอะต้องเจอ
เป็นความจริงตามธรรมดาเมื่อถึงเวลานั้น แล้วยังทุกข์ด้วยหวาดผวาไหวหวั่นตลอดเวลา ก่อนที่ความจริงนั้นจะ
มาถึงอีกด้วย 
 5) สุขแบบเคลือบทาข้างนอก กับสุขด้วยสดใสข้างใน คนจำนวนมากยังมีปัญหา แม้ว่าจะมี
ความรู้ในกฎธรรมชาติความรู้นั้นก็จะมีประโยชน์เพียงว่ามาช่วยให้เขาทำอะไรได้มากขึ้น แต่การทำได้มากขึ้น
นั้น อาจมีความหมายได้ 2 นัย ได้แก่ นัยหนึ่งคือ มีการสนองกิเลสได้มากข้ึน เมื่อมีการสนองกิเลสมากขึ้น ก็จะ
มีการเบียดเบียนกันมากขึ้น มีความวุ่นวายมากขึ้น อีกนัยหนึ่ง คือ ในแง่ของตัวเองก็จะเป็นไปในทางที่ว่า จะมี
ความสนุกสนานเพลิดเพลินมากขึ้น อาจจะมัวเมาและสยบเป็นทาสของวัตถุมากขึ้น และในเวลาทุกข์ก็ทุกข์
มากขึ้นด้วย 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 [400]  Vol. 6 No. 2 July-December 2020 
 

 6) ถึงแม้อะไรจะเปลี่ยนแปลงผันผวนไปก็ต้องรักษาสมบัติแท้ของเราไว้ให้ได้ 
 คนดีที่พึงปรารถนานั้นเป็นผู้ปฏิบัติถูกต้องเริ่มแต่การรู้เท่าทัน เมื่อรู้เท่าทันความจริง และการรู้เท่า
ทันนั้นมีผลต่อจิตใจ ที่จะทำให้จิตใจนั้น มีความสว่าง มีความเบิกบาน ไม่วุ่นวาย ไม่สับสน ความรู้เท่าทัน 
พุทธศาสนิกชนต้องการมีชีวิตที่ดีงาม จะต้องพยายามสร้างสภาพจิตใจที่ดี คือ 1 . ปราโมทย์ ความร่าเริงเบิก
บานใจ ให้มีอยู่เสมอ 2. ปีติ ความอ่ิมใจ ปลื้มใจ 3. ปัสสัทธิ ความผ่อนคลายกายใจ สงบเย็น 4. สุข ความโปร่ง
ชื่นคล่องใจ ไม่มีอะไรบีบคั้นใจ 5. สมาธิ ความมีใจแน่วแน่ อยู่กับสิ่งที่ต้องการ ไม่ฟุ้งซ่าน ไม่วุ่นวาย ไม่สับสน 
ไม่มีอะไรรบกวนเราต้องถือว่า สภาพจิตเหล่านี้เป็นสมบัติที่ดีมีค่ายิ่ง เราต้องทำให้มีอยู่ในใจเสมอ มันดียิ่งกว่า
สมบัติภายนอกทั้งหลาย 
 2. ช่วยให้ตายเร็วหรือช่วยให้ตายดี 
  1) ตายดีคืออย่างไร และสำคัญอย่างไร  
  ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเชื่อว่า การสิ้นสุดของชีวิตที่เรียกว่าความตายนั้น อย่างไรเป็นการตายที่ดี 
หมายความว่าในการดำเนินชีวิตที่ดีนั้น การสิ้นสุดของชีวิตก็ถือว่าเป็นตอนที่สำคัญที่ว่าตายดีนั้น ไม่ใช่เฉพาะ
ตายแล้วจะไปสู่สุคติเท่านั้น แต่ขณะที่ตายก็เป็นจุดสำคัญ ที่ว่าต้องมีจิตใจที่ดี คือมีสติ 
 2) แม้ถึงวาระสุดท้ายมนุษย์ก็ไม่หมดโอกาสที่จะได้สิ่งดีที่สุดของชีวิต 
 พุทธศาสนาถือว่า ชีวิตคนมีโอกาสตลอดเวลา จนถึงวาระสุดท้าย แม้แต่จะบรรลุประโยชน์สูงสุด
ของชีวิต ในขณะจะดับจิต โดยเฉพาะการบรรลุธรรมซึ่งถือว่าเป็นประโยชน์ยอดสุดของชีวิต เรียกง่ายๆ ก็คือ
การบรรลุนิพพานนั้นแม้แต่ป่วยไข้กำลังจะตายก็มีโอกาส มนุษย์จึงมีโอกาสจนกระท่ังวาระสุดท้ายของชีวิต ไม่มี
อะไรจะได้แล้วก็ยังสามารถได้สิ่งสูงสุดของชีวิต ดังมีท่านที่บรรลุธรรมในขณะจิตสุดท้ายตอนจะดับ คือบรรลุ
ธรรมสูงสุดพร้อมกับสิ้นชีวิต 
 3) ต้องยอมรับว่าเรายังรู้ไม่เพียงพอต่อความจริงของธรรมชาติจึงต้องปฏิบัติการด้วยความไม่
ประมาท  
              ท่านได้กล่าวถึงในปัญหาซับซ้อนสืบเนื่องจากความเจริญก้าวหน้าทางการแพทย์ วิทยาศาสตร์และ
เทคโนโลยีเจริญก้าวหน้าก็จริง แต่พร้อมกันนั้นอาจจะเป็นเพราะความไม่สมดุลในความเจริญนั้นด้วย จึงทำให้
เกิดปัญหาขึ้นมาพูดในแง่หนึ่งคล้ายๆ กับว่าเทคโนโลยีนั้นเจริญมาก ได้สร้างอุปกรณ์มาช่วยยืดชีวิตคน แต่ใน
เวลาเดียวกันอีกด้านหนึ่งวิทยาศาสตร์กลับเจริญไม่พอที่จะให้ความรู้เกี่ยวกับชีวิตของคนคือแม้ว่าวิทยาศาสตร์
จะเจริญ แต่ความรู้เกี่ยวกับธรรมชาติที่วิทยาศาสตร์ค้นพบมา ยังไม่เพียงพอที่จะให้คำตอบที่ชัดเจนว่าชีวิตคือ
อะไร ความตายเป็นอย่างไร ชีวิตจะดับสิ้นเมื่อไรแน่ ลักษณะอย่างหนึ่งของการที่จะอยู่อย่างไม่ประมาท คือ
อาจจะพูดเป็นสองขั้นว่า ในขั้นนี้เราทำได้เท่านี้ แต่เราเผื่อใจไว้พร้อมที่จะแก้ไขปรับปรุงต่อไป ซึ่งจะทำให้ต้องมี
การศึกษา ต้องมีการพัฒนาปัญญาให้ยิ่งๆ ขึ้นไป  
 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 [401]  Vol. 6 No. 2 July-December 2020 
 

 4) การรู้ความจริงของธรรมชาติ กับการตัดสินใจปฏิบัติเพื่อสนองความต้องการของมนุษย์ 
 กล่าวถึงเรื่องของมนุษย์ที่จะต้องใช้ปัญญาในการนำหลักการทั่วไปมาใช้ให้เข้ากับเรื่องเฉพาะกรณี 
เมื่อไม่มีสูตรสำเร็จปัญญาก็ต้องเข้ามา เพ่ือพิจารณาที่จะทำให้ดีที่สุดในกรณีนั้นถ้าว่าตามทางพุทธศาสนา เรา
ต้องแยกเรื่องเป็น 2 ระดับ ระดับที่ 1 คือหลักการที่เป็นความจริงของธรรมชาติ ระดับที่ 2 คือการสนองความ
ต้องการของมนุษย์ว่า เมื่อรู้ความจริงนั้น หรือมีความจริงเท่าที่รู้ การรู้ความจริงของธรรมชาติว่าเป็นอย่างไร  
 5) หลักการใหญ่: ปฏิบัติการด้วยเจตนาดีที่สุดบนฐานแห่งปัญญาที่รู้ถ่องแท้ท่ีสุด 
 อธิบายถึงการรู้ความจริงนั้นเป็นคุณสมบัติข้อหนึ่งของมนุษย์ที่สำคัญมาก เป็นคุณสมบัติที่ทำให้
มนุษย์เป็นสัตว์พิเศษคือ ปัญญา มนุษย์เป็นสัตว์ที่มีภูมิปัญญา และปัญญานี้ก็พัฒนาได้ จนกระทั่งถึงที่สุดเป็น
โพธิ คือความตรัสรู้ ซึ่งเป็นการเข้าถึงความจริงแท้ ปัญญาเชื่อมมนุษย์เข้ากับความจริงของธรรมชาติ และเมื่อ
มนุษย์มีปัญญา รู้ความจริงของธรรมชาติแล้ว ก็จะช่วยให้เจตนาในการเลือกตัดสินใจของมนุษย์นั้นทำได้ดีที่สุด
ด้วย เพราะฉะนั้นจึงขอให้เรามีเจตนาที่เกิดจากพ้ืนฐานของปัญญาที่ดีที่สุด พร้อมทั้งมีความไม่ประมาทที่จะ
พัฒนาปัญญานั้นต่อไปจนกว่าจะเป็นปัญญาที่สมบูรณ์ 
 

บทวิจารณ ์
      1) ด้านโครงสร้างของหนังสือ 
 หนังสือ เรื่อง “ความจริงแห่งชีวิต และช่วยให้ตายเร็วหรือช่วยให้ตายดี” ผู้เขียนต้องการถ่ายทอดถึง
หลักการดำเนินชีวิตที่ถูกต้องตามหลักการตามพระพุทธศาสนาทั้งในปัจจุบันและหลังความตาย  ซึ่งได้มีการ
แบ่งโครงสร้างเป็นเรื่องใหญ่ๆ ทั้งหมด 2 เรื่อง ได้แก่ 1) ความจริงแห่งชีวิต 2) ช่วยให้ตายเร็วหรือช่วยให้ตายดี  
 ผู้วิจารณ์เห็นว่า การจัดโครงสร้างของหนังสือมีความเหมาะสม ด้วยการแบ่งเนื้อหา ที่ลงตัว ลำดับการ
นำเสนอเนื้อหาเป็นลำดับนั้นตอนได้ชัดเจน โดยเริ่มจากการจัดทำสารบัญ นำเนื้อเรื่องใหญ่ มาเป็นบทเรื่อง 
แล้วเนื้อหาที่ย่อยละเอียดลงไปถึงระดับของเนื้อหาย่อยๆ เรียงลำดับจากเรื่องง่ายๆ  สู่เรื่องที่ทำความเข้าใจยาก 
ซึ่งผู้เขียนกำหนดการเดินเรื่องราวหรือเนื้อหาในแต่ละบทให้มีความสอดคล้อง เนื้อหามีความร้อยรัด มีการสืบ
ต่อเนื่องกันจากเรื่องแรกจนถึงเรื่องสุดท้าย และหนังสือเล่มนี้อธิบายประกอบเนื้อหาที่อยู่ในเรื่องที่มีความเข้าใจ
ได้ยาก อธิบายให้ผู้อ่านได้ทำความเข้าใจให้ชัดเจนยิ่งขึ้น ซึ่งเป็นผลงานทางวิชาการที่ดี กล่าวคือ มีเนื้อหาสาระ
ทางวิชาการ ที่มีลักษณะคุณภาพ 3 องค์ประกอบร่วมด้วย คือ ก่อให้เกิดความรู้ใหม่ มีการวิเคราะห์หรือ
สังเคราะห์ สามารถนําไปใช้ประโยชน์ได้หรือมีผลกระทบ  ต่อการพัฒนาชุมชน สังคมหรือประเทศซึ่งเป็น
จุดเด่นของหนังสือเล่มนี้  อ่านจบในเล่มเดียว ตลอดจนขนาดของรูปเล่มที่ จัดพิมพ์ขนาดของเล่มไม่ใหญ่เกินไป
เหมาะสำหรับการหยิบจับ สะดวกในการพกพาไปอ่านได้ในทุกที่ ทุกเวลา เพ่ือให้ผู้อ่านติดตามอ่านเนื้อหาที่อัด
แน่นอย่างได้อรรถรส ที่ผู้เขียนได้เรียบเรียงร้อยรัดไว้ภายในเล่ม 
 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 [402]  Vol. 6 No. 2 July-December 2020 
 

 2) ด้านเนื้อหาและคุณค่าวรรณกรรม 
 หนังสือ เรื่อง “ความจริงแห่งชีวิต และช่วยให้ตายเร็วหรือช่วยให้ตายดี”  เนื้อหาเกี่ยวกับประโยชน์
สูงสุดที่มนุษย์จะพึงได้ในชีวิตนี้ ผู้เขียนได้เรียบเรียงเนื้อหา และเขียนในลักษณะที่น้อมอรรถของสมเด็จ
พระพุทธเจ้า ที่ทรงแสดงไว้ลงมาหาผู้ อ่านทุกระดับให้เข้าใจในเนื้อหาโดยง่าย และได้จัดเรียบเรียงลำดับ
ขั้นตอนของเนื้อหาจากเรื่องที่ต้องทำความเข้าใจในเบื้องต้นไปตามลำดับ ซึ่งผู้วิจารณ์จะขอแยกแยะให้เห็นเป็น
ประเด็นสำคัญที่พบได้ในหนังสือเล่มนี้ ดังนี้  
 มนุษย์ในสังคมจะมีความสุขอย่างแท้จริงได้ต้องดำเนินชีวิตถูกต้อง ดีงาม คือ ต้องปฏิบัติถูกต้องต่อชีวิต
ตนเอง ต่อผู้อ่ืน ต่อสังคมและสิ่งแวดล้อม รวมทั้งต่อเทคโนโลยีต่างๆ การดำเนินชีวิตมองในแง่หนึ่งก็คือ การ
ประกอบกิจกรรมหรือกระทำการงานต่างๆ โดยเคลื่อนไหวแสดงออก เป็นพฤติกรรมทางกายบ้าง ทางวาจาบ้าง 
ทางใจบ้าง เรียกง่ายๆ ว่า ทำ พูด คิด การดำเนินชีวิตที่ถูกต้องได้ผลดีก็คือการรู้จักทำ รู้จักพูด รู้จักคิด หรือที่
เรียกว่า ทำเป็น (รวมทั้งผลิตเป็น) พูดเป็น (สื่อสารเป็น) และคิดเป็น (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 
2547:3) ในบรรดาการกระทำการงานต่างๆ การรู้จักคิดหรือคิดเป็น เป็นองค์ประกอบที่สำคัญอย่างยิ่งในการ
รู้จักดำเนินชีวิตหรือดำเนินชีวิตเป็น แล้วคิดอย่างไรจึงจะเรียกว่า การรู้จักคิด หรือคิดเป็นหลักคำสอนใน
พระพุทธศาสนา เน้นพฤติกรรมทางจิต ชึ่งเกี่ยวข้องกับกระบวนการรับรู้ กระบวนการคิด รวมทั้งกระบวนการ
ที่อยู่เหนือการคิด จิตเป็นผู้นำในทุกกรณีบุคคลจะถูกจิตชักจูงไปถ้าจิตดีก็จูงใจไปในทางที่ดี ถ้าจิตไม่ดีก็จูงใจไป
ในทางเสีย จำเป็นอย่างยิ่งที่ต้องฝึกจิต เมื่อฝึกฝนจิตดีแล้วบุคคลจะอยู่อย่างเป็นสุขการที่จะฝึกฝนจิตให้ดีได้
ต้องมีโยนิโสมนสิการ คือ การกระทำไว้ในใจโดยแยบคาย หรือ มีความคิดโดยแยบคาย ด้วยพระพุทธศาสนา
เป็นศาสนาแห่งการรู้แจ้งทั้งทางหลักธรรมและการปฏิบัติธรรม อันประกอบด้วย การเรียนรู้ ฝึกฝน พัฒนาตน 
ให้สอดคล้องกับจุดหมายระยะยาวแห่งความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ ธรรมเป็นเรื่องละเอียดมาก เพราะธรรมเป็น
เรื่องของสัจจะ โดยเฉพาะที่เป็นนามธรรมที่เป็น จิต เจตสิก ที่ไม่สามารถเห็นได้ด้วยตาแต่ต้องเห็นได้ด้วยตา 
คือ ปัญญาของบุคคลนั้นเองเพราะฉะนั้น จึงไม่สามารถตัดสินความดี ไม่ดี ด้วยเพียงเห็นในการกระทำภายนอก
เท่านั้น แม้แต่บุพพการี และกตัญญูกตเวที ก็ต้องไม่พ้นจากเรื่องของจิต เจตสิก ที่เป็นนามธรรมที่สำคัญ 
บุพการีและกตัญญูกตเวที จะต้องเป็นสิ่งที่ดีคือ เป็นจิตที่ดี เป็นกุศลจิตที่เกิดขึ้นจึงจะเป็นบุพการี และ ถือว่า
ความกตัญญูเป็นคุณธรรมที่สำคัญ และมีความจำเป็น เพ่ือสอนให้ลูกรู้จักความกตัญญูต่อ บิดามารดาไม่
ประทุษร้ายมารดา ไม่ทำให้พ่อแม่ช้าใจ เจ็บไข้ดูแล ช่วยเหลือกันเมื่อพ่อแม่ต้องการ (พระเทพวิสุทธิเมธี 
(ปัญญา นันทภิกขุ), 2536: 6-7)  
 ส่วนแนวคิดช่วยให้ตายเร็วหรือช่วยให้ตายดีนั้น พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) อธิบายชี้ให้เห็น
ความตายเป็นปลายสุดของชีวิตนี้ การเตรียมตัวตายจะต้องเริ่มต้นตั้งแต่ยังมีชีวิตอยู่ ซึ่งมีความสำคัญอย่างมาก 
เพราะความตายไม่ใช่จุดสิ้นสุดของชีวิต แต่เป็นจุดเริ่มต้นของชีวิตใหม่ในโลกหน้า ถ้ามีชีวิตที่มีความพร้อม  
มีการสร้างกุศลอยู่เป็นประจำ ความตายก็ไม่ใช่เรื่องน่าห่วงดังนั้น จึงควรจะเตรียมตัวตาย เมื่อตายจากโลกนี้ไป



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 [403]  Vol. 6 No. 2 July-December 2020 
 

แล้วจะได้ไปสู่สุคติภูมิที่ดี ด้วยการทำความดีทางพระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงวิธีเตรียมตัวตาย ถึงแม้จะยังไม่
สามารถปฏิบัติจนถึงขั้นละการเวียนว่ายตายเกิดได้ แต่ก็สามารถนำมาปฏิบัติเป็นการเตรียมพร้อมสำหรับความ
ตายที่จะมาถึง และเพ่ือมุ่งสู่ชีวิตหลังความตายที่เป็นสุคติภูมิ การเตรียมความพร้อมเช่นนี้ เมื่อความตายเข้ามา
ย่อมมีสติ ไม่หวั่นไหว ด้วยความไม่ประมาท คือ ความไม่ปราศจากสติ การดำเนินชีวิตที่มีสติเป็นเครื่องกำกับ
ความประพฤติปฏิบัติทุกอย่าง ระมัดระวังไม่ให้ตนเองถลำลงไปในทางเสื่อม ซึ่งจะนำไปสู่การประกอบกรรมชั่ว 
ขณะเดียวกันก็ไม่ยอมพลาดโอกาสที่จะกระทำความดีงามและความเจริญก้าวหน้าตระหนักในสิ่งที่พึงทำและ
พึงละเว้น ใส่ใจสำนึกในหน้าที่ที่ต้องรับผิดชอบ ไม่ปล่อยปละละเลยกระทำด้วยความรอบคอบให้รุดหน้าไม่
หยุดยั้ง โดยมีความเพียรที่มีสติเป็นเครื่องเร่งเร้าและควบคุม 
 ในมุมมองของผู้วิจารณ์ ที่ผู้เขียนนำแนวทางหลัก 3 ประการ คือ ภาวะทางปัญญา ภาวะทางจิต และ
ภาวะทางความประพฤติหรือการดำเนินชีวิตของการพัฒนาที่แท้จริงในทางพุทธธรรม จะต้องเอ้ืออำนวยให้แต่
ละคนตระหนักถึงสายสัมพันธ์ที่ตนมีต่อสังคมและธรรมชาติ อันตนจะต้องเกื้อกูลปัจจัยแวดล้อมดังกล่าวให้
เป็นไปด้วยดี โดยไม่เอาผลประโยชน์ส่วนตนเป็นเกณฑ์ พร้อมกันนั้นการพัฒนาจะต้องมีธรรมะเป็นพ้ืนฐาน 
อำนวยให้เกิดคุณค่าในทางมนุษยธรรม เมตตา กรุณา ความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ และความยุติธรรม  (พระไพศาล  
วิสาโล, 2533: 18-19) ซึ่งเป็นวิธีการเตรียมตัวตายเพ่ือไปสู่สุคติ ถึงแม้จะยังไม่สามารถปฏิบัติจนถึงขั้นละการ
เวียนว่ายตายเกิดได้ แต่ก็สามารถนำมาปฏิบัติเป็นการเตรียมพร้อมสำหรับความตายที่จะมาถึง และเพ่ือมุ่งสู่
ชีวิตหลังความตายที่เป็นสุคติภูมิ การเตรียมความพร้อมเช่นนี้ เมื่อความตายเข้ามาย่อมมีสติ ไม่หวั่นไหว 
สามารถระลึกถึงกุศลอาสันนกรรมตอนใกล้จะตายได้ ซึ่งมีวิธีการปฏิบัติ ได้แก่ แนวทางปฏิบัติด้วยความไม่
ประมาท แนวทางปฏิบัติด้วยความมีสติ การรักษาศีลให้บริสุทธิ์ การมีดำริมั่นคงดี และการรักษาจิตของตนไว้ 
นอกจากนี้ยังมีวิธีการเตรียมตัวตายอีกวิธีหนึ่งที่ได้ผล คือ วิธีการเจริญมรณสติ 
 ประเด็นที่ถือว่าเป็นข้อเด่นที่น่าสนใจมากที่สุดของหนังสือ  เรื่อง “ความจริงแห่งชีวิต และช่วยให้ตาย
เร็วหรือช่วยให้ตายดี” คืองานเขียนที่นำมาถ่ายทอดการดำเนินชีวิตของพระพุทธศาสนา ก็คือ การมีชีวิต อยู่
และการเตรียมตัวตาย ประโยชน์สูงสุดที่มนุษย์จะพึงได้ในชีวิตนี้ ผู้เขียนได้เรียบเรียงเนื้อหา ลำดับขั้นตอนของ
เนื้อหา และเขียนอธิบายพุทธพจน์ในลักษณะที่น้อมอรรถของสมเด็จพระพุทธเจ้าที่ทรงแสดงไว้ลงมาหาผู้อ่าน
ทุกระดับได้เข้าใจในเนื้อหาได้ง่ายขึ้น ซึ่งผู้วิจารณ์จะขอแยกแยะให้เห็นเป็นประเด็นสำคัญท่ีพบได้ในหนังสือเล่ม
นี้ ดังนี้  
 ประเด็นที่ 1 รูปแบบการนำเสนอ ผู้เขียนได้นำเสนอด้วยการอธิบาย และการใช้ความหมายของคำ วลี 
ประโยค โดยให้ความหมายมาตั้งตั้งรากศัพท์ โดยพยัญชนะ หรือตามตัวอักษร จึงทำให้ผู้อ่านเข้าใจใน
ความหมายของคำนั้นๆ ได้ชัดเจนยิ่งขึ้น การใช้คำ สำนวน รูปประโยคและการเขียนบรรยายตลอดทั้งเล่ม เป็น
การบรรยายที่นำใจความสำคัญมาเป็นหลักในการดำเนินเรื่องความจริงแห่งชีวิต และช่วยให้ตายเร็วหรือช่วยให้
ตายดี ด้วยการชี้ประเด็นเรื่องที่ต้องการเน้นให้เด่นชัดแล้วอธิบายเพ่ิมเติมอย่างหลากหลายในประเด็นย่อยๆ 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 [404]  Vol. 6 No. 2 July-December 2020 
 

โดยเฉพาะการให้ความหมายที่หลากหลายความหมายในเรื่องเดียวนั้น เพ่ือให้ผู้อ่านที่มีประสบการณ์อัน
หลากหลายในเรื่องนั้นๆ หรือความรู้ด้านพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับความจริงแห่งชีวิต และความตายได้เข้าใจใน
สิ่งเดียวกันจากประสบการณ์ หรือความรู้ของผู้อ่านที่แตกต่างกันเพราะเนื่องด้วยท่านพระพรหมคุณาภรณ์  
(ป.อ. ปยุตฺโต)  ได้มีการอธิบายความหมายไว้อย่างหลากหลายของความหมายในเรื่องหนึ่งๆ ตลอดทั้งการ
อุปมา เพื่อยกตัวอย่างเปรียบเทียบ และยกตัวอย่างนิทานประกอบ โดยมีคำอธิบายสอดแทรกเป็นช่วงๆ เพื่อให้
ผู้อ่านได้เห็นและเข้าใจได้ เป็นรูปธรรมตาม และยังได้อ้างอิงแหล่งที่มาจากพระไตรปิฎกและอรรถกถา ทุกครั้ง 
 ประเด็นที่ 2 การนำหลักธรรมมาประยุกต์ใช้เพ่ือการปฏิบัติถูกต้องต่อตนเอง ต่อผู้อ่ืน และต่อส่วนรวม 
แนวทางการปฏิบัติในพระพุทธศาสนา ดังนี้คือ  
 1. บรรลุประโยชน์ตน (อัตตัตถะ) เป็นประโยชน์ที่เกิดขึ้นแก่ตนโดยเฉพาะเน้นการพ่ึงตนได้ในทุกระดับ 
เพ่ือความไม่ต้องเป็นภาระแก่ผู้อ่ืน หรือถ่วงหมู่คณะ และเพ่ือความเป็นผู้พร้อมที่จะช่วยเหลือผู้อ่ืน คุณธรรมที่
เป็นแกนนำเพ่ือการบรรลุประโยชน์ตนนี้ คือปัญญา ส่วนหลักธรรมทั่วๆ ไปที่สอนไว้เพ่ือความมุ่งหมายนี้มีหลาย
ประการ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2552: 594) กล่าวอย่างกว้างๆ คือ การบำเพ็ญไตรสิกขาในแง่ที่
เป็นความรับผิดชอบต่อตนเองให้บริบูรณ์ 
 2. บรรลุประโยชน์ผู้อ่ืน (ปรัตถะ) เป็นการช่วยเหลือผู้อื่นให้บรรลุหรือเข้าถึงจุดหมายแห่งชีวิตของเขา
ในระดับต่างๆ ประคับประคองให้เขาสามารถพ่ึงพาตนเองได้เป็นผลที่เกิดแก่คนอ่ืนนอกจากตัวเรา คุณธรรมที่
เป็นแกนนำ คือ กรุณา หลักธรรมทั่วไปที่ใช้สอนมีการทำหน้าที่และบำเพ็ญคุณธรรมต่างๆ ของกัลยาณมิตรเป็น
ต้น 
 3. บรรลุประโยชน์ทั้งสองฝ่าย (อุภยัตถะ) เป็นประโยชน์ร่วมกันประโยชน์ต่อสังคม ชุมชน เช่น 
ประโยชน์ที่เกิดจากของกลางและกิจกรรมร่วม โดยเฉพาะสภาพแวดล้อม และความเป็นอยู่อันเอ้ืออำนวยแก่
การปฏิบัติของทุกคน คุณธรรมที่เป็นแกนนำที่จะให้บรรลุจุดหมายนี้คือ วินัย และ สามัคคี ตลอดจนพฤติกรรม
ที่เก้ือกูลที่พึงประสงค์ ที่สังคมพึงต้องโดยทั่วไป 
 4. บรรลุประโยชน์สูงสุด (นิพพาน) หมายถึง การบรรลุจุดหมายแห่งชีวิตสูงสุด ได้แก่ ประโยชน์สูงสุด 
(ปรมัตถะ) ประโยชน์อย่างยวดยิ่ง หรือประโยชน์ที่เป็นสาระแท้จริงของชีวิต เป็นจุดหมายสูงสุดหรือที่หมายขั้น
สุดท้าย ได้แก่ การรู้แจ้งสภาวะของสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง รู้เท่าทันคติธรรมของสังขารธรรม ไม่ตกเป็น
ทาสของโลกและชีวิต มีจิตใจเป็นอิสระโปร่งโล่ง ไม่ถูกบีบคั้นด้วยความยึดติดถือมั่นหวั่นหวาดของตนเอง
ปราศจากกิเลสเผาลนที่ทำให้เศร้าหมองขุ่นมัวอยู่อย่างไร้ทุกข์ ประจักษ์แจ้งความสุขประณีตภายในที่สะอาด
บริสุทธิ์สิ้นเชิง อันประกอบพร้อมด้วยความสงบเยือกเย็นสว่างไสวเบิกบานโดยสมบูรณ์ เรียกว่า วิมุตติ หรือ
นิพพาน 
 ในมุมมองของผู้วิจารณ์ ผู้เขียนได้นำเสนอ เรื่อง ความจริงแห่งชีวิต และช่วยให้ตายเร็วหรือช่วยให้ตาย
ดี ที่เข้าใจได้ยาก ด้วยการใช้คำ สำนวน รูปประโยคที่เข้าใจได้จากรากศัพท์โดยตรง แล้วอธิบายประกอบด้วย



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 [405]  Vol. 6 No. 2 July-December 2020 
 

การให้ความหมายที่หลากหลาย แม้นในคำๆ เดียว โดยเริ่มต้นจากเรื่องทุกข์ที่ทุกคนมีอยู่ในตัว แล้วผู้เขียนได้
อธิบายเพ่ือสร้างแรงจูงใจในการดำเนินชีวิตและการเตรียมตัวตายให้มาตัดวงจรทุกข์เพ่ือให้ได้ประโยชน์สูงสุด
ของชีวิต หรือนิพพาน อันเป็นภาวะที่ปลอดโปร่งอิสระ แล้วจึงได้หยิบยื่นเนื้อหาที่ตรงประเด็นแก่ผู้อ่าน ซึ่งถือ
ได้ว่าเป็นการสร้างศรัทธาให้เกิดขึ้นกับชาวพุทธที่ได้อ่านหนังสือเล่มนี้ เพ่ือได้เรียนรู้เรื่องการดำเนินชีวิต และ
นำไปเป็นคู่มือชีวิตในการดำเนินชีวิตให้เข้าสู่ภาวะที่เป็นสุขแท้ท่ีไม่ต้องแสวงหา คือ ประโยชน์สูงสุดของชีวิตนี้    
 

บทสรุป 
 หนังสือ เรื่อง “ความจริงแห่งชีวิต และช่วยให้ตายเร็วหรือช่วยให้ตายดี” คือ งานเขียนที่ถ่ายทอดเรื่อง
เกี่ยวกับการบูรณาการหลักธรรมเข้าสู่การปฏิบัติในการพัฒนาตนและผู้อื่นให้มีชีวิตที่ดีขึ้น เจริญขึ้น ต้องปฏิบัติ
ไปตามกระบวนการพัฒนาชีวิตในสามระดับ ได้แก่ การพัฒนาชีวิตในระดับต้น กลาง และสูง ดังต่อไปนี ้
 การพัฒนาชีวิตให้เป็นคนมีคุณภาพทั้งภายในและภายนอก ด้วยการมีคุณภาพชีวิตที่ดี สามารถ
พิจารณาได้จากปัจจัยภายในและปัจจัยภายนอก ปัจจัยภายนอก นับได้จากความเพียบพร้อมของสิ่งที่เป็น  
สัปปายะหรือปัจจัยที่ เอ้ือต่อการดำรงชีวิต นั่นคือการมีสิ่ งแวดล้อมที่ เอ้ือให้คนมีคุณภาพชีวิตที่ ดี   
ดังกระบวนการพัฒนาชีวิตตามหลักมงคลสูตรในระดับต้น และตามแนวทางวิทยาการสมัยใหม่ ที่เริ่มต้นการ
ปฏิบัติโดยการฝึกฝนควบคุมตนเอง อาทิ ความคิดเห็นชอบหรือที่ดีที่ถูก สามารถแยกแยะความดีความชั่ว  
การเลือกปฏิบัติในทางที่ถูกที่ควร เช่น การเลือกคบมิตร การหมั่นสร้างสมความรู้ความสามารถหรือศักยภาพ
ในตนเองให้เพ่ิมขึ้น การเลือกบริโภคหรือใช้สอยในสิ่งที่เป็นประโยชน์ การมีระเบียบวินัยในตนเอง การมี
กิริยามารยาทที่สุภาพเรียบร้อย เป็นต้น วิธีปฏิบัติดังกล่าวนี้ เป็นปัจจัยเอ้ือหนุนทำให้ตนเองเป็นผู้ที่มีคุณภาพ
ชีวิตที่ดี ที่เพียบพร้อมไปด้วยสิ่งเอ้ืออานวยความสะดวกสบายในการดำรงชีวิตของตน หรือเป็นการพัฒนาชีวิต
ให้มีคุณภาพ สมบูรณ์พร้อมด้วยปัจจัยภายนอก ตลอดจนมีความสามารถในการเป็นที่พ่ึงให้แก่คนอ่ืน ทั้งคนใน
ครอบครัว และคนอ่ืนๆ ในสังคมและเมื่อสร้างพ้ืนฐานของชีวิตพร้อมแล้ว ที่นี้เข้าสู่ปัจจัยภายใน คือการเป็นผู้มี
คุณธรรมรู้จักรับผิดชอบคนในครอบครัว สงเคราะห์คนใกล้เคียง มีจิตอาสาหรือการบาเพ็ญประโยชน์แก่สังคม
ด้วยการเสียสละแบ่งปันทรัพย์สินสิ่งของหรือกาลังแรงกายแรงใจช่วยเหลือผู้อ่ืนที่เดือดร้อน รวมไปถึงการ
ประพฤติตนให้อยู่ในศีลธรรม ผู้มีคุณธรรมและความรับผิดชอบดังนี้ จึงถือว่าเป็นผู้ที่ได้รับการพัฒนาชีวิตใน
ระดับต้นหรือเป็นคนคุณภาพของสังคม 
 ในขณะที่บุคคลดำรงชีวิตอยู่ ไม่ว่าใครจะมีอำนาจอะไร หรืออยู่ในฐานะใด ก็ไม่มีผู้ใดที่จะรู้ว่าจนเองจะ
มีชีวิตอยู่ได้นานกี่วัน กี่เดือน กี่ปี ไม่รู้ว่าจะเจ็บป่วยวันใด ไม่รู้ว่าจะตายเมื่อใด เพราะเหตุแห่งการตายมีหลาย
สาเหตุ สถานที่ตายก็ไม่อาจรู้ได้ และที่สำคัญไม่สามารถจะรู้ได้ว่าเมื่อตายแล้วจะไปเกิดในภพภูมิใด อาจไปเกิด
เป็นสัตว์นรก เปรต อสุรกาย เทวดา หรือได้กลับมาเกิดเป็นมนุษย์อีก ด้วยเหตุที่บุคคลผู้ไม่เข้าใจกฎธรรมชาติ 
ไม่เข้าใจสิ่งทั้งหลายทั้งปวงตามความเป็นจริงเมื่อนึกถึงความตายจึงรู้สึกหวาดกลัว จิตใจไม่สงบการระลึกถึงสิ่ง



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 [406]  Vol. 6 No. 2 July-December 2020 
 

ที่จะเกิดขึ้นในอนาคต คือ ความตายที่จะมีแก่ตนเป็นธรรมดา ด้วยความไปประมาท  เพ่ือทำจิตสงบจาก
อกุศลกรรม ปล่อยใจจากกิเลส เครื่องเศร้าหมอง ตัณหา ความทะยานอยาก อุปาทาน ความยึดมั่นถือมั่น  
อันเป็นเหตุให้มีโลภ โกรธ หลง โดยระลึกอยู่เสมอว่า ชีวิตจะต้องสิ้นสุดแน่นอนจะช่วยบรรเทาโลภะ โทสะ 
โมหะ ลงได้ สามารถเผชิญกับความจริงของชีวิตได้อย่างกล้าหาญไม่หวาดหวั่นต่อความตาย รู้จักใช้ความตาย
ให้เป็นประโยชน์ ซึ่งเรียกว่า การเจริญมรณสติ 
 หนังสือเรื่องนี้ นอกจากมีเนื้อหาที่ทรงคุณค่าแล้วยังเป็นหนังสื่อที่มีเนื้อหาสามารถสร้างแรงจูงใจแก่
ผู้อ่านให้มีกำลังที่จะมุ่งมั่นพัฒนาตนในการดำเนินชีวิตที่ถูกต้องจากการ มุ่ งสร้างความสุขอันเป็นประโยชน์
สูงสุดของชีวิตโดยมีนิพพานเป็นแก่นสาร ผู้เขียนได้หยิบยื่นเนื้อหาสาระอันเป็นประโยชน์แก่ผู้อ่านโดยตรง หนัง
เล่มนี้ถือได้ว่าเป็นหนังสือที่สร้างศรัทธาให้เกิดขึ้นกับทุกคนที่ได้อ่าน จึงเป็นหนังสือที่ประชาชนคนทั่วไปควร
อ่าน และสามารถนำมาเป็นคู่มือในการดำเนินชีวิตในปัจจุบัน  เพราะหนังสื่อได้ชี้ทางที่เข้าสู่ภาวะที่เป็นสุข
แท้จริงที่ไม่ต้องไขว่คว้าจากภายนอกแต่สามารถค้นหาในตัวเราก็พบความสุขได้ 

 
เอกสารอ้างอิง 
พระพรหมคุณาภรณ์  (ป.อ. ปยุตฺโต). (2549). ความจริงแห่งชีวิต และช่วยให้ตายเร็วหรือช่วยให้ตายดี . 

กรุงเทพฯ : บริษัท พิมพ์สวย จำกัด.  
________. (2547). วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที ่8. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ ศยาม. 
________. (2552). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพ์ครั้งที ่11. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 
พระเทพวิสุทธิเมธี (ปัญญา นันทภิกขุ). (2536). กตัญญูกตเวทีเป็นเครื่องหมายของคนด.ี กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
พระไพศาล วิสาโล. (2533). พุทธธรรมกับการพัฒนาสังคม. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโกมลคีมทอง. 


