
วิจารณ์หนังสือ : Book Review 
“การสร้างสรรค์ปัญญา เพื่ออนาคตของมนุษยชาติ”* 

 
ผู้เขียน : พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต)  
ปีท่ีพิมพ ์: 2539 
จำนวนหน้า : 76 
สำนักพิมพ ์: อักษรสยามการพิมพ์ 
ISBN 974-8027-41-4 
 
 

พระครูสุตวรธรรมพินิจ (ประวิทย์ ปิยธมฺโม), พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 

Phrakhru Sutaworradhammaphinit (Prawit Piyadhammo), Phramaha Mit Thitapanyo 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Khonkaen Campus, Thailand 

E-mail: phrakhrusutaworradhammaphinit@gmail.com 
********** 

บทคัดย่อ 
หนังสือเรื่องการสร้างสรรค์ปัญญา เพื่อการพัฒนาอนาคตของมนุษยชาติ แต่งโดย พระธรรมปิฎก 

(ป.อ.ปยุตฺโต) ในรูปแบบปาฐกถาซึ่งท่านได้แสดงในการเปิดมูลนิธิสดศรี-สฤษดิ์วงศ์ ณ โรงแรมรีเจ้นต์ กรุงเทพฯ 
เมื่อ 19 มีนาคม 2538 เนื้อหาโดยย่อกล่าวถึงการพัฒนาปัญญาของมนุษย์เพื่อให้รู้ความจริงและอยู่อย่างเท่า
ทัน ทำชีวิตมีประสิทธิภาพและสมบูรณ์ พร้อมทั้งนำเสนอหลักในการสร้างสรรค์ปัญญา วิธีการที่จะทำให้รู้จัก
คิด มีสติ เพื่อให้รู ้เท่าทันปัจจัย เหตุการณ์ต่างๆ ที่มากระทบ เพื่อให้ใช้ชีวิตอย่างมีความสุข ทำชีวิตให้มี
ประสิทธิภาพและเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์โดยแท้จริง  เนื้อหาของหนังสือเล่มนี้ เรียบเรียงเป็นประเภทร้อยแก้ว มี
ถ้อยคำที่มีความเหมาะสมสอดคล้องกันทั้งเล่ม ด้วยเหตุนี้ผู้ศึกษาจึงนำหนังสือเล่มนี้มาวิเคราะห์วิจารณ์ เพ่ือ
เป็นการเชิดชูเกียรติผลงานของผู้เขียน และเพ่ือเป็นการจรรโลงรักษาสืบทอดอายุของพระพุทธศาสนาไว้ให้ยืน
ยาวสืบต่อไป  

  

โครงสร้างหนังสือ 
หนังสือเรื่องการสร้างสรรค์ปัญญา เพื่อการพัฒนาอนาคตของมนุษยชาติ โครงสร้างของหนังสือ มี

เนื้อหาทั้งหมด 76 หน้า แบ่งเนื้อหาออกเป็น 3 ส่วน คือ ส่วนที่หนึ่ง เป็นการเกริ่นนำและกล่าวถึงภาพรวมของ
การสร้างสรรค์ปัญญา เพื่ออนาคตของมนุษยชาติ มีเนื้อหาไม่ยาวนัก ส่วนที่สอง เป็นการตั้งข้อสังเกตเกี่ยวกับ
ฐานที่จะสร้างสรรค์ปัญญาในส่วนนี้ก็ยังมีเนื้อหาไม่ยาวเท่าไร ส่วนที่สาม กล่าวถึงหลักการสร้างสรรค์ปัญญา

 
* ได้รับบทความ: 26 ม.ค. 2564;     แก้ไขบทความ: 20 มี.ค. 2564;     ตอบรับตีพิมพ์: 30 เม.ย. 2564 

mailto:phrakhrusutaworradhammaphinit@gmail.com


Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2564 [300]   Vol.7 No.1 January - April 2021 
 

ส่วนนี้จะเป็นการอธิบายถึงปัญญาในด้านต่างๆพร้อมเหตุปัจจัยแห่งการพัฒนาปัญญาแบบองค์รวม ส่วนนี้เป็น
หัวใจสำคัญของหนังสือเล่มนี้เพราะมีเนื้อหาค่อนข้างจะยาวกว่าทุกส่วน 
   

โครงสร้างเนื้อหา 

โครงสร้างเนื้อหา การสร้างสรรค์ปัญญา เพื่อการพัฒนาอนาคตของมนุษยชาติ แบ่งออกเป็น 3 ส่วน 
ดังนี้ คือ 

ในส่วนที่หนึ่ง ซึ่งเป็นส่วนนำผู้รจนาจะให้คำนิยามของคำว่า อนาคตของมนุษยชาติ หมายถึง อนาคต
ของมนุษย์ทั้งหมดไม่ใช่แค่อนาคตของสังคมใดสังคมหนึ่ง (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2539) ซึ่งมีความ
คล้ายคลึงกับแนวคิดของ ยูวาล โนอาห์ ฮารารี ที่กล่าวว่าเดิมที่ความเป็นชาตินิยมค่อนข้างมีความสำคัญต่อ
มนุษยชาติ เพราะการเป็นชาตินิยมทำให้คนรักชาติ รักพื้นที่บ้านเกิดของตน ความเป็นชาตินิยมทำให้คนรู้จัก
กันในกลุ่มเดียวกันหรือสังคมเดียวกัน แต่ในอนาคตความเป็นชาตินิยมไม่เพียงพอแล้ว เราต้องคิดในระดับ 
Globalization หรือการที่เราต้องทำอะไรร่วมกันในระดับโลกทุกเรื่องจะต้องได้รับการพัฒนาไปร่วมกันใน
ระดับโลก (สิทธิพงศ์ ศิริมาศเกษม, 2563) ประเด็นต่อมาคือข้อสังเกตที่ว ่า ปัจจุบันโลกของเราอยู ่ใน
แนวความคิดเก่าๆ ประเทศต่างๆ ยังมุ่งแข่งขันกันเพื่อความยิ่งใหญ่ของชาติตน เพื่อความได้ เปรียบผู้อ่ืน 
จนกระท่ังบางทีก็คิดไปว่าจะครอบงำผู้อ่ืนด้วย ทั้งๆ ที่ความคิดนี้ได้ทำให้โลกมีปัญหาตลอดมา และเวลานี้เราก็
ไม่สามารถข้ามพ้นแนวความคิดนี้ไปได้ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2539) ในประเด็นนี้โดยความหมายแล้ว
สอดคล้องกับแนวคิดของท่านพุทธทาสที่ว่า การเอา การเป็นนั้น เป็นเรื่องสมมติเป็นไปด้วยอำนาจของความไม่
รู้ คือ อวิชชา เพราะความเป็นจริงแล้วคนเราจะเอาอะไร เป็นอะไรไม่ได้เลย เพราะเหตุว่าสรรพสิ่ง ไม่เที่ยง 
เป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัวตน แต่คนที่ไม่รู้เช่นนั้น ย่อมจะต้องมีความรู้สึกว่า “เราเอา” “เรามี” “เราเป็น” ทำให้เกิด
ความทุกข์ขึ้นมา การเอา การเป็น ก็เป็นความอยากอย่างหนึ่ง คืออยากไม่ให้สิ่งที่ตนกำลังเอา กำลังเป็นอยู่นั้น
สูญหายหลุดลอยไป ความทุกข์ในความอยากมี อยากเป็นนี้เกิดจาก ตัณหา ซึ่งมีอยู่ในจิตใจของมนุษยชาติทำ
ให้เกิดความคิดอยากครอบงำสิ่งอ่ืนด้วยอำนาจของมัน (กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2552) 

ในทัศนะของผู้ศึกษาเห็นว่าทัศนะของท่านทั้งสามไปในทิศทางเดียวกัน ที่เป็นเช่นคงเป็นเพราะ
นักปราชญ์ทั้งหลายเป็นผู้มีแนวคิดก้าวหน้า ชอบมองความจริงในอนาคตของมนุษยชาติ มองเห็นความสำคัญที่
จะมีปฏิสัมพันธ์ต่อกันทั่วโลก เพราะเทคโนโลยีเป็นเครื่องมือที่จะนำพาให้มนุษยชาติต้องสื่อสารกันในด้านต่างๆ 
คนเราจะไม่สามารถอยู่ได้คนเดียว หรือเพียงกลุ่มเดียวอีกต่อไป ทุกอย่างต้องเป็นเรื่องของคนทั้งโลกที่จะต้อง
รับรู้ร่วมกัน ส่วนในประเด็นการแข่งขันกันเพื่อความเป็นใหญ่นั้นถือเป็นเรื่องธรรมชาติของมนุษย์ผู้ที่ยังเป็น
ปุถุชน กล่าวคือยังตกอยู่ภายใต้อำนาจแห่งกิเลสตัณหาเป็นเรื่องยากที่จะทำให้หมดได้ แต่ก็สามารถที่จะทำให้
เบาบางลงได้โดยการปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธศาสนา คือ ต้องตระหนักในกฎสามัญลักษณะที่ว่าไม่มีใคร
จะครอบงำสิ่งต่างๆ ได้ตลอดไปยกเว้นธรรมชาติเท่านั้น 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2564 [301]   Vol.7 No.1 January - April 2021 
 

ในส่วนที่สองนี้เป็นการตั้งข้อสังเกต เกี่ยวกับฐานที่จะสร้างสรรค์ปัญญาซึ่งมีรายละเอียดดังนี้  
สังคมไทย ฐานเดิม และทิศทางในการสร้างปัญญา : ผู้รจนาได้กล่าวว่าการสร้างปัญญาตามหลัก

พระพุทธศาสนาจะต้องฝึกให้รู้จักคิด รู้จักพิจารณา เรียกว่า โยนิโสมนสิการ คือ การรู้จักคิด คิดเป็น คิดอย่าง
เป็นเหตุเป็นผล คิดในทางที่จะเข้าถึงความจริงของสิ่งทั้งหลาย คิดในทางที่ทำให้รู้จักใช้สิ่งทั้งหลายให้เป็น
ประโยชน์ แต่สังคมไทยจะไม่ส่งเสริมให้เด็กได้ใช้ความคิดแบบโยนิโสมนสิการนี้มากนักส่วนใหญ่จะได้รับการ
ชี ้นำจากพ่อแม่หรือผู ้ใหญ่ซึ ่งไม่เป็นการส่งเสริมให้เกิดการกระตุ ้นทางปัญญามากนัก ( พระธรรมปิฎก       
(ป.อ.ปยุตฺโต), 2539:5-8) ในประเด็นนี้มีนักการศึกษากล่าวว่ากระบวนการทางวิทยาศาสตร์ มี 5 ขั้นตอน 
ได้แก่ 1) กำหนดขอบเขตปัญหาอย่างชัดเจน 2) เก็บรวบรวมข้อมูลหรือข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับปัญหานั้น 3) ตั้ง
สมมุติฐานการแก้ปัญหา หรือคาดคะเนความน่าจะเป็น 4) ตรวจสอบสมมุติฐาน และ 5) ให้ข้อสรุป ถือว่าเป็น
วิถีทางแห่งการสร้างสติปัญญาอีกวิธีหนึ่ง เพราะเป็นการคิดแก้ปัญหาอย่างมีระเบียบแบบแผน หากเด็กได้รับ
ประสบการณ์การเรียนตามกระบวนการเรียนทางวิทยาศาสตร์อย่างสม่ำเสมอทั้งอยู่ที่บ้านและโรงเรียน จะเป็น
การปลูกฝังให้เป็นคนรู้จักใช้ความคิดพิจารณาไตร่ตรองอย่างมีเหตุผล รู้จักแสวงหาความรู้เสมอ ซ่ึงตรงกับคำว่า 
โยนิโสมนสิการในทางพระพุทธศาสนา (ดวงเดือน อ่อนน่วม, 2538) 

ในทัศนะของผู้ศึกษาเห็นว่าทั้งสองท่านมีการนำเสนอแนวทางที่ต่างกันในประเด็นนี้คงเป็นเพราะท่าน
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) นำเสนอในรูปแบบหลักธรรมสำหรับสร้างปัญญาคือโยนิโสมนสิการ ด้านดวง
เดือน อ่อนน่วม (2538) เสนอแนวทางการสร้างปัญญาในรูปแบบทางวิทยาศาสตร์ แต่โดยความหมายแล้วกลับ
สอดคล้องเป็นไปในทิศทางเดียวกัน กล่าวคือการสร้างปัญญาให้แก่เด็กต้องอาศัยโยนิโสมนสิการ คือการเปิด
โอกาสให้เด็กได้ใช้ความคิดพิจารณาถึงเหตุผลให้ได้คำตอบอย่างชัดเจน ซึ่งในระบบการศึกษาปัจจุบันก็คือการ
กระตุ้นความคิดโดยใช้วิธีการทางวิทยาศาสตร์ ซึ่งมีกระบวนการห้าขั้นตอนตามลำดับ ทั้งนี้กระบวนการเหล่านี้
จะประสบผลสำเร็จเกิดปัญญาได้ต้องอาศัยการฝึกบ่อยๆ ฝึกตลอดเวลา ฝึกทุกที่ไม่ว่าจะอยู่ที่บ้านหรืออยู่ที่
โรงเรียน พ่อแม่ ครู หรือผู้ใหญ่ไม่ควรไปชี้นำความคิดของเด็ก ควรเป็นผู้ส่งเสริมให้เด็กได้ใช้กระบวนการสรา้ง
ปัญญาด้วยตัวเขาเอง 

ข่าวสาร ช่วยเสริมปัญญา หรือว่าใช้ล่อเหยื่อ: ผู้รจนาได้ชี้ว่าการรับข้อมูลข่าวสารมากไม่ใช่ว่าจะทำ
ให้คนมีสติปัญญา หากไม่รู้จักรับและใช้ข้อมูลนั้น ซึ่งในปัจจุบันมีคนจำนวนไม่น้อยที่ตกเป็นเหยื่อของข่าวสาร
ข้อมูล เพราะเพียงแค่ตามทันแต่ไม่รู้เท่าทันข้อมูลที่แท้จริง ถ้าเราไม่สามารถทำให้คนพัฒนาสติปัญญาอย่าง
ถูกต้องให้สามารถเข้าถึงข้อมูลอย่างแท้จริง และสามารถถือเอาประโยชน์จากข่าวสารข้อมูลได้ก็จะเป็นโทษ
อย่างมาก ข่าวสารข้อมูลจึงเป็นเครื่องมือสำหรับลวงหลอกให้คนตกเป็นเหยื่อ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2539) ซึ่งสอดรับกับพระพรหมบัณฑิตที่ได้แสดงความเห็นเรื ่องการรับข้อมูลข่าวสารไว้อย่างน่าสนใจว่า  
“สัญญาวิปลาสเป็นจุดเริ ่มต้น เมื่อรับรู้คลาดเคลื่อน ความคิด ก็คลาดเคลื่อนและในที่สุดทัศนะก็บิดเบือน 
เพราะฉะนั้นต้องเริ่มต้นที่สัญญา คือการรับรู้ไม่ว่าจะเป็นเฟคนิวส์ ต้องเช็คต้องตรวจสอบให้หมด การบิดเบือน



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2564 [302]   Vol.7 No.1 January - April 2021 
 

การปล่อยข่าวเหมือนฤาษีแปลงสารต้องระมัดระวัง เพราะผู้แปลงสารมีเป้าหมายที่ซ่อนเร้นปล่อยข่าวลือเพ่ือ
หวังผลทางการเมืองบ้างหวังผลทางเศรษฐกิจบ้าง ยิ่งในสมัยนี้เป็นยุคข้อมูลข่าวสาร ฉะนั้นเราจะต้องฟังหูไว้หู 
ต้องระมัดระวังในการบริโภคข้อมูลข่าวสาร อย่าเชื่อข่าวโปรปากันด้า (propaganda) โฆษณาชวนเชื่อ ต้อง
ตรวจสอบให้ดี (พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2563) 

 ในทัศนะของผู้ศึกษาเห็นว่าแนวคิดของทั้งสองท่านมีความคล้ายกันและถูกต้องตามความเป็นจริง 
ท่านทั้งสองมองว่ายุคโลกาภิวัฒน์ เป็นยุคเทคโนโลยี การสื่อสารมีความเร็ว ผู้คนทั่วโลกสามารถเข้าถึงข่าวสาร
ข้อมูลได้ย่างง่ายดายเหมือนกันหมด ซึ่งข้อมูลเหล่านั้นมีทั้งข่าวจริงและข่าวเท็จ ฉะนั้นเพื่อไม่ให้ตกเป็นทาสของ
ข้อมูลอันเป็นเท็จพึงตั้งสติใช้ปัญญาพิจารณาให้ดีก่อนตัดสินในเชื่อ บางที่เราอาจต้องใช้หลักกาลามสูตรมา
ประยุกต์ในการรับข้อมูลข่าวสารในยุคปัจจุบันก็ได้ เพราะเมื่อพิจารณาดีแล้วข่าวสารนั้นก็จะเป็นตัวเสริม
ปัญญา แต่ถ้าขาดพิจารณาข่าวสารนั้นอาจจะเป็นพิษกับผู้รับก็ได้ 

มนุษย์ เพื่อเป็นทรัพยากรที่ดี หรือเพื่อมีชีวิตที่สมบูรณ์ : ผู้รจนาได้ให้นิยามความหมายของคำว่า 
มนุษย์ ไว้สองอย่างกล่าวคือ มนุษย์ในฐานะที่เป็นทรัพยากร ซึ่งเป็นเครื่องมือหรือเป็นทุนที ่จะใช้สนอง
วัตถุประสงค์อย่างใดอย่างหนึ่ง และมนุษย์ในฐานะที่เป็นคนเพื่อตัวของเขาเองด้วย ซึ่งเป็นชีวิตที่มีคุณค่า มี
ความหมายในตัวเองและพร้อมที่จะพัฒนาทั้งกายภาพและจิตภาพ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2539)  
ในขณะที่มาสโลว์ (Maslow) ได้ให้นิยามว่า มนุษย์เป็นสัตว์ที่มีความต้องการ (Wanting animal) ซึ่งความ
ต้องการจะเติบโตไปเรื่อยๆ เพราะว่ามนุษย์มีศักยภาพมากจนไม่สามารถประมาณหรืออธิบายได้และความ
ต้องการนั้นยากที่จะสมบูรณ์หรือสิ้นสุดลงได้ (Abraham H. Maslow, 1970) ซึ่งเป็นมุมมองที่สอดรับกับคำ
กล่าวที่ว่า มนุษย์ที่สมบูรณ์ควรมีทั้งความรู้ในทางโลก คือความรู้ในการประกอบอาชีพ ซึ่งได้จากวิทยาศาสตร์
และเทคโนโลยี และความรู้ในทางธรรม คือวิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ (พระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2540)  

ในทัศนะของผู้ศึกษาเห็นว่าทั้งสามท่านได้กล่าวถึงมนุษย์โดยมีความเห็นไปในทิศทางเดียวกันว่ามนุษย์
เป็นสิ่งที่อัศจรรย์เพราะมีสมองที่สามารถรับการฝึกได้ แม้ว่าโดยธรรมชาติแล้วจะมีความต้องการที่ไม่สิ้นสุดก็
ตาม แต่เมื่อมนุษย์ที่ได้รับการฝึกดีแล้วย่อมเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ มีประโยชน์ทั้งแก่ตนเองและแก่ผู้อื่น เป็น
ทรัพยากรที่มีคุณค่าของโลก แต่ถ้าไม่ได้รับการฝึกหรือฝึกไม่ครบถ้วนทั้งฝ่ายโลกและฝ่ายธรรมะก็จะกลายเป็น
บุคคลที่ไม่สมบูรณ์ กล่าวคือมีปัญญาไม่สมบูรณ์ 

 ส่วนที่สามเป็นการกล่าวถึงหลักการสร้างสรรค์ปัญญา  
 ยอดคุณสมบัติของสัตว์ผู้ต้องศึกษา คือปัญญา: ผู้รจนากล่าวว่ามนุษย์มีลักษณะพิเศษ คือฝึกได้ 

และฝึกตัวเองได้ด้วย จึงมีคำกล่าวว่า มนุษย์เป็นสัตว์ประเสริฐด้วยการฝึก แต่ถ้าไม่ฝึกแล้วหาประเสริฐไม่ การ
ฝึกคือการทำให้พัฒนาขึ้นด้วยสติปัญญา เมื่อฝึกดีแล้วจะทำให้การดำเนินชีวิตดียิ่งขึ้น เพราะฉะนั้นชีวิตของ
มนุษย์จะเป็นชีวิตที่ดีต้องมีการศึกษา ฝึกฝน พัฒนาตลอดเวลา ต้องเป็นชีวิตแห่งการศึกษา ชีวิตประเสริฐเกิด
จากการศึกษา คือการฝึกฝน พัฒนาตามหลักไตรสิกขา (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2539) ท่านพุทธทาส



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2564 [303]   Vol.7 No.1 January - April 2021 
 

ภิกขุได้อธิบายว่า การศึกษาในภาษาไทยหมายถึงการศึกษาเล่าเรียน ซึ่งตรงกับคำว่า สิกขา ในพระพุทธศาสนา 
หมายถึง การปฏิบัติ การสิ้นกิเลส คือผลที่เกิดจากการฝึกปฏิบัติตามสิกขา การปฏิบัติอย่างนั้นก็เพ่ือรอดจากสิ่ง
อันไม่พึงปรารถนา คือสิ่งที่นำมาซึ่งความทุกข์ สิ่งเหล่านี้แก้ไขได้ด้วยการศึกษา หรือ สิกขา (พุทธทาส ภิกขุ 
(เงื้อม อินฺทปญฺโญ), 2549) 

ในทัศนะของผู้ศึกษาเห็นว่าท่านผู้รู ้ทั้งสองได้แสดงทัศนะเกี่ยวกับการพัฒนาปัญญาของมนุษย์ได้
สอดคล้องกัน ตรงที่ว่ามนุษย์จะมีปัญญาสมบูรณ์ได้ต้องได้รับการศึกษา หรือ สิกขา ท่านทั้งสองคนนั้นได้มองว่า 
การศึกษาเป็นเครื่องมือใช้ฝึกหัดพัฒนามนุษย์ได้ดีที่สุด เพราะว่ามนุษย์เมื่อได้รับการฝึกแล้วจะเป็นผู้ประเสริฐ 
ประเสริฐทั้งในระดับโลกีย์วิสัย คือ รู้บทบาทหน้าที่ รับผิดชอบต่อหน้าที่ของตัวเอง รู้จักแยกแยะสิ่งถูกผิด ชั่ว ดี 
ได้ และประเสริฐในระดับโลกุตตระวิสัย คือเป็นผู้สิ ้นกิเลสอาสวะทั้งปวงเป็นพระอริยะบุคคล ทั้งนี้ความ
ประเสริฐดังกล่าวจะเกิดได้ก็เพราะ สิกขา หรือการศึกษาอย่างต่อเนื่องจนเกิดปัญญารู้เห็นเข้าใจในสภาวะตาม
ความเป็นจริง 

สัตว์ผู้ต้องศึกษาพ้นจากชีวิตที่เสี่ยงภัยมุ่งสู่อิสรภาพด้วยปัญญา: ผู้รจนาได้กล่าวว่าความโปร่งโล่ง
สบาย หลุดพ้นเป็นอิสระ คืออิสรภาพ ซึ่งมี อิสรภาพทางร่างกายที่ไม่ตกอยู่ใต้อำนาจครอบงำของสิ่งแวดล้อม 
อิสรภาพทางสังคม มีความสัมพันธ์ที่ดี ไม่กดขี่เบียดเบียนกัน อิสรภาพทางใจ สงบสุข มีความพึงพอใจ อิสรภาพ
ทางปัญญาไม่ถูกครอบงำด้วยกิเลส ตัณหาและอคติ อิสรภาพเหล่านี้เกิดได้เพราะปัญญา (พระธรรมปิฎก 
(ป.อ.ปยุตฺโต), 2539)  ในขณะที่พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) (2553)  ได้ให้ทัศนะว่า คำว่า ปัญญา 
หมายถึง “รอบรู้ รู้ทั่ว ฉลาด เกิดจากการเรียนและการคิด” ปัญญาที่แปลว่า “รู้รอบ” หมายถึงความรอบรู้
อย่างเป็นระบบชนิดที่มองเห็นความสัมพันธ์เชื่อมโยงของสรรพสิ่ง หรือความรอบรู้ในปฏิจจสมุปบาท คือมอง
สรรพสิ่งเชื่อมโยงเป็นหนึ่งเดียวแบบองค์รวม เมื่อมีปัญญาแล้วจะไม่ตกอยู่ในอำนาจของโลกธรรมทั้งหลาย  

ผู้ศึกษาเห็นว่าในทัศนะของทั้งสองท่านได้ให้ความสำคัญกับปัญญาที่เกิดจากการเรียนและการคิดจน
เข้าใจ ที่เป็นเช่นนี้คงเป็นเพราะว่าท่านมองในความเชื่อมโยงสัมพันธ์กันของสรรพสิ่ง ซึ่งจะสามารถแยกแยะ
เหตุและผลของปัญหาและกำหนดวิธีแก้ปัญหาได้ตรงประเด็นจนสามารถก้าวข้ามจากปัญหาทั้งปวงได้เข้าสู่
ความเป็นอิสรภาพคือไม่ตกอยู่ภายใต้การครอบงำของกิเลสทั้งปวง 

ปัญญาต้องพัฒนาพร้อมปัจจัยร่วมในระบบองค์รวม: ผู้รจนามองชีวิตของมนุษย์เป็นระบบแห่งองค์
รวมของส่วนประกอบมากมาย ซึ่งแต่ละส่วนต่างมีความสัมพันธ์กัน ในชีวิตจริงจะแยกออกเป็นด้านๆ โดยความ
เป็นอยู่ คือ ด้านพฤติกรรม ที่ ด้านจิตใจ และด้านปัญญา  ซึ่งอิงอาศัยกัน การพัฒนาปัญญานั้นจะต้องพัฒนาใน
ระบบองค์รวมทั้งสามด้านให้เกื ้อกูลกัน เรียกว่า ศีล สมาธิ ปัญญา (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2539) 
ในขณะที่ ติช นัท ฮันห์ (2545)  ได้อธิบายถึงสรรพสิ่งทั้งหลายในโลกนี้ล้วนมีความเกี่ยวข้องและสัมพันธ์ซึ่งกัน
และกัน ไม่มีสิ่งใดที่อยู่โดดเดี่ยวโดยไม่เกี่ยวข้องสัมพันธ์กับสิ่งอื่น เป็น“อิทัปปัจยตา” ซึ่งเป็นเสมือนแกนกลาง
ของความเข้าใจที่ก่อให้เกิดปัญญาเห็นแจ้งในความไม่แบ่งแยก คือการมองอย่างลึกซึ้งเพ่ือให้เห็นความเกี่ยวข้อง



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2564 [304]   Vol.7 No.1 January - April 2021 
 

สัมพันธ์ระหว่างกัน ดังนั้นเราจึงไม่ควรแบ่งแยกกันด้วยความต่างที่เห็นด้วยปัจจัยภายนอก และเราควรต้อง
รับผิดชอบต่อทุกสิ่งที่เกิดขึ้นรอบตัวเราเพราะเราต่างมีความเกี่ยวข้องกันไม่มากก็น้อย  

ในทัศนะของผู้ศึกษาเห็นว่าทั้งสองท่านกล่าวได้สอดคล้องกันด้วยว่าสรรพสัตว์มีความเกี่ยวเนื่องกัน 
เป็นระบบปฏิจจสมุปบาท แม้แต่ชีวิตหนึ่งยังต้องมีองค์ประกอบหลายอย่างที่ทำงานสัมพันธ์กัน ที่ท่านทั้งสอง
มองอย่างนี้คงเป็นเพราะว่าท่านสองมองว่าการที่จะพัฒนาปัญญาให้สมบูรณ์ได้นั้นจะต้องดำเนินการพัฒนาไป
พร้อมกันทุกด้าน ทั้งทางกาย ทางจิตใจและทางสติปัญญา โดยใช้ระบบการศึกษา หรือ สิกขาเป็นเครื่องมือใน
การพัฒนา 

ปัญญา ทั้งเข้าถึงธรรมชาติ ทั้งสามารถจัดสรรสังคมจึงจะสมบูรณ์ด้วยความหมาย : ผู้รจนาได้
กล่าวถึงปัญญาสองขั้น ขั้นที่หนึ่งคือ ปัญญารู้หลักความจริง ได้แก่รู้ความจริงของธรรมชาติ (ธรรมะ) ขั้นที่สอง
คือ ปัญญาที่นำความจริงนั้นมาจัดตั้งเป็นระบบสังคม (วินัย) ทั้งนี้ผู้เข้าถึงธรรมหรือความจริงนั้นย่อมรู้ถึงเหตุผล
ตามสมมติของวินัย จึงมีความรับผิดชอบต่อปัญหาที่เกิดขึ ้นในสังคมสูง ทั ้งปัญหาธรรมชาติและปัญหา
สิ่งแวดล้อม และปัญหาบุคคลด้วย ผู้รจนายังได้เสนอว่ามนุษย์จะพ้นจากปัญหาเหล่านั้นได้ด้วยการใช้ปัญญา
เพื่อประสานประโยชน์และการอยู่ร่วมกันด้วยดีระหว่างสามองค์ประกอบ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2539) สอดคล้องกับทัศนะของพระธรรมโกศาจารย์ที่แสดงไว้ว่า พระปัญญาคุณของพระพุทธเจ้าเป็นปัญญา
หยั่งรู้ปฏิจจสมุปบาทมองเห็นสรรพสิ่งเชื่อมโยงถึงกัน เห็นปัญหาและความทุกข์ของมนุษย์จนเกิดกรุณาคุณต่อ
สรรพสัตว์ จึงออกเทศน์สั่งสอนเป็นเวลา 45 ปี ทั้งนี้ผู้มีปัญญาเข้าถึงธรรมย่อมรู้จักเอาใจเขามาใส่ใจเรา ความ
กรุณาที่มีต่อผู้อื่นย่อมทำให้ผู้มีปัญญาในทางโลกเป็นคนมีน้ำใจรู้จักการเสียสละเพื่อสังคมและประเทศชาติ ไม่
เป็นคนเห็นแก่ตัวที่คิดแต่จะเอาตัวรอดฝ่ายเดียว (พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2553) ในขณะที่
เภสัชกรสุรพล ไกรสราวุฒิ (2557) ได้แสดงทัศนะว่า สรรพสิ่งในธรรมชาติ ล้วนมีการดำรงอยู่และเปลี่ยนแปลง
ไปตามกฎของธรรมชาติ ดังนั้นการจะดำเนินการในเรื่องใดๆ ที่เกี่ยวข้องกับธรรมชาติ จึงถูกบังคับให้ต้อง
แสวงหาความรู้ หรือปัญญาที่เกี่ยวข้องกับเรื่องนั้นๆ เสียก่อน แล้วจึงค่อยกระทำหรือดำเนินการไปตามกฎ
ธรรมชาติที่ควบคุมอยู่ ก็จะทำให้ได้รับผลสำเร็จทั้งด้านบุคคล สังคม และธรรมชาติ  

ทัศนะของผู้ศึกษาเห็นว่า แนวคิดของท่านผู้รู้ทั้งสามเป็นไปในแนวทางเดียวกัน ทุกท่านจะแสดงให้เห็น
ว่าผู้มีปัญญาเข้าถึงสภาวธรรมที่แท้จริงแล้ว จะมีความรับผิดชอบต่อกฎธรรมชาติและกติกาสังคมสูง รู้สึกเห็นใจ
สรรพสัตว์ที่ได้รับความทุกข์เดือดร้อน เป็นคนเคารพกฎกติกาของสังคมหรือวินัยอย่างเคร่งครัด ไม่สร้างปัญหา
แต่จะช่วยแก้ปัญหาทุกครั้งโดยไม่หลบเอาตัวรอดหรืออยู่สบายเสวยวิมุติสุขแต่เพียงผู้เดียว ดังเช่นปฏิปทาของ
พระพุทธเจ้าและพระอรหันต์ในครั้งพุทธกาลเป็นตัวอย่าง 

พ้นวงจรแห่งความเจริญและความเสื่อมได้เพราะปัญญา: ผู้รจนาได้กล่าวถึงธรรมชาติของมนุษย์ที่
ยังมีกิเลส เมื่อทุกข์บีบคั้นหรือภัยคุกคาม ก็จะลุกขึ้นดิ้นรนขวนขวาย แต่พอมีความสุขสบายก็จะปล่อยตัวเสวย
ความสุข เมื่อใดมีทุกข์เดือดร้อนขึ้นมาอีกก็ลุกขึ้นมาดิ้นรนใหม่ เป็นวิสัยของมนุษย์ปุถุชนที่ ยังไม่ได้รับการ



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2564 [305]   Vol.7 No.1 January - April 2021 
 

ฝึกอบรม จะต้องตกอยู่ใต้อำนาจของความเสื่อมและความเจริญแบบนี้ แต่ถ้ามีสติตื่นตัวทันต่อเหตุการณ์ ใช้
ปัญญาพิจารณาตรวจสอบเหตุปัจจัยอยู่เสมอ ก็สามารถสร้างสรรค์เหตุปัจจัยแห่งความเจริญ และป้องกันเหตุ
ปัจจัยแห่งความเสื่อมได้ ทำให้ไม่มีความเสื่อมมีแต่ความเจริญเสมอ มีชีวิตอยู่ด้วยสติปัญญา ซึ่งเป็นวิธีการ
พัฒนาความสุขและพัฒนาความสามารถที่จะมีความสุข โดยการพัฒนาคนให้มีปัญญาที่จะมีความสุข ทำให้
มนุษย์มีชีวิตที่มีประสิทธิภาพพร้อมกับการมีความสุข (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2539: 45-63)  ทั้งนี้มี
ความคล้ายกันกับทัศนะของสุรพล ไกรสราวุธ (2557) ที่ว่า มนุษย์ต้องมปีัญญารับรู้หรือเผชิญกับสิ่งต่างๆ อย่าง
ถูกต้อง กล่าวคือ ให้เป็นท่าทีแห่งการ “เรียนรู้” ซึ่งท่าทีที่ถูกต้องนี้จะทำให้บุคคลพ้นจากความเสื่อม และยัง
ได้รับประสบการณ์หรือปัญญาจากสิ่งที่สัมผัสรับรู้เพิ่มพูนยิ่งขึ ้นตลอดเวลา ปัญญารู้ความเป็นมา-เป็นไป 
ตลอดจนรู้ถึงเหตุปัจจัยที่เป็นเงื่อนไขในความเสื่อมหรือความเจริญของสิ่งต่าง ๆ ซึ่งจะทำให้บุคคลสามารถ
สร้างสรรค ์และแก้ปัญหาต่างๆ ที่เนื่องด้วยสิ่งนั้นๆ ได้  

ในทัศนะของผู้ศึกษาเห็นว่าทั้งสองท่านได้แสดงความเห็นไปในทิศทางเดียวกันว่าปัญญาสามารถทำให้
คนรู้เท่าทันความจริงและเงื่อนไขแห่งการเปลี่ยนแปลงของสิ่งต่างๆ พร้อมกันนี้ผู้ใช้ปัญญาในการดำเนินชีวิตยัง
สามารถกำหนดวิธีแก้ไขปัญหาได้ล่วงหน้าเมื่อมีปัญหาเกิดขึ้นจึงไม่เป็นทุกข์ การที่ท้ังสองท่านมองอย่างนี้น่าจะ
เป็นเพราะว่า ท่านทั้งสองให้นำหนักไปที่การแก้ปัญหามักจะขึ้นอยู่กับสถานการณ์ ๆ จะเป็นตัวพัฒนาปัญญา
คือการคิดกระบวนการแก้ปัญหาให้ผ่านไปอย่างมีความสุข เรียกว่าเป็นผู้ดำรงอยู่ด้วยปัญญา ทั้งนี้ การฝึกฝน
หรือพัฒนาเพื่อให้เกิดปัญญาประเภทนี้ ต้องมีสติตามระลึกรู้และพิจารณาไตร่ตรองในสิ่งหรือเรื่องที่จิตรับรู้ด้วย
จิตที่เป็นสมาธิ จนรู้เรื่องราวความเป็นมาเป็นไปตลอดจนรู้ถึงเหตุปัจจัยที่เป็นเงื่อนไข ก็จะทำให้เกิด“ปัญญา”
รู้เท่าทันความเป็นจริงของสิ่งนั้นหรือเรื่องนั้นๆ จึงเป็นผู้อยู่เหนือความเสื่อมและความเจริญเพราะปัญญา  

การพัฒนาปัญญาให้สมบูรณ์: ผู้รจนากล่าวถึงกระบวนการพัฒนาปัญญาที่สมบูรณ์โดยกล่าวว่า 
มิจฉาทิฏฐิ มีบทบาทสำคัญในกระบวนการพัฒนาปัญญา ซึ่งมักเกิดข้ึนในระหว่างที่เรากำลังแสวงหาปัญญา แต่
พอเกิดขึ้นแล้วกลับเป็นอันตราย ทั้งกั้นตัวเองและทำร้ายผู้อื่น ฉะนั้นจึงมีปัญหาว่าทำอย่างไรจะไม่ตกอยู่ใต้
มิจฉาทิฏฐิ และเพิ่มสัมมาทิฏฐิ กล่าวคือให้ถือหลักการที่จะช่วยให้วางใจ วางท่าทีปฏิบัติต่อสิ่งทั้งหลายอย่าง
ถูกต้อง เพื่อเป็นฐานให้เกิดช่องทางที่จะพัฒนาชีวิตต่อไป ซึ่งปัจจัยแห่งสัมมาทิฏฐิมีสองอย่าง ได้แก่ ปัจจัย
ภายใน คือ โยนิโสมนสิการ การรู้จักคิดรู้จักพิจารณาด้วยตนเอง และปัจจัยภายนอก คือ ปุ รโตโฆสะ ฟังเสียง
จากกัลยาณมิตร เราจะได้ก้าวหน้าในปัญญา และต้องเป็นปัญญาแท้ที่เข้าถึงสัจธรรมที่ทำให้มนุษย์รู้ความจริง
ของสรรพสิ่ง รวมทั้งรู้เข้าใจตัวเองและรู้เข้าใจเพื่อนมนุษย์ด้วย จนกระทั่งทำให้เกิดสภาพจิตขึ้นมาอย่างหนึ่ง 
เรียกว่า กรุณา ปรารถนาที่จะช่วยแก้ไขปัญหาบำบัดความทุกข์ จึงกล่าวได้ว่า ปัญญาที่แท้จะคู่กับกรุณา  ใน
ขณะเดียวกันการสร้างปัญญานั้นต้องอาศัย ฉันทะ ได้แก่ความต้องการที่ถูกต้องเป็นฝ่ายกุศล หมายถึง ความใฝ่
รู้ใฝ่สร้างสรรค์ หรือใฝ่ธรรม ต้องการความจริง ความถูกต้องดีงาม เรียกเต็มว่า ธรรมฉันทะ ซึ่งเมื่อถึงจุดหนึ่งก็
จะเป็นธรรมาธิปไตย คือการถือธรรมเป็นใหญ่ ได้แก่ถือความดีงาม ความถูกต้อง ความจริงเป็นใหญ่ การถือ



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2564 [306]   Vol.7 No.1 January - April 2021 
 

อย่างนี้จะสยบอัตตาได้ เป็นการพัฒนาปัญญาให้เจริญขึ้นได้อย่างสมบูรณ์  (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2539) สอดคล้องกับพระภาวนาวิริยคุณ (2547)  ได้กล่าวไว้ว่า ความเข้าใจผิดอันเป็นมิจฉาทิฏฐินั้นมีโทษ
ร้ายแรงต่อตนเองและผู้อื่น ตลอดจนสังคมโลกสุดจะนับประมาณ ส่วนสัมมาทิฏฐิเมื่อเข้าไปอยู่ในใจของบุคคล
จนหยั่งรากลึกลงไปอย่างมั่นคงแล้ว ก็จะกลายเป็นอุดมการณ์ หลักการ ทัศนคติ ทฤษฎีชีวิตประจำใจบุคคล 
เป็นเหตุให้บุคคลนั้นคิดถูก พูดถูก ทำถูก ประกอบอาชีพถูก ทำหน้าที่ด้วยความสุจริตโปร่งใส ไม่ผิด ทำนอง
ครองธรรม เป็นเหตุเกิดแห่งปัญญาที่สมบูรณ์ ในขณะที่พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) (2553) ก็ได้
กล่าวว่า คนดีมีคุณภาพคือทั้งเก่งและดีต้องมีปัญญาและกรุณาคู่กัน ปัญญาทำให้เป็นคนเก่ง กรุณาทำให้เป็น
คนดีมนุษย์ต้องเป็นทั้งคนเก่งและคนดี ฉะนั้นจึงต้องมีท้ังปัญญาและกรุณาคู่กัน เพราะคนมีคุณภาพไม่ได้ขึ้นอยู่
กับความรู้ความสามารถอย่างเดียว แต่จะต้องมีน้ำใจกับคนอื่นรู้จักเอาใจเขามาใส่ใจเรา หรือไม่ก็ตั้งใจทำงาน
เสียสละเพ่ือผู้อ่ืนและสังคมโดยจิตอาสาใช้ปัญญาช่วยเหลือสังคมส่วนรวมอย่างไม่หวังผลตอบแทนอ่ืนนอกจาก
ความสุขทีเ่กิดข้ึนกับทุกคน ทั้งนี ้พระราชวรมุนี(พระราชวรมุนี (2540) ยังได้แสดงแนวคิดเก่ียวกับกระบวนการ
ศึกษาที่ทำให้เกิดปัญญาไว้ว่า การศึกษาเพื่อชีวิตมีขั้นตอนคือ รับฟังและจดจำข้อมูลที่ได้มาจากผู้อื่น แล้วคิด
พิจารณาอย่างละเอียดถี่ถ้วนในข้อมูลที่รับมานั้น จนเกิดเจตคติต่อข้อมูลนั้นสามารถแยกแยะออกได้ว่าดีหรือ
เลว ถ้าเห็นว่าดีก็มีฉันทะคือความพอใจที่จะทำตามแล้วอุตสาหะพยามยามจนเกิดทักษะและปัญญาต่อไป 

ในทัศนะของผู้ศึกษาเห็นว่าทั้งสามท่านได้กล่าวถึงกระบวนการสร้างปัญญาให้สมบูรณ์ไว้สอดคล้องกัน 
โดยเริ่มจากทิฏฐิที่แปลว่าความเห็น แต่หมายเอาสัมมาทิฏฐิเพราะเป็นความเห็นถูก และฉันทะ ความพอใจใน
การศึกษาค้นคว้าเป็นเหตุให้เกิดปัญญา ที ่ท่านทั ้งสามมองอย่างนี ้คงเป็นเพราะว่า ท่านมีความเชื ่อว่า
กระบวนการสร้างปัญญานี้เองทำให้คนฉลาดและเก่ง ในขณะเดียวท่านทั้งสามยังมองอีกว่า ปัญญาอย่างเดียว
ยังไม่ทำให้คนเป็นคนดีได้ ปัญญาต้องคู่กับ กรุณา ความเห็นอกเห็นใจคนอื่น มีความเอ้ือเฟ้ือแบ่งปันในสิ่งที่ตนรู้
ตนมีอยู่ เพ่ือบำบัดทุกข์บำรุงสุขแก่เพ่ือนมนุษย์ด้วยกันและแก่สังคมส่วนรวมด้วยความปรารถนาดีให้ทุกคนพบ
ความสุขอย่างนี้ถึงจะเรียกว่าเป็นคนดีมีปัญญาที่สมบูรณ์  

   

สรุปจุดเด่นและสิ่งที่ผู้ศึกษาอยากจะนำเสนอ 
 จุดเด่นของหนังสือเล่มนี้: ผู้แต่งได้ตั้งชื่อเรื่องไว้อย่างทันสมัยและน่าสนใจ ในส่วนเนื้อหาเป็นการ
บรรยายด้วยภาษาท่ีสละสลวยเข้าใจง่าย เรียบเรียงไปตามลำดับเหตุการณ์ ผู้ศึกษาสามารถจินตนาการเรื่องราว
ให้เห็นเป็นภาพในใจและทำความเข้าใจได้โดยง่าย แสดงถึงความเป็นอัจฉริยภาพในด้านความคิดที่ละเอียด 
ครอบคลุมทุกมิติของสังคม ทั้งยังมีความสามารถในการจัดกระบวนการความคิดอย่างเป็นระบบ มีเทคนิคที่
ชวนให้ผู้ศึกษาเกิดความสนใจติดตามไปจนจบ ทั้งหมดนี้ถือได้ว่าเป็นจุดเด่นของหนังสือเล่มนี้  
 สิ่งที่ผู้ศึกษาอยากจะนำเสนอของหนังสือเล่มนี้ : แทบไม่มีเลย ในภาพบนหน้าปกก็สื่อความหมาย 
และสื่อความเข้าใจไดช้ัดเจนเป็นไปในทิศทางเดียวกันกับชื่อเรื่อง ส่วนทัศนะผู้ศึกษาแถบไม่มีความเห็นที่จะให้มี



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2564 [307]   Vol.7 No.1 January - April 2021 
 

การปรับปรุงเพิ่มเติมของหนังสือเล่มนี้อีกเลย เพราะหนังสือมีชื่อดี เนื้อหาสาระดี มีประโยชน์ มีความสมบูรณ์ดี
อยู่แล้ว จึงเป็นหนังสือที่มีคุณค่าและต้องศึกษาเป็นอย่างยิ่ ง เพื่อให้บรรลุเป้าหมายในการดำเนินชีวิตอันสูงสุด
ของมวลมนุษยชาติต่อไป  
 องค์ความรู้ที่ได้รับ: ผลจากการศึกษาทำให้เข้าใจความหมายของปัญญาที่แท้จริง คือความรอบรู้ครบ
ทุกด้าน กล่าวคือรู้ ธรรม ซึ่งเป็นตัวกฎธรรมชาติที่ไม่มีใครเปลี่ยนแปลงหรือฝืนได้ พร้อมทั้งสามารถนำสิ่งที่รู้นั้น
มาเป็นเครื่องมือจัดระเบียบบุคคล หน่วยงาน องค์กร สังคมและประเทศได้ เครื่องมือดังกล่าวเรียกว่า วินัย 
หรือกฎกติกาทางสังคม รวมถึงกฎหมายที่สร้างขึ้นด้วย ทั้งนี้ต้องมีกรุณา ความเห็นอกเห็นใจเป็นฐานเข้า
ประกอบด้วย ส่วนแนวทางการพัฒนาปัญญาที่สมบูรณ์ต้องพัฒนาพร้อมกันทั้งด้านร่างกาย ด้านจิตใจและด้าน
ปัญญา โดยมีเครื่องมือที่ใช้ในการพัฒนาคือ การศึกษา ทั้งยังได้ทราบถึงคุณลักษณะของผู้ที ่พัฒนาปัญญา
สมบูรณ์แล้วจะเป็นผู้ที่มีความรับผิดชอบต่อสังคมสูง 
 

เอกสารอ้างอิง 
กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. (2552). คู่มือมนุษย์ของพุทธทาสภิกขุ. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ชุมนุม

 สหกรณ์การเกษตรแห่งประเทศไทย จำกัด. 
ดวงเดือน อ่อนน่วม. (2538). การสอนคณิตศาสตร์เพื ่อการพัฒนาทักษะกระบวนการทางวิทยาศาสตร์ . 

 กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ติช นัท ฮันห์. (2545). สันติภาพทุกย่างก้าว. (พิมพ์ครั ้งที ่ 4). แปลโดย ประชา หุตานุวัตร และสุภาพร        

พงศ์พฤกษ์. กรุงเทพฯ: ศยาม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2539). การสร้างสรรค์ปัญญาเพื่ออนาคตของมนุษยชาติ . กรุงเทพฯ: 

อักษรสยามการพิมพ์. 
พระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2540). ก้าวสู่ศตวรรษใหม่ด้วยพุทธธรรมและเทคโนโลยี. กรุงเทพฯ: 

มูลนิธิพุทธธรรม. 
 . (2540). ขอบฟ้าแห่งความรู้. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พุทธทาส ภิกขุ (เงื ้อม อินฺทปญฺโญ). (2549). การศึกษาสมบูรณ์แบบ คือวงกลมที่คุ ้มครองโลกถึงที ่สุด. 

 กรุงเทพฯ. อุษาการพิมพ์. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2553). ปัญญาต้องคู่กรุณาจึงจะพาชาติรอด. กรุงเทพฯ: เชน ป ริ้ น

ต้ิง. 
พระภาวนาวิริยคุณ (เผด็จ ทตฺตชีโว). (2547). คัมภีร์ปฏิรูปมนุษย์. ปทุมธานี: ชมรมพุทธศาสน์สากล. 
พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). ระวังฤาษีแปลงสารยุคดิจิตอล. สืบค้นเมื่อ 15 ตุลาคม 2563. จาก. 

www.banmuang.co.th › news › education.  



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2564 [308]   Vol.7 No.1 January - April 2021 
 

สิทธิพงศ์ ศิริมาศเกษม.  อนาคตของมวลมนุษยชาติ กับ ยูวาล โนอาห์ ฮารารี ผู้เขียน Sapien. สืบค้นเมื่อ 15 
ตุลาคม 2563. จาก. www.creativetalklive.com › the-future-of-humanity. 

สุรพล ไกรสราวุฒิ . (2557). ชีว ิตติดปัญญา (Wisdom of Living). กรุงเทพฯ: ธรรมสถานจุฬาลงกรณ์
 มหาวิทยาลัย. 

Abraham H. Maslow. (1970). Motivation and Personality. New York: Harper. 
 
 
 


