
บทวิจารณ์หนังสือ : BOOK REVIEW 
“ก้าวไปในบุญ”* 

  
 

ผู้เขียน : พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต)  
ปีท่ีพิมพ์ :  2557 
จำนวนหน้า : 30 หน้า 
สำนักพิมพ์หอพระไตรปิฎก 
ISBN : 974-7891-75-1 

 
      เจษฎา มูลยาพอ, พระมหามติร ฐติปญฺโญ 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 

Jesada Munyapho, PhramahaMit Thitapanyo 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Khon kaen Campas, Thailand 

 E-mail: Jesada.mun@mcu.ac.th 

********** 
บทนำ 

หนังสือ เรื่อง  ก้าวไปในบุญ   พระพรหมคุณาภรณ์ นามเดิม ประยุทธ์ อารยางกูร ฉายา ปยุตฺโต  หรือ
ที่รู้จักกันดีในนามปากกา “ป.อ. ปยุตฺโต”  หนังสือนี้โดยเนื้อหาถึงความหมายของบุญที่แคบและเพ้ียนไปและ
การให้ทานอย่างไรจึงจะได้บุญอย่างสมบูรณ์ พร้อมทั้งนำเสนอหลักในการแก้ความเข้าใจการให้ทานและการ
ทำบุญให้ครบทุกความหมาย  หนทางที่จะทำบุญมีอยู่มากมายทำบุญต้องสมบูรณ์ขึ้นไปถึงปัญญาบุญที่แท้แผ่
ความสุขออกไป เนื้อหาของหนังสือเล่มนี้ เรียบเรียงเป็นประเภทร้อยแก้ว มีถ้อยคำที่มีความเหมาะสม
สอดคล้องกันทั้งเล่ม ด้วยเหตุนี้ผู้ศึกษาจึงนำหนังสือเล่มนี้มาวิเคราะห์วิจารณ์ เพ่ือเป็นการเชิดชู เกียรติผลงาน
ของผู้เขียน และเพ่ือเป็นการทำความเข้าใจการทำบุญให้เกิดปัญญาถึงจุดหมายที่กลายเป็นบุญอย่างสูงสุดและ
บุญก็อยู่กับพระพุทธศาสนาตลอดไป  

หนังสือเล่มนี้ มีจุดมุ่งหมายเพ่ือที่จะอธิบายให้ชาวพุทธได้เข้าใจเกี่ยวกับการทำบุญหรือหนทางในการ
ทำบุญที่มีอยู่มากมาย ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีความประสงค์ที่จะศึกษาการก้าวไปในบุญและองค์ประกอบของการ
ทำบุญที่ปรากฎในคัมภีร์พระไตรปิฎก การทำบุญต้องให้สมบูรณ์ขึ้นไปถึงปัญญาซึ่งบุญที่แผ่ออกไปที่แท้แผ่
ความสุขออกไป ให้ความดีงามแก่ชีวิตและต่อสังคมเพ่ือให้เข้าใจในความสำคัญของบุญ เพราะการทำบุญ
เนื่องจากเห็นว่าเป็นการง่ายใช้เวลาเพียงเล็กน้อยการได้ทำบุญแล้ว เพราะการทำบุญเป็นที่รู้จักและเคยชินของ
ผู้คนในสังคมด้วยการให้ทานเป็นหลัก จึงเป็นส่วนหนึ่งที่ทำให้เกิดค่านิยมในการทำบุญ ซึ่งถือเป็นประเพณีและ

 
* ได้รบับทความ: 12 กรกฎาคม 2564;  แก้ไขบทความ: 20 สิงหาคม 2564;  ตอบรับตีพิมพ์: 31 สิงหาคม 2564 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบบัที ่2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2564 [312] Vol.7 No.2 May - August 2021 

 

นิยมทำกันเมื่อครบรอบในแต่ละปี  ในการทำบุญจะทำที่ไหนก็ได้ถ้าทำเป็นก็ได้บุญศึกษาบุญไปให้ปัญญาพาไป
ถึงจุดหมายกลายเป็นบุญอย่างสูงสุด 

 
โครงสร้างหนังสือ 
 หนังสือ เรื่อง “ก้าวไปในบุญ”   ตีพิมพ์ครั้งแรก ในเดือนมีนาคม 2542 โดยมูลนิธิพุทธรรพิมพ์เผยแผ่  
ส่วนในการตีพิมพ์ครั้งนี้  เป็นการตีพิมพ์ครั้งที่ 241 ในเดือนตุลาคม พุทธศักราช 2557 โครงสร้างของหนังสือ
แบ่งออกเป็นเรื่องใหญ่ ๆ 3 หัวข้อใหญ่ ได้แก่ 1) ความหมายของบุญที่แคบและเพ้ียน 2) การทำบุญควรทำให้
ครบทุกความหมาย 3) บุญทีแ่ท้แผ่ความสุขออกไปให้ความงอกงามทั้งแก่ชีวิตของเราและท่ัวสังคม   
 

เนื้อหาโดยย่อ  
1. ความหมายของบุญท่ีแคบและเพี้ยนไป  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต)  ได้อธิบายเรื่องบุญกุศล ซึ่งมีแนวทางทำให้เกิดขึ้นได้มากมาย แต่

ข้อสำคัญอยู่ที่จิตใจของเราเองว่าต้องการจะให้จิตใจผ่องใส และอะไรจะมาช่วยทำให้ผ่องใสได้  พระพุทธเจ้า
สอนไว้ว่า มีวิธีปฏิบัติหลายอย่างที่จะทำให้เกิดบุญกุศล  เพราะคำว่าบุญเป็นคำสำคัญในพระพุทธศาสนา และ
เวลานี้ความเข้าใจเกี่ยวกับคำว่า "บุญ" ก็แคบมาก หรือบางทีก็ถึงกับเพ้ียนไป โดยได้อธิบายความหมายของบุญ
ไว้ 2 แง่ดังนี้  

แง่ที่ 1 ยกตัวอย่าง ที่ว่าบุญมีความหมายแคบลงหรือเพ้ียนไปเช่น เมื่อเราพูดว่าไปทำบุญทำทาน ก็จะ
นึกว่าทำบุญคือถวายข้าวของแก่พระสงฆ์ บุญก็เลยมักจะจำกัดอยู่แค่การทาน คือ การให้ แล้วก็ต้องถวายแก่
พระเท่านั้นจึงเรียกว่า บุญ ถ้าไปให้แก่ชาวบ้าน เช่นให้แก่คนยากจน คนตกทุกข์ยากไร้ เราเรียกว่าให้ทาน  ใน
ภาษาไทยดูเหมือนจะแยกกันระหว่างทำบุญกับให้ทาน ทำบุญคือถวายแก่พระ ให้ทาน คือให้แก่คฤหัสถ์
ชาวบ้าน โดยเฉพาะคนตกทุกข์ได้ยากเมื่อเพ้ียนไปอย่างนี้นานๆ คงต้องมาทบทวนกันดู เพราะความหมายที่
เพ้ียนไปนี้กลายเป็นความหมายในภาษาไทยที่บางทียอมรับกันไปจนคิดว่าถูกต้องด้วยซ้ำ แต่พอตรวจสอบด้วย
หลักพระศาสนาแล้ว ก็ไม่จริง เพราะว่าทานนั้นเป็นคำกลางๆ  การถวายของแก่พระ ที่เราเรียกว่าทำบุญนั้น 
เมื่อว่าเป็นภาษาบาลี จะเห็นชัดว่าท่านเรียกว่าทานทั้งนั้น แม้แต่ทำบุญอย่างใหญ่ที่มีการถวายของแก่พระ
มากๆ เช่น ถวายแก่สงฆ์ ก็เรียกว่าสังฆทาน ทำบุญทอดกฐิน ก็เรียกว่า  กฐินทาน ทำบุญทอดผ้าป่าก็เป็น 
บังสุกุลจีวรทาน ไม่ว่าถวายอะไร ก็เป็นทานทั้งนั้น ถวายสิ่งก่อสร้างในวัดจนถวายทั้งวัด ก็เรียกเสนาสนทาน 
หรือวิหารทาน ทานทั้งนั้นในแง่นี้ จะต้องจำไว้ว่า ทานนี้เป็นเพียงส่วนหนึ่งของการทำบุญ เมื่อเราพูดว่าทำบุญ 
คือ ถวายของพระ บุญก็เลยแคบลงมาเหลือแค่ทานอย่างเดียว ลืมนึกไปว่ายังมีวิธีทำบุญอ่ืนๆ อีกหลายอย่าง นี้
ก็เป็นแง่หนึ่งละ 

แง่ที่ 2 ก็คือความแคบในแง่ที่เมื่อคิดว่า ถ้าให้แก่คนตกทุกข์ได้ยากหรือแก่ชาวบ้านก็เป็นทานแล้ว ถ้า
เข้าใจเลยไปว่า ไม่เป็นบุญ ก็จะยุ่งกันใหญ่ ที่จริง ไม่ว่าให้แก่ใคร ก็เป็นทาน และเป็นบุญทั้งนั้น จะต่างกันก็



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบบัที ่2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2564 [313] Vol.7 No.2 May - August 2021 

 

เพียงว่าบุญมากบุญน้อยเท่านั้นเอง การวัดว่าบุญมากบุญน้อย เช่นในเรื่องทานนี้ ท่านมีเกณฑ์หรือมีหลัก
สำหรับวัดอยู่แล้วว่า 

1. ตัวผู้ให้ คือทายกทายิกา มีเจตนาอย่างไร 
2. ผู้รับ คือปฏิคาหก มีคุณความดีแค่ไหน 
3. วัตถุ หรือของที่ให้ คือไทยธรรมมาจากภาษาบาลีว่า เทยฺยธมฺม แปลว่า สิ่งที่จะพึงให้ หรือของที่

ควรให้" บริสุทธิ์ สมควร เป็นประโยชน์เพียงใด 
  ถ้าปฏิคาหก คือผู้รับ เป็นผู้มีศีล มีคุณธรรมความดี ก็เป็นบุญมากถ้าปฏิคาหกเป็นคนไม่มีศีล เช่น เป็น
ใจรผู้ร้าย เราก็ได้บุญน้อย เพราะดีไม่ดี ให้ไปแล้ว เขากลับอาศัยผลจากของที่เราให้ เช่นได้อาหารไปกินแล้ว 
ร่างกายแข็งแรง ก็ยิ่งไปทำการร้ายได้มากข้ึนกลับเกิดโทษ  

วัตถุสิ่งของที่ถวาย ถ้าบริสุทธิ์ ได้มาโดยสุจริต เป็นของที่เป็นประโยชน์ มีคุณค่าแก่ผู้ที่รับไป สมควร
หรือเหมาะสมแก่ผู้รับ นั้น เช่น ถวายจีวรแก่พระสงฆ์ แต่ให้เสื้อแก่คฤหัสถ์ เป็นต้น ก็เป็น 

ส่วนตัวผู้ให้ ก็ต้องมีเจตนาที่ เป็นบุญเป็นกุศล ตั้งใจดี ยิ่งถ้าเจตนานั้นประกอบด้วยปัญญา ก็มี
คุณสมบัติดีประกอบมากขึ้นก็ยิ่งได้บุญมาก 

เป็นอันว่า การให้เป็นทานทั้งสิ้น ไม่ว่าจะถวายแก่พระหรือจะให้แก่คฤหัสถ์ชาวบ้าน จึงต้องมาทบทวน
ความหมายกันใหม่ ว่า  1. ได้บุญ ไม่ใช่เฉพาะถวายแก่พระ 2. บุญ ไม่ใช่แค่ทาน 
  ให้ทานอย่างไรจึงจะได้ทำบุญอย่างสมบูรณ์ บุญนั้นแค่ไหน การทำบุญ ท่านเรียกว่า บุญกิริยา หรือ
เรียกยาวว่า บุญกิริยาวัตถุ คือเรื่องของการทำบุญ หรือบุญกิริยาวัตถุ มี 3 อย่าง คือ 

1. ทาน การให้ เผื่อแผ่ แบ่งปัน 
2. ศีล การประพฤติสุจริต มีความสัมพันธ์ดีงาม ไม่เบียดเบียนกัน 
3. ภาวนา ฝึกอบรมพัฒนาจิตใจ เจริญปัญญา 
ทาน ก็เป็นบุญอย่างหนึ่ง ศีล ก็เป็นบุญอย่างหนึ่ง ภาวนา ก็เป็นบุญอย่างหนึ่ง และสูงขึ้นไปตามลำดับ

ด้วย ศีลเป็นบุญที่สูงกว่าทาน ภาวนาเป็นบุญที่สูงกว่าศีล แต่เราสามารถทำไปพร้อมกันทั้ง 3 อย่าง  เหตุใดจึง
เรียกการถวายของแก่พระที่วัดว่าเป็นการทำบุญ แต่ให้แก่ชาวบ้านเรียกว่าเป็นทานเฉยๆ เรื่องนี้อาจเกิดจาก
การที่ว่า  

1. เวลาเราไปถวายแก่พระที่วัด เราไม่ใช่ถวายทานอย่างเดียวเท่านั้น คือ ในเวลาที่เราไปถวายสิ่งของ
เครื่องไทยธรรม หรือทำอะไรที่วัดนั้น นอกจากทานเป็นอย่างที่ 1 แล้ว 

2. ศีลเราก็ได้รักษาไปด้วย คือ เราต้องสำรวมกายวาจาอยู่ในระเบียบแบบแผนวัฒนธรรมประเพณี 
เรื่องมารยาทอากัปกิริยาและการสำรวมวาจาต่างๆ นี้ เป็นศีลทั้งสิ้น และเวลานั้นเรางดเว้นความไม่สุจริตทาง
กายวาจา ความไม่เรียบร้อย การเบียดเบียนทุกอย่างทางกายวาจา เราละเว้นหมด เราอยู่ในกายวาจาที่ดีงาม ที่
ประณีต ที่สำรวม ที่ควบคุม นี่คือเป็นศีล 

3. ในด้านจิตใจ จะด้วยบรรยากาศของการทำบุญก็ตามหรือด้วยจิตใจที่เรามีความเลื่อมใสตั้งใจไปด้วย
ศรัทธาก็ตาม จิตใจของเราก็ดีงามด้วย เช่น มีความสงบ มีความสดชื่น เบิกบานผ่องใส มีความอ่ิมใจ พร้อมการ



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบบัที ่2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2564 [314] Vol.7 No.2 May - August 2021 

 

ภาวนาไปด้วย ยิ่งถ้าพระได้อธิบายให้เข้าใจในเรื่องการทำทานนั้นว่า ทำเพ่ืออะไร มีประโยชน์อย่างไร สัมพันธ์
กับบุญหรือการปฏิบัติธรรมอ่ืนๆ อย่างไร ฯลฯ เรามองเห็นคุณค่าประโยชน์นั้น และมีความรู้ความเข้าใจธรรม 
เข้าใจเหตุผลต่างๆ มากขึ้น เราก็ได้ปัญญาด้วย (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2557 : 6) 

ด้วยเหตุที่ว่ามานี้ ก็จึงกลายเป็นว่าการไปทำบุญที่วัดนั้น แม้จะไปถวายทานอย่างเดียว แต่เราได้หมด
ทุกอย่าง ทานเราก็ทำ ศีล เราก็พลอยรักษา ภาวนาเราก็ได้ ทั้งภาวนาด้านจิตใจ และภาวนาด้านปัญญา 
เพราะฉะนั้น เมื่อไปทำบุญที่วัด ถ้าเราปฏิบัติถูกต้อง เราจึงไม่ได้ถวายทานอย่างเดียว แต่เราได้มาครบตอนแรก
เราตั้งใจไปถวายทานอย่างเดียว แต่เมื่อไปแล้วเราได้มาครบทั้งสาม  เราจะบอกว่า เราไปถวายทานมา เราก็พูด
ไม่ครบ ก็เลยพูดว่าเราไปทำบุญ เพราะว่าเราได้ทั้งสามอย่าง ที่ว่ามานี้ ก็เป็นเหตุให้การถวายทานอย่างเดียว 
กลายเป็นมีความหมายเป็นทำบุญ (ครบทั้งสามอย่าง) เมื่อโยมเข้าใจอย่างนี้แล้ว ต่อไป เวลาไปถวายทานที่วัด 
ก็ต้องทำให้ได้บุญครบทั้ง 3 อย่าง คือ ถวายทานอย่างเดียว แต่ต้องให้ได้ทั้งศีล ทั้งภาวนาด้วย อย่างนี้จึงจะ
เรียกว่า "ทำบุญ" ที่แท้จริงไปทำบุญอย่างเดียวแต่ได้กลับมาสามอย่าง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต),
2557 : 8)  ซึ่งสามารถตรวจสอบตัวเองว่า ทานของเราได้ผลสมบูรณ์ไหม เริ่มตั้งแต่ด้านจิตใจว่า เจตนาของเรา
ดีไหมเจตนานั้นท่านยังแยกออกไปอีกเป็น 3 คือ 
  1. บุพเจตนา เจตนาก่อนให้ คือตั้งแต่ตอนแรก เริ่มต้นตั้งใจดี มีความเลื่อมใส จิตใจเบิกบาน และตั้งใจ
จริง แข็งแรง มีศรัทธามาก ต่อไป 

2. มุญจนเจตนา ขณะถวายก็จริงใจจริงจัง ตั้งใจทำด้วยความเบิกบานผ่องใส มีปัญญา รู้เข้าใจ 
3. อปราปรเจตนา ถวายไปแล้ว หลังจากนั้น ระลึกขึ้นเมื่อไร จิตใจก็เอิบอ่ิมผ่องใสว่า ที่เราทำไปนี้ดี

แล้ว ทานนั้นเกิดผลเป็นประโยชน์ เช่น ได้ถวายบำรุงพระศาสนา พระสงฆ์จะได้มีกำลังแล้วท่านก็จะได้ปฏิบัติ
ศาสนกิจ ช่วยให้พระศาสนาเจริญงอกงามมั่นคง เป็นปัจจัยให้สังคมของเราอยู่ร่มเย็นเป็นสุข นึกขึ้นมาเมื่อไร ก็
เอิบอิ่มปลื้มใจ ท่านใช้คำว่า "อนุสรณ์ด้วยโสมนัส" ถ้ามอนุสรณ์ด้วยโสมนัสทุกครั้งหลังจากที่ทำบุญไปแล้วโยมก็
ได้บุญทุกครั้งที่อนุสรณ์นั่นแหละ คือ ระลึกขึ้นมาคราวไหน ก็ได้บุญเพ่ิมคราวนั้น  นี่คือเจตนา 3 กาล ซึ่งเป็น
เรื่องสำหรับ ทายก 
   ส่วนปฏิคาหก คือผู้รับ ถ้าเป็นผู้มีศีล มีคุณธรรมต่างๆ มาก ก็ถือว่าเป็นบุญเป็นกุศลมาก เพราะจะได้
เกิดประโยชน์มากอย่างพระสงฆ์ ยิ่งเป็นผู้ทรงศีล ทรงไตรสิกขา ท่านก็สามารถทำให้ทานของเราเกิดผลงอกเงย
ออกไปกว้างขวาง เป็นประโยชน์แก่ประชาชน ช่วยให้ธรรมแผ่ขยายไปในสังคม ให้ประชาชนอยู่ร่มเย็นเป็นสุข 
และดำรงพระศาสนาได้จริง 

สิ่งที่จะทำบุญถวายต้องมีความบริสุทธิ์แห่งทักษิณา(ของทำบุญ) 4 ประการนี้ คือ 
  1. ทักษิณาที่บริสุทธิ์ฝ่ายทายก(ผู้ให้) แต่ไม่บริสุทธิ์ฝ่ายปฏิคาหก(ผู้รับ) 
  2. ทักษิณาที่บริสุทธิ์ฝ่ายปฏิคาหก แต่ไม่บริสุทธิ์ฝ่ายทายก 
  3. ทักษิณาที่ไม่บริสุทธิ์ ทัง้ฝ่ายทายกและฝ่ายปฏิคาหก 
  4. ทักษิณาที่บริสุทธิ์ ทั้งฝ่ายทายกและฝ่ายปฏิคาหก (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

2539: 14/381/430) 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบบัที ่2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2564 [315] Vol.7 No.2 May - August 2021 

 

ส่วนไทยธรรม คือวัตถุที่ถวาย ก็ให้เป็นของบริสุทธิ์ ได้มาโดยสุจริต สมควรหรือเหมาะสมแก่ผู้รับ และ
ใช้ได้เป็นประโยชน์นี้เป็นองค์ประกอบต่างๆ ที่จะใช้พิจารณาตรวจสอบ และต้องพยายามอย่างที่ พูดไปแล้วว่า 
แม้ว่าเราจะไปทำทานอย่างเดียว ก็ต้องให้ได้ทั้งศีล ทั้งภาวนามาด้วย 

เมื่อทำได้อย่างนี้ จึงจะเรียกว่าทำบุญกันจริงๆ ชนิดพูดได้เต็มปาก มิฉะนั้นโยมก็จะได้แค่ไปถวายทาน
เฉยๆ แล้วก็ไปเรียกว่าทำบุญ 

เพราะฉะนั้น ถ้าเราไปทำบุญมา ก็จะต้องตรวจดูด้วยว่าที่จริง เราได้แค่ทานหรือเปล่า หรือว่าเราได้
ครบเป็นบุญเต็มจริงๆ ถ้าเป็นบุญ ก็คือได้ครบทั้ง 3 ประการ ทั้งทาน ทั้งศีล ทั้งภาวนา 

 
  2. การทำบุญควรทำให้ครบทุกความหมาย  

ความหมายของคำว่า "บุญ" "มาจากศัพท์ภาษาบาลีว่า "ปุญญ" ปุญญะ นี้แปลว่าอะไรบ้าง  
1. บุญ แปลว่า ชำระจิตใจให้บริสุทธิ์สะอาต ใจของเรากำลังเศร้าหมอง ขุ่นมัวมา พอทำบุญ อย่างเช่น 

ถวายทาน เพียงเริ่มตั้งใจ จิตใจของเราก็สะอาด บริสุทธิ์ผ่องใสขึ้น การชำระจิตใจให้บริสุทธิ์ ก็คือ กำจัดสิ่งเศร้า
หมองที่เรียกว่ากิเลสทั้งหลายออกไปเริ่มตั้งแต่ทาน ก็กำจัดความโลภ ความเห็นแก่ตัว ความมีใจคับแคบตระหนี่
หวงแหน ความยึดติดลุ่มหลงในวัตถุสิ่งของ ทำให้จิตใจเป็นอิสระ พร้อมที่จะก้าวต่อขึ้นไปในคุณความดีอย่างอ่ืน
หรือเปิดช่องให้นำเอาคุณสมบัติอ่ืนๆ มาใส่เพ่ิมแก่ชีวิตได้ ทำให้ชีวิตจิตใจเฟ่ืองฟูขึ้น คนที่ทำบุญ คือทำความดี 
จิตใจก็จะเฟ่ืองฟูขึ้นในคุณงามความดี เพ่ิมพูนคุณสมบัติที่ดีๆ ให้แก่ชีวิตจิตใจของตน  บุญนั้นมีมากมายยิ่งเรา
ทำบุญมาก เราก็เพ่ิมคุณสมบัติที่ดีให้แก่ชีวิตของเรามากภาษาสมัยนี้มีคำหนึ่งว่า "คุณภาพชีวิต" คนสมัยโบราณ
เขาไม่ต้องมีคำนี้ เพราะเขามีคำว่า "บุญ" อยู่แล้ว คำว่า "บุญ" นี่ครอบคลุมหมด ทำบุญที่หนึ่ง ก็เพ่ิมคุณสมบัติ 
ให้กับชีวิตของเราทีหนึ่ง ทั้งคุณสมบัติในกาย ในวาจา และในใจ กายของเราก็ประณีตขึ้น วาจาของเราก็
ประณีตขึ้น จิตใจของเราก็ ประณีตขึ้น ปัญญาของเราก็ประณีตข้ึน ดีเพ่ิมข้ึนไปเรื่อยๆ 

2. บุญ แปลว่า ทำให้เกิดภาวะน่าบูชา บุญนั้นทำให้น่าบูชา คนที่มีบุญก็เป็นคนที่น่าบูชา เพราะเป็น
คนที่มีคุณธรรม มีความดี ถ้าไม่มีคุณความดีก็ไม่น่าบูชาที่ว่าบูชา ก็คือ ยกย่อง หรือเชิดชู  คนที่ทำบุญทำกุศล
จิตใจดีงาม มีคุณธรรมมาก ก็เป็นคนที่น่าเชิดชู น่ายกย่อง แล้วก็ทำให้เกิดผลที่น่าเชิดชูบูชาด้วย ไปๆ มาๆ 
เดี๋ยวจะพูดความหมายของบุญมากไป ขอพูดเพียงเป็นตัวอย่าง ให้เห็นว่า ที่จริงศัพท์เหล่านี้มีความหมายมาก
หลายประการความหมาย 

อีกอย่างหนึ่งที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ คือ บุญนั้น เป็นชื่อของความสุขพอทำบุญแล้ว จิตใจก็สุข เอิบอ่ิม 
เป็นความสุขที่ประณีตลึกซึ้งการทำบุญเป็นความสุขที่มีผลระยะยาว ไม่เหมือนอาหารที่รับประทาน หรือสิ่ง
ภายนอกที่บำรุงบำเรอกาย พอผ่านไปแล้ว ก็หมด ก็หาย ความสุขก็สิ้นไป บางที พอนึกใหม่ กลายเป็นทุกข์
เพราะมันไม่มีเสียแล้ว มันขาดไป ต้องหาใหม่แต่บุญเป็นสุขที่เข้าไปถึงเนื้อตัวของจิตใจ เป็นความสุขที่เต็มอ่ิม 
ทำให้เกิดปีติในบุญ และเมื่อเราทำไปแล้ว มันก็ไม่หมด นึกถึงเมื่อไร ก็ใจเอิบอ่ิมผ่องใสเรื่อยไป เป็นความสุขที่
ยั่งยืนยาวนานอีกประการหนึ่ง บุญ เป็นสิ่งที่พ่ึงศึกษา พระพุทธเจ้าตรัสสอนให้ศึกษาบุญพุทธพจน์มีอยู่ชัดว่า 
(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 25/23/367) ปุญฺญเมว โส สิกฺเขยฺย แปลว่า คนนั้น พึง



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบบัที ่2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2564 [316] Vol.7 No.2 May - August 2021 

 

ศึกษาบุญ ภิกษุทั้งหลาย เราตอบตนเองได้ว่า บัดนี้ เราเป็นผู้มีฤทธิ์มาก มีอานุภาพมากถึงเพียงนี้ด้วยผลของ
กรรมและวิบากของกรรม 3 ประการ คือ  1. ทาน (การให้)  2.  ทมะ (การฝึกตน) 3. สัญญมะ (การสำรวม)” 
พระผู้มีพระภาคได้ตรัสเนื้อความดังกล่าวมานี้แล้ว ในพระสูตรนั้น จึงตรัสคาถาประพันธ์ดังนี้ว่า  บัณฑิตพึง
ศึกษาบุญที่ดีเลิศ มีความสุขเป็นกำไรเท่านั้น คือพึงบำเพ็ญทาน  ประพฤติธรรมสม่ำเสมอ  และเจริญเมตตาจิต 
บัณฑิตครั้นบำเพ็ญธรรม 3 ประการ อันเป็นเหตุเกิดความสุขเหล่านี้แล้ว ย่อมเข้าถึงโลกที่เป็นสุข ซึ่งไม่มีการ
เบียดเบียนกัน แม้เนื้อความนี้ พระผู้มีพระภาคก็ตรัสไว้แล้ว ข้าพเจ้าได้สดับมาอย่างนี้แล 

พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน ได้ให้ความหมายของคำว่า บุญ ดังนี้ 
1) [บุน, บุนยะ-] น. ความสุข เช่น หน้าตาอิ่มบุญ (ป. ปุญฺ ; ส. ปุณฺย).  
2) น. การกระทำดีตามหลักคำสอนในพระพุทธศาสนา เช่น ไปทำบุญที่วัด (ป. ปุญฺ ; ส. ปุณฺย) 
3) น. ความดี เช่น ปล่อยนกปล่อยปลาเอาบุญ, คุณงามความดี เช่น เขาทำบุญช่วยเหลือคน 

ตกทุกข์ได้ยาก, ช่วยเหลือเกื้อกูลผู้อ่ืน เช่น คนใจบุญ, ผลของการทำความดีจากชาติปางก่อน เช่น เขาบุญจึง
เกิดมาบนกองเงินกองทอง. (ป. ปุญฺ ; ส. ปุณฺย). ลูกคำของ "บุญ, บุญ" คือ บุญกิริยาวัตถุ บุญกิริยาวัตถุ  
(บุนยะ) น. ที่ตั้งแห่งการทำบุญ, เรื่องที่จัดเป็นการทำความดี, หลักการทำความดี, ทางทำความดี, มี 10 ข้อ คือ 
ทานมัย สีลมัย ภาวนามัย อปจายนมัย เวยยาวัจจมัย ปัตติทานมัย ปัตตานุโมทนามัย ธัมมัสสวนมัย  
ธัมมเทสนามัย ทิฏฐุชุกรรม, โดยย่อมี 3 ข้อ ได้แก่ ทานมัย สีลมัย ภาวนามัย (ราชบัณฑิตยสถาน, 2556 : 676) 

บุญกิริยาวัตถุ ประกอบด้วย 1. ทานมัยบุญกิริยาวัตถุ(บุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จด้วยทาน) 2. สีลมัยบุญ
กิริยาวัตถุ (บุญกิริยาวัตถุท่ีสำเร็จด้วยศีล) 3. ภาวนามัยบุญกิริยาวัตถุ (บุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จด้วยภาวนา) (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 11/305/269) 
   บุญกิริยาวัตถุ 3 ประการนี้ คือ 1. บุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จด้วยทาน 2. บุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จด้วยศีล  
3. บุญกิริยาวัตถุท่ีสำเร็จด้วยภาวนา พระพุทธเจ้าตรัสว่า ภิกษุทั้งหลาย บุคคลบางคนในโลกนี้ทำบุญกิริยาวัตถุ
ที่สำเร็จด้วยทานนิดหน่อย ทำบุญกิริยาวัตถุท่ีสำเร็จด้วยศีลนิดหน่อย และไม่จัดแจงบุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จด้วย
ภาวนาเลย หลังจากตายแล้ว เขาย่อมเข้าถึงความเป็นผู้โชคร้ายในมนุษย์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 
23/36/294) 
  บุญกิริยาวัตถุ หมายถึงการบำเพ็ญบุญอันเป็นเหตุให้ได้อานิสงส์ มี 3 อย่าง คือ (1) ทานมัย  (2) สีล
มัย (3) ภาวนามัย (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 25/27/372) บุญกิริยาวัตถุ 3 ประการ อะไรบ้าง คือ 
1. บุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จด้วยทาน 2. บุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จด้วยศีล 3. บุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จด้วยภาวนา (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 25/60/415)  
  พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี สุรเตโช) ได้ให้ความหมายของคำว่า ปุญญ บุญ กรรมดี กุศล (กุศล 
สุกฺก สุกต ธมฺม สุจริต) ปุนาติ อตฺตโน สนฺตานนฺติ ปุญฺญํ  กรรมที่ชำระสันดานของตนให้สะอาด อตฺตโน การกํ 
ชนํ ปวติ ปุนาติ โสเธตีติ ปุญฺญฺ กรรมที่ชำระผู้ทำให้สะอาด (พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี สุรเตโช), 2558 : 
594)  



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบบัที ่2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2564 [317] Vol.7 No.2 May - August 2021 

 

คำว่า "ศึกษา" ก็คือ ฝึกขึ้นมา ทำให้ได้ให้เป็น ให้ก้าวหน้า เจริญงอกงามขึ้นไปในความดีและใน
คุณสมบัติทั้งหลายนั่นเอง หมายความว่า บุญนี้เราต้องทำให้เพ่ิมขึ้นและประณีตขึ้นเรื่อย ๆ  อย่างที่พูดเมื่อกี้ว่า 
บุญเป็นคุณสมบัติ เป็นความดี ทางกายบ้าง ทางวาจาบ้าง ทางใจบ้าง รวมไปถึงทางปัญญา เราต้องเพ่ิมโดยฝึก
ขึ้นมา เมื่อฝึกกายวาจา ฝึกจิตใจ ฝึกปัญญา ชีวิตของเราก็พัฒนา ประณีตงอกงามขึ้นเรื่ อย เรียกว่าเป็นการ
พัฒนาชีวิตหรือพัฒนา ตนเอง นี่แหละ พูดสั้นๆ คำเดียวว่า "บุญ" (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2557 : 
12)  

เพราะฉะนั้น บุญนี้ อย่าไปยุติหรือหยุดอยู่  ต้องศึกษาบุญ มีบุญอะไร มี คุณสมบัติความดีอะไรที่ควร
จะทำเพ่ิม เพ่ือให้ชีวิตของเราดีขึ้น และทำให้เกิดประโยชน์กว้างขวางออกไป ก็ก้าวต่อไป มิฉะนั้นเราจะติดอยู่ 
จมอยู่ หรือว่าชะงักตันอยู่กับที่เท่าเดิมคนพ่ีทำบุญ ไม่ควรจะติดอยู่เท่าเดิม แต่ควรจะก้าวหน้าไปในบุญ นี้เป็น
ความหมายต่างๆ ที่เกี่ยวช้องกับเรื่องบุญ นำมาพูดให้เห็นแนวทาง ความจริงนั้น แต่ละอย่างยังสามารถขยาย
ออกไปได้มาก บุญนั้นมีมาก การทำบุญไม่ใช่เฉพาะทานเท่านั้น พระพุทธเจ้าตรัสไว้โดยสรุปอย่างสั้นที่สุดว่ามี 3 
คือ บุญกิริยาวัตถุ 3 ได้แก่ 1. ทาน 2. ศีล 3. ภาวนา อย่างที่พูดไว้ตอนต้นแล้ว 
  พระอรรถกถาจารย์  คือ พระอาจารย์ผู้ เรียบเรียงคัมภีร์อธิบายความห มายของพุทธพจน์ใน
พระไตรปิฎก  ท่านจึงเพ่ิมเข้าไปอีก 7 ข้อ รวมเป็น บุญกิริยาวัตถุ 1. คือ ทาน ศีล ภาวนา และ  

4. อปจายนมัย ทำบุญด้วยการให้ความเคารพ มีความอ่อนโยน สุภาพอ่อนน้อม ให้เกียรติแก่กัน 
เคารพยกย่องท่านผู้มีความเป็นผู้ใหญ่ ผู้สูงด้วยคุณธรรมความดี เป็นต้น หรือที่นิยมกันในสังคมของเรา เคารพ
กันโดยวัยวุฒิ ชาติวุฒิ และคุณวุฒิ แต่ในทางพระศาสนาถือว่า คุณวุฒิสำคัญท่ีสุด   
  อปจายนมัยนี้ ก็เป็นบุญอย่างหนึ่ง เพราะเป็นการโน้มใจในทางที่จะฝึกตน และเป็นการช่วยกันรักษา
สังคมนี้ ให้เรากันด้วยความรู้สึกที่จะเอ้ือเฟ้ือ ทำให้มีความสงบร่มเย็นถ้าในสังคมไม่มีการให้เกียรติ ไม่มีความ
เคารพกัน ก็จะวุ่นวายมาก จิตใจก็จะแข็งกระด้าง โน้มไปในทางก้าวร้าว อาจกระทบกระทั่งกันอยู่เสมอ แต่พอ
มีความเคารพ ให้เกียรติแก่กัน มีความสุภาพอ่อนโยน จิตใจก็นุ่มนวล โน้มเข้าไปในทางของการฝึกตนการ
เป็นอยู่ร่วมกันก็ดี บรรยากาศก็ดี งดงาม เป็นสุข บุญก็เกิดขึ้น 

5. ไวยาวัจจมัย ทำบุญด้วยการช่วยเหลือ รับใช้ บริการคนไม่มีเงิน ก็ไม่ใช่ว่าทำบุญไม่ได้ ไวยาวัจจมัย
กุศลนี้ ได้ทุกคน โดยเฉพาะสังคมไทยสมัยก่อน มีศูนย์กลางอยู่ที่วัด เวลามีงานวัด ชาวบ้านก็มาลงแรง 
ช่วยเหลือ รับใช้ ทำอะไรต่ออะไรคนละอย่างสองอย่าง ให้กิจกรรมส่วนรวมที่วัดนั้นสำเร็จด้วยดี 

ตัวอย่างเช่น  หลายท่านมาทำบุญด้วยไวยาวัจจมัยกุศล ชนิดพรรณนาได้ไม่มีที่สิ้นสุด คือมาช่วยเหลือ
รับใช้บริการบำเพ็ญประโยชน์ ไม่ว่าจะเป็นตำรวจ ทหารเรือ ทหารทั้งหลาย หรือว่าเด็กๆ นักเรียน ตลอดจน
ญาติโยมก็มาทำกันทั้งนั้นย้อนหลังไปก่อนวันนี้ ก็มาช่วยกันปลูกต้นไม้ มาทำความสะอาด มาทำถนน ฯลฯ 
ตลอดจนมาช่วยถ่ายรูปเก็บไว้ ทั้งหมดนี้ก็เป็นไวยาวัจจมัยกุศล พูดสั้นๆ ว่ามาช่วยกัน คือเจตนาที่จะมาบำเพ็ญ
ประโยชน์ ช่วยเหลือ รับใช้ บริการ ทำกิจส่วนรวมให้สำเร็จ เป็นบุญอีกแบบหนึ่ง  

6. ปัตติทานมัย ทำบุญด้วยการให้สวนบุญ หมายความว่า ให้ผู้อ่ืนมีสวนร่วมในบุญ หรือในการทำบุญ
ด้วยเวลาเราทำความดีอะไรสักอย่าง ก็ไม่หวงแหนไว้ เราเปิด โอกาสให้คนอ่ืนได้มีส่วนรวมบุญ ด้วยการทำ



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบบัที ่2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2564 [318] Vol.7 No.2 May - August 2021 

 

ความดีด้วยกัน ทั้งผู้มาร่วม และผู้ให้ใอกาส ก็ได้บุญเพ่ิมทั้งสองฝ่าย คนที่ให้เขาร่วม ตัวเองบุญก็ไม่ได้ลดลง 
เดี๋ยวจะนึกว่าคนอ่ืนมาแย่งบุญ แตก่ลับยิ่งได้มากขึ้น 

เพราะฉะนั้น พระพุทธเจ้าจึงตรัสว่า คนที่ทำบุญด้วยตนกับคนที่ทำบุญด้วยตนแล้วยังชวนคนอ่ืนมาทำ
ด้วยนั้น คนหลังได้บุญมากกว่า เมื่อให้สวนร่วมแก่ผู้อื่นมาทำความดีด้วยกัน บุญกุศลก็ยิ่งเพ่ิมมาก  

7. ปัตตานุโมทนามัย ทำบุญด้วยการอนุโมทนาส่วนบุญคือพลอยชื่นชมยินดี หรือแสดงความยินดี 
ยอมรับ เห็นชอบในการทำความดี คือในการทำบุญของผู้อ่ืน เมื่อเขาทำบุญ ทำความดีเราก็พลอยชื่นใจ
อนุโมทนาด้วย  การอนุโมทนาบุญนี้ เป็นการฝึกนิสัยจิตใจ ให้เราพลอยยินดีในการทำความดีของคนอ่ืน ไม่ขึ้ง
เคียดริษยาหรือหมั่นไส้ แต่ให้มีจิตใจชื่นบานด้วยการเห็นคนอ่ืนทำความดี เมื่อเราพลอยชื่นบานกับการทำ
ความดีของคนอ่ืนอนุโมทนาด้วย เราก็ได้บุญด้วย นี้คือบุญที่เกิดจากการอนุโมทนาปฏิบัติและดำเนินชีวิตที่ดี 
  8.  ธรรมสวนมัย ทำบุญด้วยการฟังธรรม ธรรมะเป็นเรื่องสำคัญท่ีจะทำให้เรามีปัญญา ทำให้เรามีหลัก
ในการประพฤติปฏิบัติและดำเนินชีวิตที่ดี ถ้าเราไม่อ่านไม่ฟัง ไม่รู้จักหาความรู้ ไม่ถามไถ่ ไม่มีการฟังธรรม ไม่
อ่านหนังลือธรมะ ความก้าวหน้าในธรรมของเราอาจจะชะงัก แล้วการเจริญในบุญก็จะเป็นไปได้ยาก จึงต้องมี
ข้อนี้มาช่วย การสอนให้มีธรรมสวนมัย คือทำบุญด้วยการฟังธรรม ซึ่งจะทำให้รู้หลัก มองเห็นช่องทางแม้แต่ใน
การทำบุญเพ่ิมข้ึนอีกรวมทั้งให้รู้จักหาความรู้ที่เป็นประโยชน์ เจริญปัญญา 

9. ธรรมเทสวนมัย ทำบุญด้วยการแสดงธรรม การแสดงธรรมให้ผู้อ่ืนฟัง ก็เป็นบุญ แต่ในเวลาแสดง
ธรรมให้ผู้อ่ืนฟัง ต้องตั้งใจให้ถูกต้อง ท่านว่า ถ้ามีเจตนาหาลาภ หาเสียง ถือว่าเจตนาไม่ดี มุ่งที่ผลส่วนตัวจะไม่
มีผลมาก แต่ถ้าตั้งเจตนาว่า เราจะแสดงธรรมไปเพ่ือให้รู้เข้าใจถูกต้อง ให้มีสัมมาทิฎฐิ ได้รับประโยชน์ ได้
พัฒนาชีวิตขึ้นไป ผู้ที่แสดงธรรมก็ได้บุญด้วย 

การทำบุญข้อธรรมเทศนามัยนี้ได้ โดยนำธรรมไปบอก ไปเผื่อแผ่ ไปสอนลูกสอนหลาน ให้รู้จักสิ่งที่
ถูกต้องดีงาม ให้เขาเจริญในทาน ศีล ภาวนาด้วย เริ่มตั้งแต่ไปแนะนำในครอบครัวของตัวเอง ทำบุญกับลูกกับ
หลานก็ได้ ด้วยธรรมเทศนามัยนี้ 

ยิ่งถ้าเป็นเรื่องที่ยาก หรือเขาไม่เคยสนใจ เราก็ได้ฝึกตัวเองหาทางท่ีจะสอนที่จะแนะนำอธิบายให้ได้ผล 
ทำให้เขามีปัญญา ทำให้เขาทำดี เป็นคนดีได้ เราเองก็ปลื้มใจ ได้พัฒนา ก็ยิ่งได้บุญมาก 

10. ทิฏฐุชุกรรม ทำบุญด้วยการทำความเห็นให้ตรง คือทำความคิดความเข้าใจให้ถูกต้องความเห็น
ถูกต้องนี้ ต้องทำกันอยู่เสมอ ไม่ว่าจะทำอะไรควรพิจารณาตรวจสอบกิจกรรมทุกอย่างว่า เราทำด้วยความรู้
เข้าใจถูกต้องหรือเปล่า 

เริ่มตั้งแต่เมื่อทำทาน ก็พิจารณาว่า เราทำด้วยความเข้าใจถูกต้องไหม เรื่องนี้เป็นไปได้มากว่า บาง
ท่านอาจจะทำด้วยความเข้าใจผิดอยู่ก็ได้ไม่ว่าอะไร เช่นอย่างรักษาศีล บางทีก็รักษาไปตามตัวบทพยัญชนะ 
หรือตามที่ยึดถือกันมา ไม่เข้าใจจริง เมื่อเราไปฟังธรรมเราก็มาปรับความเห็นของตัวให้ถูกต้อง แล้วการทำบุญ
ข้ออ่ืนๆ ก็จะพลอยถูกต้องไปด้วย 

เพราะฉะนั้น เรื่องทิฏฐุชุกรรม หรือการทำความเห็นให้ตรงให้ถูกต้องนี้ จึงเป็นเรื่องสำคัญ ต้องพัฒนา
อยู่เสมอ ไม่ว่าจะทำอะไร ต้องมีความเข้าใจที่ถูกต้องประกอบอยู่ 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบบัที ่2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2564 [319] Vol.7 No.2 May - August 2021 

 

ทั้งหมดนี้รวมเป็น 10 ข้อ แต่ใน 10. ข้อนี้ ที่เป็นหลัก ก็คือทาน ศีล ภาวนา ส่ วนที่เติมมา 7 ข้อนั้น 
เป็นการขยายจาก 3 ข้อต้น เพ่ือให้เห็นความหมายและช่องทางที่จะทำบุญเพ่ิมขึ้น  
  
  3. บุญท่ีแท้แผ่ความสุขออกไปให้ความงอกงามทั้งแก่ชีวิตของเราและท่ัวสังคม 

บุญที่แท้ในการนำเนินชีวิตถ้าเรามีศีลเราก็จะอยู่ในสังคมอย่างดีเยี่ยม คือ การที่มีความสุภาพ อ่อนโยน 
นบไหว้ ให้เกียรติแก่กัน และการช่วยเหลือรับใช้บริการ ก็เป็นเรื่องด้านความสัมพันธ์กับผู้อ่ืนในสังคม จึงเป็น
เรื่องของศีล จัดอยู่ในหมวดศีลอปจายนมัย ก็ดี ไวยาวัจจมัย ก็ดี ในการช่วยเหลือเผื่อแผ่ก็เป็นการสงเคราะห์
ด้วยเหมือนกัน เพราะการสงเคราะห์ คือจัดเป็นประเภท การให้ส่วนบุญแก่ผู้อ่ืน หรือให้ผู้อ่ืนมีส่วนร่วมบุญ นี่
จัดอยู่ในทานจะเห็นว่า ทานมีความหมายกว้าง ไม่ใช่เฉพาะให้ของเท่านั้น แต่การให้ความมีส่วนร่วมในการทำ
ความดี หรือให้โอกาสผู้อื่นร่วมทำความดี รวมทั้ง ปัตตานุโมทนา อนุโมทนาบุญที่ผู้อ่ืนทำ คือให้ความร่วมใจใน
การที่ผู้อ่ืนทำความดี ก็เป็นบุญในการให้ชนิดหนึ่งเหมือนกัน จึงอยู่ในหมวดทานด้วย และในข้อ 8. ธรรมสวน
มัย ฟังธรรม ก็ดี ข้อ 9. ธรรมเทศนามัย แสดงธรรมแก่ผู้อ่ืน ก็ดี รวมอยู่ในข้อ 3 คือ ภาวนามัยเพราะเป็นการ
พัฒนาจิตใจ และพัฒนาปัญญา โดยเฉพาะปัญญาซึ่งจะไปส่งผลแก่ข้อสุดท้ายด้วย 

ข้อสุดท้าย คือ ทิฏฐชุกรรม สามารถเข้าได้กับทุกข้อ เวลาทำบุญทุกอย่าง ให้มีทิฏฐุชุกรรมประกอบ 
คือมีความเห็นที่ถูกต้องด้วย มิฉะนั้นบุญของเราก็จะบกพร่อง บกพร่องเพราะอะไร เพราะบางทีเวลาทำบุญนั้น 
ใจของเราซีกหนึ่งได้บุญ แต่อีกซีกหนึ่งมีโลภะเป็นต้นปนอยู่ นึกถึงบุญ แต่ใจมีความโลภดึงไว้ พะวงอยากได้
ผลตอบแทนโน่นนี่ อย่างนี้ บุญก็ได้ แต่บาปก็พ่วงมาด้วย เพราะฉะนั้นจึงต้องระวังเหมือนกัน  แต่ถ้าเรามี 
ทิฏฐุชุกรรม ประกอบอยู่ คอยทำความเห็นให้ตรง ก็จะแก้ปัญหานี้ได้ คือทำบุญด้วยความรู้เข้าใจที่ ตรงชัดว่า
ทานนี้ทำเพ่ืออะไร เมื่อรู้เข้าใจได้ความเห็นถูกต้อง บุญของเราก็สมบูรณ์ แล้วบุญนั้นจะมีความหมายที่ครบ 
กาย วาจา จิต ปัญญา   

ในส่วนที่ เกี่ยวข้องกับการใช้ถ้อยคำโดยการชักชวนกัน ปรึกษากัน จิตก็สงบผ่องใส มีเจตนา
ประกอบด้วยศรัทธาเป็นต้น ปัญญาก็มีความรู้เข้าใจ ว่าสิ่งที่ตนทำนี้ ทำเพ่ืออะไร ควรทำอย่างไร ยิ่งถ้ามองเห็น
ความหมาย ความมุ่งหมายที่แท้ และคุณประโยชน์ชัดเจนแล้ว ก็จะยิ่งมีจิตใจกว้างขวาง และบุญกุศลก็ยิ่งเพ่ิม  
เหมือนอย่างการทำบุญถวายภัตตาหาร และถวายทุนการศึกษาแก่พระสงฆ์ พระสงฆ์ท่านมีหน้าที่อะไร แล้ว
ถามตัวเองและเห็นว่า พระสงฆ์ท่านมีหน้าที่เล่าเรียนพระธรรมวินัย มีหน้าที่ที่จะปฏิบัติตามหลักธรรมวินัยที่ได้
เล่าเรียนนั้น แล้วก็มีหน้าที่ที่จะเผยแพร่สั่งสอนธรรม  การที่เราถวายปัจจัยแก่พระสงฆ์นี้ ก็เพ่ือให้ท่านมีกำลัง
ไปทำศาสนกิจ คือหน้าที่ 3 อย่างนั้น เมื่อท่านทำหน้าที่สามอย่างนั้นตัวท่านเองก็เจริญงอกงามในไตรสิกขาด้วย 
ธรรมะที่ท่านได้รู้ได้เรียนมาก็จะเกิดประโยชน์แก่ประซาชนกว้างขวางออกไป พระพุทธศาสนามีพระสงฆ์ไปทำ
ประโยชน์เพ่ือประโยชน์สุขแห่พนูชนอย่างแท้จริง การที่เราทำบุญนี้ จึงเป็นการช่วยดำรงพระพุทธศาสนาให้
เจริญมั่นคง    

เมื่อพระพุทธศาสนามีพระสงฆ์ทำหน้าที่ แสดงธรรมเพ่ือพระธรรมก็เผยแพร่ออกไป ก็เกิดเป็น
ประโยชน์แก่ประชาชน เมื่อประชาชนได้รู้เข้าใจประพฤติปฏิบัติธรรม สังคมก็ร่มเย็นเป็นสุขสังคมที่อยู่ดี เมื่อมี



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบบัที ่2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2564 [320] Vol.7 No.2 May - August 2021 

 

คนประพฤติปฏิบัติธรรม จากการที่พระสงฆ์ได้แสดงธรรม จึงมีผลไปถึงพระพุทธศาสนาและประชาชนทั่วสังคม
ทั้งหมดด้วย 

เมื่อมองด้วยความเข้าใจอย่างนี้  ใจก็ยิ่งปลอดโปร่งกว้างขวาง มีปีติอ่ิมใจ นึกขึ้นมาเมื่อไร ก็ยิ่งมี
ความสุขที่เรียกว่าทิฏฐุชุกรรมเกิดจากมีปัญญาประกอบเข้ามา บุญก็ยิ่งกว้างขวางยิ่งขึ้น ต่อไปมันจะเป็นปัจจัย
ให้เราเห็นทางทำบุญที่ถูกต้องยิ่งขึ้น ว่าทำบุญอย่างไรจึงจะเกิดประโยชน์เกิดคุณค่ากว้างขวาง คือทานที่เกิด
จากการวิจัยขึ้นมาด้วย คือพิจารณาไตร่ตรองแล้วจึงให้ทาน ความเป็นผู้มีใจเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่  อานิสงส์ของการ
เป็นผู้ให้ เรื่องอานิสงส์ของการให้ทั้งปวง "ภิกษุทั้งหลาย ถ้าสัตว์ทั้งหลายพึงรู้ผลแห่งทานเจตนาและการจำแนก
ทานเหมือนอย่างที่เรารู้ สัตว์เหล่านั้นไม่ให้ทานเสียก่อน ก็จะไม่บริโภค และมลทินคือความตระหนี่ก็จะไม่พึง
ครอบงำจิตของสัตว์เหล่านั้นได้ แม้คำข้าวคือก้อนข้าวของสัตว์เหล่านั้นจะพึงเหลืออยู่ดำสุดท้ายก็ตามถ้า
ปฏิคาหก (ผู้รับทาน) ของพวกเขายังมีอยู่ สัตว์เหล่านั้นยังไม่ได้แบ่งคำข้าวคำสุดท้ายแม้นั้น (ให้แก่ปฏิคาหก) ก็
จะไม่บริโภค"  

ในการอนุโมทนานั้น พระก็จะบอกว่า บุญที่ทำนี้เกิดผลเกิดอานิสงส์อย่างไร ทานมีผลอย่างไร ศีลมีผล
อย่างไร ภาวนามีผลอย่างไร เราเรียกสั้นๆ ว่า "อนุโมทนา" แต่อนุโมทนานี้ พระจะพูดเมื่อโยมทำแล้ว ว่าที่โยม
ทำ จะเกิดผลอย่างนั้นอย่างนี้ มีผลดีทั้งในโลกนี้และโลกหน้าดังที่พระพุทธเจ้าก็ได้ตรัสแสดงอานิสงส์ของบุญไว้
หมายความว่า บุญประเภททานก็ดี บุญประเภทศีลก็ดี  บุญประเภทภาวนาก็ดี พระองค์ได้แสดงอานิสงส์ไว้
อานิสงส์นั้น  การพิจารณาไตร่ตรองแล้วจึงให้ทาน ความเป็นผู้มีใจเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ (พระพรหมบัณฑิต, 2561 : 
651) อานิสงส์ของการเป็นผู้ให้ เรื่องอานิสงส์ของการให้ทั้งปวง "ภิกษุทั้งหลาย ถ้าสัตว์ทั้งหลายพึงรู้ผลแห่ง
ทานเจตนาและการจำแนกทานเหมือนอย่างที่เรารู้ สัตว์เหล่านั้นไม่ให้ทานเสียก่อน  พระพุทธเจ้าตรัสเน้น
ประโยชน์ที่มองเห็นก่อนแล้วจึงลงท้ายด้วยผลในภพหน้า ว่าตายแล้วไปสวรรค์ เช่นในเรื่องศีล พระพุทธเจ้าก็ได้
ตรัส อานิสงส์ของศีล 5 ว่า 

1. คนที่มีศีล อาศัยความไม่ประมาท จะทำให้เกิดโภคะได้มาก คนไม่มีศีล อย่างคนที่เต็มไปด้วย
อบายมุข ย่อมปล่อยชีวิตตกต่ำ มัวหมกมุ่นวุ่นวายมัวเมาในเรื่องของสิ่งเหลวไหล จึงไม่เอาใจใส่ ไม่ขยันทำมาหา
กิน เรียกว่าตกอยู่ในความประมาท ก็เสื่อมทรัพย์อับชีวิต แต่คนที่มีศีล เว้นจากทุจริด เว้นจากอบายมุขและ
เรื่องชั่วข้าเสียหายแล้ว เมื่อมีความไม่ประมาท ก็ขยันหมั่นเพียรทำงาน ใจอยู่กับการประกอบอาชีพ ก็ทำให้เกิด
ใภคะได้มาก 

2. กิตติศัพท์อันดีงามก็ระบือไป คนที่ประพฤติดีมีศิล มีความสุจริต คนก็นิยมชมชอบยิ่งในสังคม
ปัจจุบันนี้ ต้องถือเป็นสำคัญมากว่า ทำอย่างไรจะหาคนที่มีศีล คือคนสุจริตมาบริหารบ้านเมือง ถ้าคนไหนมีศีล
สุจริต มีความบริสุทธิ์ มีความซื่อสัตย์ ก็ได้กิตติศัพท์ดีไปด้านหนึ่ง แต่ไม่ได้หมายความว่าทั้งหมด อย่างน้อยด้าน
ศีลก็ได้กิตติศัพท์เป็นเครื่องประดับรองรับตัวเองขึ้นมา เป็นฐานที่สำคัญ 

3. ความมีศีลทำให้มีความแกล้วกล้า ถ้าเรามีศีล เป็นคนประพฤติชื่อสัตย์สุจริตแล้ว จะเข้าสมาคมไหน 
ก็มีความแกล้วกล้าไม่ครั่นคร้าม 

4. เวลาตายก็มีสติ ไม่หลงตาย ต่อจากนั้น 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบบัที ่2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2564 [321] Vol.7 No.2 May - August 2021 

 

5. ข้อสุดท้าย ตายแล้วไปเกิดในสวรรค์ 
อานิสงส์ 5 ข้อของความมีศีลนี้ เป็นตัวอย่าง พระพุทธเจ้าทรงแสดงอานิสงส์แบบนี้ พระสงฆ์ก็มี

แนวทางในการเทศน์ ว่าในเวลาทำบุญแล้วจะเกิดผลอะไรบ้าง มีอานิสงส์อย่างไรบ้าง เมื่อได้ฟังได้รู้เข้าใจผลดี
ของการประพฤติดีปฏิบัติชอบ ก็ทำให้โยมมีจิตใจชื่นบานผ่องใส บุญก็จะมากขึ้น เพราะเกิดความเข้าใจ มี
ปัญญาประกอบด้วย ยิ่งมั่นใจ และใจยิ่งเข้มแข็งมีกำลังสว่างใส แต่ถ้าพระไปพูดก่อน คือไปพูดให้โยมทำบุญ 
โดยชวนว่าโยมทำโน่นทำนั่นที่นี่แล้วจะได้ผลมากมายอย่างนี้ๆ ชักเข้าหาตัว ก็ที่ว่าตรงข้าม คือ ถ้าโยมทำบุญ
ก่อน แล้วพระพูดถึงผลดีทีหลัง นี่ เป็น อนุโมทนา แต่ถ้าพระพูดก่อนเพ่ือให้โยมถวาย ก็กลายเป็นเสี่ยง
ต่ออเนสนา "อเนสนา" แปลว่าการแสวงหาลาภ หรือหาเลี้ยงชีพ โดยทางไม่ถูกต้อง ทางพระถือว่าเป็นมิจฉาชีพ 
คำว่า "มิจฉาชีพ"  เพราะเป็นมิจฉาชีพได้แก่การกระทำจำพวกที่เรียกว่า อเนสนา เช่น พูดล่อ พูดจูง หรือเลียบ
เคียงให้มาถวายของหรือบริจาคอะไรต่างๆ อย่างนี้เสี่ยงมากบอกกันง่ายๆ ก็ใช้คำสั้นๆ ว่า ถ้ าพูดทีหลัง เป็น
อนุโมทนาแต่ถ้าพูดก่อน เสี่ยงต่ออเนสนา   

เวลาทำบุญเราสามารถทำทั้ง 3 อย่างพร้อมกันอย่างที่ว่าแล้ว ซึ่งก็ควรจะเป็นอย่างนั้น ไม่ใช่ว่าต้องทำ
เฉพาะทานหรือเฉพาะศีล หรือเฉพาะภาวนา ควรทำทีเดียวพร้อม 3 อย่างเลยอย่างที่ย้ำไว้ตั้งแต่ต้นแล้วว่า โยม
มาถวายทานที่วัด อย่าให้ได้แต่ทานอย่างเดียว ต้องให้ได้ศีล ได้ภาวนาด้วย พร้อมกันหมดเราจึงจะพูดได้เต็ม
ปากว่า "ทำบุญ" มิฉะนั้น เราจะได้แค่ส่วนหนึ่งของบุญ คือทานเท่านั้นไม่ว่าทำอะไร  

ในการทำบุญประกอบด้วย 3 อย่างได้พร้อมกันคือ  
  1. ประกอบด้วยศีล  ในการทำอาชีพการงานนั้น พอได้เงินก็คิดตั้งใจขึ้นมาว่าเราได้ทรัพย์ เพ่ิมขึ้นแล้ว 
เราจะเอาทรัพย์นี้ส่วนหนึ่ง ไปให้ทาน ทำบุญกุศล ช่วยเหลือเผื่อแผ่แก่เพ่ือนมนุษย์ ทำให้เป็นประโยชน์ขึ้นมา 
พอคิดอย่างนี้ จิตใจดีงามผ่องใส ท่านเรียกว่าทานเจตนาเกิดขึ้น ขณะทำอาชีพอยู่นั้น ก็ได้ ทำทาน ไปด้วย 
เวลาทำการงานนั้น ทำด้วยความตั้งใจให้เป็นไปโดยสุจริตทำงานให้เป็นไปตามหน้าที่ของอาชีพ ให้ถูกต้องตาม
จรรยาบรรณทำด้วยความตั้งใจตรงตามหน้าที่ของตน โดยสัตย์สุจริต เวลานั้นก็เรียกว่าได้ รักษาศีล 
 2. ประกอบด้วยสมาธิ 
 ในเวลาทำงาน ฝึกใจของตัวเองไปด้วย มีความเพียรพยายามมีสมาธิ ทำจิตใจของเราให้สงบ ให้มีสติ 
แม้จะมีอารมณ์กระทบกระทั่งเข้ามารบกวน ก็ฝึกใจให้สงบมั่นคงได้ รักษาเมตตาไมตรี และความมีใจผ่องใส
เอาไว้อย่างนี้ก็เรียกว่าได้ ทำภาวนา ไปในตัว ภาวนาอย่างนี้เป็นส่วนจิตสูงขึ้นไปอีก ยังสามารถทำภาวนา 

3. ในส่วนปัญญาด้วย คือทำงานด้วยวิจารณญาณ พิจารณาไตร่ตรองเหตุผลที่จะให้ได้ผลดีว่าทำงาน
อย่างไรจึงจะเกิดประโยชน์ที่แท้จริงสูงขึ้นไปอีก ในภาวนาสวนปัญญานั้น เมื่อทำงานไปมองเห็นความ
เปลี่ยนแปลงเป็นไป ของเหตุการณ์ก็ดี ของผู้คนที่พบเห็นเกี่ยวข้องก็ดี รู้จักพิจารณา รู้จักมนสิการ ก็เกิดความรู้
ความเข้าใจโลกและชีวิตนี้มากขึ้น มองโลกด้วยความเข้าใจรู้เท่าทัน และวางท่าทีได้ถูกต้อง  

  

ข้อควรนำมาพิจารณาในภาพรวม 
1. ด้านโครงสร้างของหนังสือ 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบบัที ่2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2564 [322] Vol.7 No.2 May - August 2021 

 

  หนังสือก้าวไปในบุญ ผู้เขียน ต้องการที่จะถ่ายทอดถึงการทำบุญ คือหมายการทำบุญที่ประกอบด้วย
บุญที่แคบและเพ้ียนไป ทำให้การเข้าใจในการทำบุญเปลี่ยนแปลงไป เพราะการทำบุญจะต้องประกอบด้วย   
การที่ทำให้เข้าใจความหมายของการทำบุญ ที่ประกอบด้วยทั้งผู้ให้ผู้รับและวัตถุที่จะให้ ถือว่ามีความสำคัญ
เป็นอย่างยิ่ง และทำให้ได้เข้าใจความหมายของการให้อย่างแท้จริง ดังนั้น การจะทำบุญหรือการทำทานก็อยู่ใน
ประเด็นเดี่ยวกันคือ การมีเจตนาที่ ที่ดี  และนอกจากนั้น ในการทำบุญก่อให้เกิดความงามความดี 3 อย่าง
พร้อมกัน คือ ศีลที่บริสุทธิ์ การมีสมาธิ และการมีปัญญา จากการทำบุญ  ทานมัย บุญเกิดจากการให้ทาน สีล
มัย บุญเกิดจากการรักษาศีล และภาวนามัย บุญเกิดจากการภาวนา (พุทธทาส อินฺทปญฺโญ, 2547 : 404)  
 ผู้วิจารณ์เห็นว่า การจัดโครงสร้างหนังสือมีความเหมาะสม ด้วยการแบ่งเนื้อหา ที่ลงตัว ลำดับการ
นำเสนอเนื้อหามีความชัดเจน  โดยได้เริ่มจากการทำสารบัญ นำเนื้อหาเรื่องใหญ่มาเป็นบทย่อยละเอียดลงไป
โดยเรียงตามเนื้อหาที่ได้วางไว้ โดยอธิบายมีความเข้าใจง่าย ซึ่งผู้เขียนต้องการสะท้อนให้ผู้อ่านได้เข้าใจใน
เนื้อหาและเพ่ือให้เกิดความสอดคล้อง นอกจากนั้นเนื้อหามีความสอดคล้องตั้งแต่เริ่มต้นจนถึงเนื้อหาตอน
สุดท้าย และหนังสือเรื่องนี้ ผู้เขียนได้อธิบายเนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับบุญได้อย่างชัดเจน ซึ่งถือว่าเป็นผลงานที่ดี 
คือ การนำเสนอในเนื้อหาสาระทางวิชาการ ที่มีลักษณะคุณภาพ 3 องค์ประกอบ คือ  การก่อให้เกิดความรู้ใหม่ 
มีการอธิบายให้เห็นอย่างชัดเจน สามารถนำไปเป็นประโยชน์ต่อพระสงฆ์และต่อประชาชนโดยทั่วไป ซึ่งจุดเด่น
ของหนังสือเล่มนี้ อ่านจบในเล่มเดียว ตลอดจนขนาดของรูปเล่มที่กระทัดรัดรวมทั้งปกหน้า-ปกหลัง มีจำนวน
หน้า 30 หน้า จัดพิมพ์ขนาดเล่มไม่ใหญ่เหมาะสำหรับการหยิบอ่าน สะดวกในการพกพา เพ่ีอให้ผู้อ่านติดตาม
เนื้อหาที่กล่าวเรื่องบุญไว้อย่างละเอียดที่ผู้เขียนได้เรียบเรียงร้อยรัดไว้ภายในเล่ม 

2. ด้านเนื้อหาและคุณค่าวรรณกรรม 
  หนังสือเรื่อง ก้าวไปในบุญ  เนื้อหาเกี่ยวกับประโยชน์ของการทำบุญที่ได้ตั้งใจให้ทานที่เป็นประโยชน์
ต่อผู้ทำบุญ เพราะการทำบุญสามารถได้รับทั้งเรื่องศีล สมาธิ และปัญญา เพ่ือให้ เกิดความเข้าใจเรื่องบุญมาก
ยิ่งขึ้น ผู้เขียนได้เรียบเรียงเนื้อหา และเขียนในลักษณะที่นำหลักแนวทางที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้เรื่องการ
ทำบุญ เพ่ือให้ผู้อ่านได้เกิดความเข้าใจอย่างท่องแท้และถูกต้องในการทำบุญที่ประกอบด้วยอะไรบ้าง ทำแล้ว
จะส่งผลอย่างไร เพ่ือให้ผู้อ่านได้เข้าใจเรื่องการทำบุญที่แท้จริงมิใช่ผิดเพ้ียนไป 

บุญ  หมายถึง การชำระจิตใจให้บริสุทธิ์สะอาด  ทำให้เกิดภาวะน่าบูชา บุญนั้นทำให้น่าบูชา คนที่มี
บุญก็เป็นคนที่น่าบูชา เพราะเป็นคนที่มีคุณธรรม มีความดี ถ้าไม่มีคุณความดีก็ไม่น่าบูชาที่ว่าบูชา ก็คือ ยกย่อง 
หรือเชิดชู  พระพุทธเจ้าตรัสไว้ คือ บุญนั้น เป็นชื่อของความสุขพอทำบุญแล้ว จิตใจก็สุข เอิบอิ่ม เป็นความสุข
ที่ประณีตลึกซึ้งการทำบุญเป็นความสุขที่มีผลระยะยาว และอีกบุญ ประการหนึ่ง บุญเป็นสิ่งที่พ่ึงศึกษา  

ในมุมมองผู้วิจารณ์  เห็นว่า การทำบุญเป็นการรักษาศีล การมีสมาธิ การสร้างปัญญา  เพราะการ
ทำบุญเมื่อเรามีศีลบริสุทธิ์ มีจิตใจที่ดี และปัญญาก็จะเกิดตามมา  ในการทำบุญหรือการให้ทานมันจขึ้นอยู่กับ
เจตนาของผู้ที่จะทำบุญหรือทำทาน ที่ประกอบด้วยเหตุปัจจัย 3 ประการอันจะส่งผลให้ผู้ทำบุญหรือให้ทานมี
อานิสงค์ เพราะสามารถมองเห็นสิ่งที่เราจะนำไปเพ่ือทำบุญด้วยความนึกคิดเพ่ือทำให้การให้ทานนั้น สมบูรณ์



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบบัที ่2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2564 [323] Vol.7 No.2 May - August 2021 

 

ยิ่งขึ้น จะทำให้เนื้อหาเกี่ยวกับความหมายของบุญที่แคบและเพ้ียน การทำบุญควรทำให้ครบทุกความหมาย 
และบุญท่ีแท้แผ่ความสุขออกไปให้ความงอกงามทั้งแก่ชีวิตของเราและทั่วสังคม   
 ประเด็นที่ถือว่าเป็นข้อเด่นที่น่าสนใจที่สุดของหนังสือ ก้าวไปในบุญ  คือ งานเขียนที่สามารถอธิบาย
ความหมายของบุญในทัศนะของพระสงฆ์และในทัศนะของชาวบ้านได้อย่างดี ทำให้เข้าใจความหมายของการ
ทำบุญ การทำหน้าที่ของพระสงฆ์ และสุดท้ายก็จะเกิดประโยชน์ต่อมวลมนุษยชาติ ผู้เขียนได้เรียบเรียงเนื้อหา
และอธิบายพร้อมยกพุทธพจน์มาอธิบายเพ่ือความชัดเจน อันจะเป็นประโยชน์ต่อผู้อ่านได้เข้าใจเรื่องการทำบุญ
หรือการก้าวไปในบุญอย่างถูกต้อง และทำบุญด้วยความสบายใจ ซึ่งผู้วิจารณ์จะแยก 

ประเด็นที่ 1 รูปแบบนำเสนอ  ผู้เขียนได้นำเสนอด้วยการอธิบาย การใช้ความหมายของคำ วลี
ประโยค โดยให้ความหมาย ทั้งรากศัพท์ โดยพยัญชนะหรือตามอักษร  ทำให้ผู้อ่านได้เข้าใจความหมายของคำ
นั้น ๆ อย่างชัดเจน การใช้สำนวน รูปประโยคและการเขียนบรรยายทั้งเล่ม เป็นการอธิบายที่นำประเด็น
ความสำคัญของการทำบุญ เพ่ือให้ผู้ทำบุญเป็นบุญจริง เข้าใจจริง ทั้งพระสงฆ์และสังคมได้เข้าใจบุญด้วยกัน
อย่างถูกต้อง เพราะการทำบุญเป็นอานิสงค์สำหรับผู้ทพและถือว่ามีอานิสงค์มากอีกด้วย การทำบุญให้ต้องตาม
หลักทางพระพุทธศาสนา  เพ่ือประโยชน์ต่อตนเองและสังคม หนังสือเล่มนี้เหมาะอย่างยิ่งกับสังคมไทยในยุค
ปัจจุบัน พึงมีไว้เพ่ือเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตและเป็นแหล่งเพ่ือประโยชน์ต่อการสืบค้นคัมภีร์ทาง
พระพุทธศาสนา  

ประเด็นที่ 2 นำหลักธรรมมาอธิบายเพื่อให้เข้าใจเรื่องการทำบุญหรือการให้ทานได้อย่างถูกต้องชัดเจน 
เพ่ือให้ผู้ทำบุญเมื่อลงมือการบุญหรือให้ทานไปแล้ว ก็จะเกิดความสบายใจ ทุกครั้งที่ได้ทำบุญก็จะสบายใจทุก
ครั้ง ซึ่งถือว่าเป็นการทำบุญที่ถูกต้อง  ในการทำบุญสามารถตรวจสอบว่า ทานของเราได้ผลสมบูรณ์ไหม เริ่ม
ตั้งแต่เจตนาก่อนให้เริ่มต้นตั้งใจดี มีความเลื่อมใส จิตใจเบิกบาน และตั้งใจจริงพร้อมมีศรัทธามาก ต่อมาขณะ
ถวายก็จริงใจจริงจัง ตั้งใจทำด้วยความเบิกบานผ่องใส มีปัญญา รู้เข้าใจ และถวายไปแล้ว หลังจากนั้นระลึกขึ้น
ทีไรก็เอิบอิ่มผ่องใสในใจเพราะสิ่งที่เราทำไปนั้นดีเกิดผลเป็นประโยชน์   

ในทัศนะของผู้วิจารณ์เห็นว่า ผู้เขียนได้นำเสนอ เรือง ก้าวไปในบุญ เพ่ือให้เข้าใจความหมายของการ
ทำบุญที่ถูกต้องอย่างแท้จริง ด้วยการอธิบายและมีตัวอย่างทำให้เข้าใจประเด็นที่สำคัญต่อการทำบุญทำอย่างไร 
และเข้าใจในเรื่องของบุญอย่างไร เพ่ือจะเป็นประโยชน์ต่อตนเองและสังคม เพราะพระพุทธศาสนา ได้สอน
เรื่องการให้ทานหรือบุญ การรักษาศีล การทำสมาธิ และการเจริญภาวนา  ในการกระทำดีตามหลักคำสอนใน
พระพุทธศาสนา ที่เรียกว่า บุญกิริยาวัตถุ ที่ตั้งแห่งการทำบุญ, เรื่องที่จัดเป็นการทำความดี, หลักการทำความ
ดี, ทางทำความดี  ประกอบด้วย  บุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จด้วยทาน บุญกิริยาวัตถุท่ีสำเร็จด้วยศีล บุญกิริยาวัตถุท่ี
สำเร็จด้วยภาวนา แล้วผู้เขียนได้อธิบายคำว่าบุญได้อย่างชัดเจน ทำให้ผู้อ่านสามารถนำไปปฏิบัติได้อย่าง
ถูกต้อง ก่อนการทำบุญทุกครั้งที่จะทำบุญเพ่ือให้รู้เรื่องการมากขึ้นทำให้เกิดความมั่นใจในการทำบุญว่าการสั่ง
สมจะนำความสุขมาให้ และสามารถนำไปเป็นคู่มือชีวิตในการทำบุญด้วยการเข้าใจอย่างถูกต้องและมีความ
สบายใจนึกทีไรก็เกิดความสุขทางใจทุกครั้ง  
 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบบัที ่2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2564 [324] Vol.7 No.2 May - August 2021 

 

สรุป 
 จุดเด่นของหนังสือ ก้าวไปในบุญ  
 จุดเด่นของหนังสือเล่มนี้ ที่พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ผู้ประพันธ์ ได้ให้แนวทางการทำบุญที่
ถูกต้อง ทั้งพระสงฆ์ซึ่งเป็นเนื้อหาบุญของโลกที่เป็นผู้รับและผู้ให้มีความเข้าอย่างถูกต้อง และให้เข้าใจทั้งคำว่ า 
ทาน หรือ บุญ เป็นอย่างไร เมื่อเข้าใจอย่างถูกต้องแนวทางในการทำเนินชีวิตของชาวพุทธทั้งพระสงฆ์ผู้เป็นผู้
คอยให้คำแนะนำก็จะสามารถให้คำแนะนำได้ถูกต้องไม่ผิดเพ้ียนหรือแปรเปลี่ยนไป ท่านได้ชี้ให้เห็นประโยชน์
ของการทำบุญมีอานิสงค์มาก ทั้งผู้ให้และผู้รับทักษิณาทาน อันจะส่งผลให้ในการทำบุญครั้งหนึ่งสามารถทำให้
เราได้ปฏิบัติตนอย่างถูกต้องตามหลักของบุญกิริยาวัตถุ 3 ประการ คือ ทาน ศีล และภาวนา 
 จุดที่ควรพิจารณาและอยากนำเสนอสำหรับผู้อ่านหนังสือ “ก้าวไปในบุญ”  
 การทำบุญมิใช่เพ่ือหวังผลตอบแทน ว่าเมื่อทำบุญอย่างนี้ จะได้อย่างโน้นอย่างนี้ ถือว่าไม่ถูกต้อง ที่
ถูกต้องเมื่อเราทำบุญแล้ว คิดทีไรเราก็สบายใจทุกครั้งเกิดความอ่ิมอกอ่ิมใจทุกครั้ง  มิใช่หวังผลตอบแทน และ
สิ่งที่ให้เป็นประโยชน์ต่อผู้รับ เพราะผู้รับแล้วจะไปทำประโยชน์ต่อไป เพื่อการบุญอย่างถูกต้องถือเป็นการรักษา
พระพุทธศาสนา ทำให้พระพุทธศาสนาดำรงคงอยู่ตลอดไป 
 

องค์ความรูท้ี่ได้รับ 
 การทำบุญเพ่ือให้เข้าใจอย่างถูกต้องไม่ผิดเพ้ียนไปส่งผลให้เกิดความมั่นคงในทางพระพุทธศาสนา 
เพราะเรื่องของการทำบุญเป็นเรื่องของแต่ละบุคคลที่จะดำเนินการ การให้ทานไม่ว่าจะเป็นพระสงฆ์ คน สัตว์ 
หรือการทำบุญล้วนแต่มีผลต่อการกระทำทั้งสิ้น เพราะเมื่อเราทำไปแล้วเกิดความสบายดีเกิดความปีติในจิตใจ 
อ่ิมอกอ่ิมใจก็จะทำให้การดำเนินดังกล่าวมีความสุข  มองเห็นการทำบุญอย่างถูกต้อง  ในการทำบุญใน
สังคมไทยเมื่อรู้หลักเข้าใจในแนวปฏิบัติที่ถูกต้อง ก็จะทำให้เกิดความรู้และเข้าใจในอันจะเป็นแนวปฏิบัติและ
เป็นประโยชน์พระพุทธศาสนา ประโยชน์ต่อสังคมและเป็นประโยชน์ต่อตนเอง  ทำได้เข้าใจความหมายของบุญ
ว่าการทำบุญควรทำให้ครบทุกความหมาย และเมื่อเราทำบุญก็จะส่งความสุขออกไปให้ความงอกงามทั้งแก่
ชีวิตของเราและท่ัวสังคม ถือว่าเป็นเป้าหมายของการทำบุญที่ถูกต้อง 
  

เอกสารอ้างอิง  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). ก้าวไปในบุญ. (พิมพ์ครั้งที่ 241). นครปฐม: สำนักพิมพ์หอพระไตรปิฎก 
พระพรหมบัณฑิต. (2561). พระไตรปิฎกฉบับสากล : วิถีธรรมจากพุทธปรัชญา . พระนครศรีอยุธยา : 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี สุรเตโช) ป.ธ.9, ราชบัณฑิต.  (2558). พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธศาสน์ 

ชุด ศัพท์วิเคราะห์. (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง. 
พุทธทาส อินฺทปญฺโญ. (2547). พุทธวิธีชนะความทุกข์. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบบัที ่2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2564 [325] Vol.7 No.2 May - August 2021 

 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2554. กรุงเทพฯ: บริษัท ศิริวัฒนา
อินเตอร์พริ้นท์ จำกัด. 

 
 

 


