
การวิเคราะห์ความมีอยู่ของเจ้าปู่กุงศรี บ้านหนองกุงศรี   
อำเภอหนองกุงศรี จังหวัดกาฬสินธุ ์

ANALYSIS THE EXISTENCE OF CHAO PU KUNG SRI BAN NONGKUNG SRI  
NONGKUNG SRI DISTRICT KALASIN PROVINCE*   

พระเสกสรรค์ ถาวรจิตฺโต 
จักรพรรณ วงศ์พรพวัณ, พระครูภาวนาโพธิคุณ 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 
Phra Seksan Thavaracitto 

Chakkapan Wongpornpavan, Phrakhru Bhavanabodhikun 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, KhonKaen Campus, Thailand 

E-mail: ssripenrak@gmail.com 

********** 
บทคัดย่อ 
  การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพื่อศึกษาความมีอยู่ของวิญญาณ 2) เพื่อศึกษาความมีอยู่เจ้า
ปู่กุงศรี บ้านหนองกุงศรี อำเภอหนองกุงศรี จังหวัดกาฬสินธุ์ 3) เพ่ือวิเคราะห์ความมีอยู่ของเจ้าปู่กุงศรี บ้านหนอง
กุงศรี อำเภอหนองกุงศรี จังหวัดกาฬสินธุ์ การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่
เกี่ยวข้อง และการเก็บข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึก แล้ววิเคราะห์ข้อมูลแบบพรรณนาตามหลักอุปนัยวิธี 
  ผลการวิจัยพบว่า  
  1. โลกของสรรพสิ่งที่เรามองไม่เห็นและจับต้องไม่ได้ แต่ก็เชื่อว่ามีอยู่จริง คือ โลกวิญญาณ ซึ่งมีส่วน
สัมพันธ์กับสรรพสิ่งและมีบทบาทสำคัญต่อการดำรงอยู่ของโลกมนุษย์  และสังคมวัฒนธรรมความคิดของคนไทย
อย่างแนบแน่น  
  2. เจ้าปู่กุงศรีเป็นผีบรรพชนของหมู่บ้านหนองกุงศรี เป็นที่พ่ึงทางจิตใจให้กับชาวบ้าน ที่เชื่อถือและยึดมั่น
กันอย่างเหนียวแน่น เพราะถูกปลูกฝังในเรื่องความศักดิ์สิทธิ์ ทำให้สังคมเกิดความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน มีความรัก
สามัคคี ถึงแม้ยุคสมัยจะเปลี่ยนแปลงไปคติความเชื่อความมีอยู่ของเจ้าปู่กุงศรีก็จะยังมีอยู่ต่อไป  
  3. ชาวบ้านเชื่อว่าเจ้าปู่มีอยู่จริงในฐานะของผู้สร้างและเป็นผู้ปกครองอำเภอหนองกุงศรี เห็นได้จาก ความ
เชื่อที่ว่าเจ้าปู่มีอำนาจ มีฤทธิ์มากมายไม่จำกัด สามารถทำทุกอย่างได้โดยไม่มีอะไรติดขัดหรือขัดข้อง  ตามทฤษฎี
ภววิทยาบอกว่า ความมีอยู่ในจิตอย่างหนึ่งกับอีกอย่างหนึ่งคือความมีอยู่ในความจริงตามที่เป็นอยู่ หมายความว่า
เมื่อชาวบ้านมีความเชื่ออย่างจริงจังว่าเจ้าปู่กุงศรีมีอยู่จริงในจิตใจแล้ว ก็ไม่มีเหตุผลอะไรที่จะมาหักล้างว่าเจ้าปู่ไม่มี
อยู่จริง ด้วยความเชื่อในอำนาจเจ้าปู่จึงมีการเลี้ยงเจ้าปู่หรือพิธีกรรมการบูชาเจ้าปู่เป็นประจำ 

 
*

 ได้รับบทความ: 22 เมษายน 2564;   แก้ไขบทความ: 30 กรกฎาคม 2564;   ตอบรับตีพิมพ์: 31 ธันวาคม 2564 

mailto:ssripenrak@gmail.com


Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2564 [195] Vol.7 No.3 September - December 2021 

 

คำสำคัญ: ความมีอยู่; เจ้าปู่กุงศรี 

Abstract 
  This thesis had three objectives: 1) to study the existence of spirits; 2) to study the 
existence of Chao Pu Kung Sri, Nongkung Sri Village, Nong Kung Sri District, Kalasin Province; 3) to 
analyze the existence of Chao Pu Kung Sri. This research was qualitative research conducted by 
studying related documents and research. The data were collected from in-depth interviews and 
then analyzed by the descriptive data according to the inductive method. 
  The results of the research were as follows: 
  1. The world of things that we cannot see and intangible, but it is believed that there is a 
spirit world, which is associated with all things and plays a vital role in the existence of the human 
world, society, culture, and thoughts of the Thai people closely. 

2. Chao Pu Kung Sri is an ancestor ghost of Nong Kung Sri village that is a mental refuge 
for the villagers because he was cultivated in holiness in making society united with love and 
harmony. Even if the times change, the motto, belief, and existence of Chao Pu Kung Sri continue 
to exist. 
  3. Villagers believe that Chao Pu Kung Sri exists as a creator and ruler of Nong Kung Si 
District, evident from the belief that Chao Pu Kung Sri has power and unlimited potential to do 
everything without any disruption. According to the ontology theory, existence in mind and 
another is being in the truth as it is. It means that when the villagers seriously believe that Chao 
Pu Kung Sri exists in their hearts, there is no reason to refute that Chao Pu Kung Sri does not exist. 
There is a traditional feast of Chao Pu Kung Sri or worshiping him with faith in his power. 

Keywords: Existence; Chao Pu Kung Sri 

บทนำ  
  จากสภาพปัญหาสังคมอีสานสมัยก่อนแต่เดิมมีความเชื่อและนับถือผีว่าเป็นสิ่งที่ลี้ลับ มีสภาวะหรือมีฤทธิ์
อำนาจที่สามารถครอบนำคนเราได้ ที่มีอำนาจในการนำความสุขหรือความทุกข์มาแก่คนได้ ดังนั้นจึงมีการประกอบ
พิธีเซ่นไหว้บวงสรวงผีตามความเชื่อที่ว่าถ้าทำพิธีบวงสรวงผีจะทำให้ตัวเองและครอบครัวเกิดความปลอดภัย 
กล่าวคือ กลุ่มคนในสังคมอีสานมีความเชื่อและศรัทธาในอำนาจสิ่งลี้ลับที่เหนือธรรมชาติ การดำรงชีวิตอยู่ในสังคม
เป็นกลุ่มเป็นชุมชนที่อาศัยอยู่บนโลกด้วยกันที่มีความเชื่อมีแนวคิดที่สืบต่อกันมาจนกลายมาเป็นคติความเชื่อของ



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2564 [196] Vol.7 No.3 September - December 2021 

 

กลุ่มคนในชุมชน คติความเชื่อเรื ่องผีเป็นคติความเชื่อที่มีอยู่ในปัจเจกชนแต่ละคน ซึ่งพยายามหาคำตอบใน
ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้น ผีเป็นสัญลักษณ์ของอำนาจเหนือธรรมชาติ ที่อยู่เหนืออำนาจการควบคุมของมนุษย์ เมื่อ
มนุษย์มาอยู่รวมกันเป็นกลุ่ม มนุษย์มีความผูกพันกันและได้แสดงพฤติกรรมร่วมกันเกิดเป็นพิธีกรรมที่เก่ียวกับความ
เชื่อเรื่องผี ในทัศนคติของชาวบ้านเป็นผีที่มีความสำคัญต่อวิถีการดำเนินชีวิตของคนในชุมชน ผีเป็นผู้ให้ความหมาย
หรืออาจกล่าวได้ว่า ผีเป็นผู้วางกฎเกณฑ์ในการดำเนินชีวิตของชาวบ้าน ผีเป็นสิ่งที่รู้สึกสัมผัสได้ อาจจะไม่ใช่ด้วย
ระบบประสาททั้งห้า หากมันเกิดขึ้นด้วยความเชื่อมั่นและศรัทธา ที่ทำให้เกิดดุลยภาพในสังคมระดับชาวบ้าน 
แม้แต่ในราชสำนักไทยแต่เดิมพิธีกรรมต่าง ๆ ก็มีความเชื่อเรื่องผีเข้าไปปะปนอยู่มาก ความเชื่อเรื่องภูติผีนั้นฝังแน่น
อยู่กับคตินิยมของคนไทยอย่างแน่นแฟ้นตั้งแต่สมัยอดีต แม้แต่ทางบ้านเมืองก็ยังมีพระราชพิธีเกี่ยวกับความเชื่อ
เรื่องภูติผีอยู่ไม่น้อย ในรอบปีหนึ่ง ๆ เช่น การเซ่นสรวงพระเสื้อเมือง พระทรงเมืองและหลักเมือง ซึ่งพิธีกรรม
ดังกล่าวเป็นความเชื่อในภูติผีวิญญาณทั้งสิ้น แม้แต่สมัยกรุงสุโขทัยซึ่งศาสนาพุทธกำลังเจริญรุ่งเรือง การนับถือผี
สางก็ยังนิยมกันอยู่ ปัจจุบันในท้องถิ่นอีสานบางแห่งความเชื่อเรื่องผีก็ยังมีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของชุมชนอยู่มาก 
สำหรับคนอีสาน ผีคือวิญญาณของผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว หรือที่มีอยู่แล้วโดยไม่ทราบว่ามีมาแต่เมื่อใดหรือมีมาอย่างไร 
เช่น ผีนา ผีป่า ผีเขา ผีบ้าน ผีหมู่บ้าน ผีปู่ย่าตายาย เป็นต้น (พระวิศิษฏ์ สุมโน , 2556 : 1-2) ผีปู่ตาหรือศาลปู่ตา
ของชาวอีสานถือกำหนดมาพร้อม ๆ กับการตั้งชุมชนหมู่บ้าน จะสังเกตเห็นว่าชุมชนในอีสานจะมีตูบปู่ตาที่ถูกสร้าง
ไว้ใกล้หมู่บ้าน สถานที่ที่มีความร่มเย็น เช่นป่าไม้ หรืออยู่ใกล้แหล่งน้ ำของชุมชน เชื่อกันว่า ผีปู่ตาเป็นผีรักษา
หมู่บ้านรักษาบ้านเมือง ที่คอยปกปักดูแลรักษาหมู่บ้านให้อยู่เย็นเป็นสุข ชาวอีสานจึงเชื่อว่าผีปู ่ตามีอิทธิฤทธิ์
สามารถบันดาลให้เราได้ จึงมีการบ๋า (การบน) ให้ได้ตามที่เราตั้งใจจึงจะมาเลี้ยง เช่นการเดินไกลไปต่างถิ่นขอให้
เดินทางโดยปลอดภัย วัว ควายหรือสิ่งของที่หาย หรือมีการเจ็บป่วยเรื้อรัง ด้วยความเชื่อในอำนาจผีปู่ตาจึงมีการ
เลี้ยงปู่ตาหรือพิธีกรรมการบูชาปู่ตาเป็นประจำ (Chaanont Chaithongdee, 2017 : 1794)  
 ดังนั้น ความเชื่อเรื่องผีมีความผูกพันกับชีวิตของชาวบ้าน อำนาจเหนือธรรมชาติซึ่งมีผีเป็นตัวแทน จึงเป็น
พื้นฐานสำคัญของวิถีชีวิตชาวบ้าน เจ้าปู่กุงศรีเป็นความเชื่อเกี่ยวกับเรื่องผีบรรพชนของหมู่บ้านหนองกุงศรี เป็นที่
เชื่อถือและยึดมั่นกันอย่างเหนียวแน่นมาแต่เดิม จนกลายเป็นศูนย์รวมจิตใจของผู้คนในชุมชนนอกจากนี้แล้ว เจ้าปู่
ยังเป็นที่พึ่งทางจิตใจให้กับชาวบ้าน ช่วยยึดเหนี่ยวให้เกิดความหวังในชีวิตผ่านการบนบาน ถึงแม้ศาสนาพุทธที่มี
วัฒนธรรมและประเพณีอีสาน คือ ฮีต 12 คอง 14 แต่ก็ไม่ละทิ้งความเชื่อเกี่ยวการบูชาเจ้าปู่กุงศรีที่สืบต่อกันมา
จากบรรพบุรุษจากรุ่นสู่รุ่นจนกลายเป็นคติความเชื่อของชาวบ้ าน ถึงแม้ยุคสมัยจะเปลี่ยนแปลงไปคติความเชื่อ
ความมีอยู่ของเจ้าปู่กุงศรีก็จะยังมีอยู่ต่อไป 
 

 

 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2564 [197] Vol.7 No.3 September - December 2021 

 

วัตถุประสงค์การวิจัย  
  1. เพ่ือศึกษาปัญหาความมีอยู่ของวิญญาณ  
  2. เพ่ือศึกษาความมีอยู่ของเจ้าปู่กุงศรี บ้านหนองกุงศรี อำเภอหนองกุงศรี จังหวัดกาฬสินธุ์  
  3. เพ่ือวิเคราะห์ความมีอยู่ของเจ้าปู่กุงศรี บ้านหนองกุงศรี อำเภอหนองกุงศรี จังหวัดกาฬสินธุ์ 
 

วิธีดำเนินการวิจัย  
  การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยการเก็บข้อมูลจากการลงภาคสนาม

โดยการสัมภาษณ์ (Interview) แล้ววิเคราะห์ข้อมูลแบบพรรณนาตามหลักอุปนัยวิธี ผู้วิจัยกำหนดไว้ดังนี้ 
 1. กลุ่มเป้าหมายที่ใช้ในการวิจัยในครั้งนี้ แบ่งออกเป็น 3 กลุ่ม ซึ่งเลือกจากบุคคลที่มีความเกี่ยวกับการ
บูชาและมีประสบการเกี่ยวกับการบูชาเจ้าปู ่กุงศรี ดังนี้ 1) ผู้ประกอบพิธีกรรมหรือกระจ้ำ จำนวน 3 คน 2) 
ผู้เข้าร่วมพิธี จำนวน 5 คน 3) ผู้ที่มีความเชื่อในเจ้าปู่ (ผู้บ๋าหรือผู้บน) จำนวน 5 คน 
 2. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ แบบสัมภาษณ์เชิงลึก (In-Depth Interviews) เพ่ือศึกษาความมีอยู่ของ
เจ้าปู่กุงศรี บ้านหนองกุงศรี อำเภอหนองกุงศรี จังหวัดกาฬสินธุ์ 
 3. การเก็บรวมรวบข้อมูล  การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยการเก็บ
ข้อมูลจากการลงภาคสนามโดยการสัมภาษณ์ (Interview) ผู้วิจัยกำหนดวิธีการวิจัยไว้ดังนี้ 
  1) การศึกษาเชิงเอกสาร (Documentary) ทำการศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากพระไตรปิฎก หนังสือ 
วารสาร รายงานวิจัยและเอกสารที่เกี่ยวข้องกับความเชื่อเรื่องความมีอยู่ของเจ้าปู่กุงศรี 
  2) ข้อมูลจากการสัมภาษณ์ (In-depth Interview) กลุ่มเป้าหมายซึ่งเลือกจากบุคคลที่มีความเกี่ยวกับการ
บูชาและมีประสบการเกี่ยวกับการบูชาเจ้าปู่กุงศรี ซึงแบ่งเป็น 3 กลุ่มดังนี้ผู้ประกอบพิธีกรรมหรือกระจ้ำ ผู้เข้าร่วม
พิธี ผู้ที่มีความเชื่อในเจ้าปู่ (ผู้บ๋าหรือผู้บน) แล้วนำข้อมูลที่ได้มาวิเคราะห์เชิงพรรณนา 
 4. การวิเคราะห์ข้อมูล 
 ผู้วิจัยทำการวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์โดยใช้ การแปรความการตีความ และนำเสนอข้อมูล
โดยการพรรณนาวิเคราะห์ (Descriptive Analysis) เพื่ออธิบายแนวคิดและความเชื่อที่เกี่ยวกับความมีอยู่ของเจ้า
ปู่กุงศรี 3 ประเด็น ดังนี้ 1) สภาวะวิญญาณ 2) สัพพญาณ 3) สัพพเดช 
  4.1 วิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากการศึกษาด้านทฤษฎี และภาคสนามโดยใช้วิธีอธิบายเชิงพรรณนาตาม
วัตถุประสงค์ในประเด็นต่างๆ 
  4.2 เมื่อวิเคราะห์ข้อมูลสำเร็จเรียบร้อยแล้ว ผู้วิจัยนำผลที่ได้จากการวิเคราะห์ในแต่ละประเด็นมา
สรุป เพื่อนำไปสู่ขั้นตอนการเขียนรายงานการวิจัย 
  4.3 เขียนรายงานการวิจัย สรุปผลการวิจัย และข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไปผลการวิจัย 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2564 [198] Vol.7 No.3 September - December 2021 

 

ผลการวิจัย  
 1. โลกของสรรพสิ่งที่เรามองเห็นและจับต้องได้ถือว่าเป็นโลกแห่งความจริง แต่ยังมีโลกแห่งความจริงอีก
โลกหนึ่งที่ไม่มีตัวตนที่สามารถมองเห็นหรือจับต้องได้ แต่ก็เชื่อว่ามีอยู่จริง คือ โลกวิญญาณ วิญญาณมีส่วนสัมพันธ์
กับสรรพสิ ่ง และมีบทบาทอย่างสำคัญต่อการดำรงอยู ่ของโลกมนุษย์ มีอำนาจในการควบคุมโลกทางวัตถุ 
ความสัมพันธ์ระหว่างวิญญาณกับสรรพสิ่งดำเนินไปอย่างมีระเบียบแบบแผนในฐานะเป็นกฎเกณฑ์ธรรมชาติ แต่
เป็นความสัมพันธ์ในอีกมิติหนึ่งต่างหาก ที่อาจสะท้อนออกมาเป็นผลดีหรือร้ายแก่มนุษย์และสังคม อันส่งผลให้คน
ไม่กล้าทำความผิด พิจารณาในบริบทแห่งภาษา “วิญญาณ” เป็นคำอธิบายปรากฏการณ์นามธรรมด้วยกระบวน
ทัศน์ชุดใหม่ที่ได้รับอิทธิพลมาจากคำสอนทางพระพุทธศาสนา ใช้แทนคำว่า “ผี” ซึ่งดำรงอยู่ในสังคมวัฒนธรรม
ความคิดแบบไทยที่มีมาแต่เดิม “ผี” บ่งบอกถึงลักษณะแนวคิดความเป็นวิญญาณนิยม ที ่ดำรงอยู ่ในสังคม 
วัฒนธรรมความคิดของไทยอย่างแนบแน่น ความเชื่อเกี่ยวกับวิญญาณก็เป็นเพราะความเชื่อส่วนใหญ่ของชาวบา้น
นั้นผูกพันกับธรรมชาติ ด้วยเหตุที่ชาวบ้านเป็นผู้อยู่ใกล้ชิดกับ ธรรมชาติ เช่นนั้นแล้วเมื่อมี สิ่งใดเกิดขึ้นและส่งผล
กระทบต่อชาวบ้านโดยที่ไม่อาจหาสาเหตุได้ จึงทำให้เกิดความกลัว วิตกกังวล ดังนั้นจึงสร้างค่านิยมข้ึนมา โดยผ่าน
ทางตำนาน หรือเรื่องเล่าขานต่างๆ เพื่อเป็นเกราะป้องกันความหวาดวิตกกังวลนั้นและเป็น เครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ
ในระยะเริ่มแรกมนุษย์ดำเนินชีวิตอยู่ท่ามกลางธรรมชาติแวดล้อมรวมถึงปรากฏการณ์ต่างๆ ที่มนุษย์ไม่อาจเข้าใจ
ได้ว่าเกิดขึ้นได้อย่างไร แตกต่างจากยุคปัจจุบัน ที่มีทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์มาเป็นข้อพิสูจน์ปรากฏการณ์ต่างๆ ไม่
ว่าจะเป็นความมืด ความสว่าง เวลากลางวัน กลางคืน พายุฝนฟ้าคะนอง ฟ้าแลบ ฟ้าผ่ า ภูเขา แม่น้ำ แผ่นดินไหว 
เป็นต้น ทำให้มนุษย์ในสมัยก่อนนั้นเกิดความหวาดวิตกและเชื่อว่าเหตุการณ์ต่างๆ ที่เกิดขึ้นนั้นก็เพราะมีสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์หรืออำนาจลี้ลับเป็นผู้บันดาลให้เกิดขึ้น ดังนั้น ชาวบ้านจึงสร้างความเชื่อเกี่ยวกับ เทวดาภูตผี ขึ้นมาเพ่ือ
เป็นตัวแทนของปรากฏการณ์ต่างๆ ทั้งนี้ก็เพื่อจะอธิบายถึงการเกิด เหตุการณ์นั้นๆ รวมทั้งสร้างค่านิยมให้ผู้คน
เคารพ ศรัทธาธรรมชาติ ระยะต่อมาเมื่อศาสนา เข้ามามีอิทธิพลต่อสังคมมากขึ้นเรื่องของความเชื่อทางศาสนานั้น
หากพิจารณาแล้วจะพบว่าศาสนาถือกำเนิดขึ้นมาจากความหวาดเกรง ความต้องการความมั่นคงทางจิตใจและ
ความสงสัยในปรากฏการณ์ต่างๆ ที่เกิดขึ้นรอบตัวเช่นกัน ซึ่งความเชื่อทางศาสนานั้นถือว่าเป็นความเชื่อที่พัฒนามา
จากความเชื่อดังเดิมที่นับถือผี เมื่อศาสนาแพร่กระจายเข้าสังคม อิทธิพลของศาสนาจึงผนวกเข้ากับความเชื่อ
ดั้งเดิม ถือกำเนิดเป็นพิธีกรรมต่างๆ เช่น การบูชาเทวดา เจ้าป่าเจ้าเขา เทวดารักษ์ประจำหมู่บ้าน ควบคู่กันไปกับ
พิธีกรรมทางศาสนา ภายใต้อิทธิพลของพราหมณ์และพระพุทธศาสนาถูกแทนที่ด้วยภาพที่ดุร้ายน่าหวาดกลัว ส่วน
เทพทั้งหลายคือ ภาพของผู้เปี่ยมด้วยเมตตาและทรงอำนาจในการควบคุมสรรพสิ่ง  บรรพบุรุษที่ทำความดีเมื่อครั้ง
เป็นมนุษย์ เมื่อล่วงลับไปแล้วดวงวิญญาณจะกลายเป็นเทวดา มีอิทธิฤทธิ์ สามารถดลบันดาลสิ่งต่าง ๆ ให้เกิดขึ้นได้
ตามปรารถนา ชาวบ้านว่าดวงวิญญาณเหล่านี้ยังมีความผูกพันกับลูกหลาน จึงคอยวนเวียนอยู่ใกล้ชิด สถิตอยู่ใน
ต้นไม้ ในแม่น้ำลำคลอง เรือนสวนไร่นา ในป่าในเขา ถ้ำ จอมปลวก หรือสถานที่สำคัญต่าง ๆ ชาวบ้านเรียกว่า “ผีปู่
ตา”  เช่น ดวงวิญญาณปู่ตาสถิตอยู่ในต้นไม้ที่มีขนาดใหญ่ที่มีอายุมาก เปรียบเสมือนเทวดาอารักษ์ประจำต้นไม้ จะ



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2564 [199] Vol.7 No.3 September - December 2021 

 

คอยบันดาลความร่มเย็นเป็นสุข ป้องกันภยันตรายต่าง ๆ ให้แก่ลูกหลานและชาวบ้าน ความเชื่อในวิญญาณบรรพ
บุรุษนั้น ได้แก่ มารดา บิดา ปู่ย่าและตายายที่ตายไปแล้ว วิญญาณของบุคคลเหล่านั้นไม่ได้ไปไหน ยังคงอยู่เพื่อ ปก
ปักรักษา ดูแลบุตรหลานของพวกตน ทำให้เกิดการบูชาวิญญาณบรรพบุรุษ โดยสังเกตตัวอย่างได้ที่การบังสุกุล 
ให้กับผู้ที่ล่วงลับไปแล้วของคนไทย เพราะวิญญาณไม่แตกดับสลายไปพร้อมกับร่างกาย ยังคงมีการสืบต่อเป็นสันตติ
ไม่ขาดสายสามารถท้ิงร่างกายเก่าไปเกิดในร่างกายใหม่ได้ตามสภาพของกรรมดี กรรมชั่วที่ได้กระทำไว้ก่อนสิ้นชีวิต 
  2. เจ้าปู่กุงศรีเป็นผีบรรพชนของหมู่บ้านหนองกุงศรี เป็นที่พ่ึงทางจิตใจให้กับชาวบ้าน ที่เชื่อถือและยึดมั่น
กันอย่างเหนียวแน่น เพราะถูกปลูกฝังในเรื่องความศักดิ์สิทธิ์ ทำให้สังคมเกิดความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน มีความรัก
สามัคคี ดังนั้น การใช้ชีวิตประจำวันตามวิถีชาวบ้าน เมื่อเกิดความทุกข์ยากเข็ญใจเรื่องใดเรื่องหนึ่ง ที่หาทางออก
ไม่ได้ ชาวบ้านจะหันไปพึ่งพาสิ่งที่อยู่เหนือธรรมชาติ ตามความเชื่อของแต่ละบุคคลและชุมชน สิ่งหนึ่งที่อยู่คู่กับ
ชาวบ้านหนองกุงศรีก็คือเจ้าปู่กุงศรี ฉะนั้นเมื่อชาวบ้านได้รับความทุกข์ สิ่งที่เป็นทางออกของความคับข้องใจคือ
การบนบานศาลเจ้าปู่กุงศรี ซึ่งเจ้าปู่กุงศรีเป็นเทพเจ้าที่ขลัง และศักดิ์สิทธิ์ชาวบ้านต้องสำรวมระมัดระวังคําพูดหรือ
การกระทำที่เป็นการข้ามกลายโดยมิได้บอกกล่าวท่านเป็นเด็ดขาด จะต้องแสดงความเคารพเสมอ ความเชื่อ
ดังกล่าวได้หยั่งลึกลงไปจิตสำนึกของลูกหลานในชุมชน และถือปฏิบัติติดต่ออย่างเคร่งครัดตลอดมา เจ้าปู่กุงศรีเป็น
ผู้รักษาหมู่บ้านให้ชาวบ้านอยู่เย็นเป็นสุข ถึงแม้ยุคสมัยจะเปลี่ยนแปลงไปคติความเชื่อความมีอยู่ของเจ้าปู่กุงศรีก็จะ
ยังมีอยู่ต่อไป  
  3. ชาวบ้านเชื่อว่าเจ้าปู่มีอยู่จริงในฐานะของผู้สร้างและเป็นผู้ปกครองอำเภอหนองกุงศรี เห็นได้จาก ความ
เชื่อที่ว่าเจ้าปู่มีอำนาจ มีฤทธิ์มากมายไม่จำกัด สามารถทำทุกอย่างได้โดยไม่มีอะไรติดขัดหรือขัดข้อง  ตามทฤษฎี
ภววิทยาบอกว่า ความมีอยู่ในจิตอย่างหนึ่งกับอีกอย่างหนึ่งคือความมีอยู่ในความจริงตามที่เป็นอยู่ หมายความว่า
เมื่อชาวบ้านมีความเชื่ออย่างจริงจังว่าเจ้าปู่กุงศรีมีอยู่จริงในจิตใจแล้ว ก็ไม่มีเหตุผลอะไรที่จะมาหักล้างว่าเจ้าปู่ไม่มี
อยู่จริง ดังนั้น เจ้าปู่กุงศรีเป็นเทพเจ้าที่ขลังและศักดิ์สิทธิ์ เจ้าปู่กุงศรียังคงมีอำนาจแฝงลึกในห้วงสำนึกของชาวบ้าน 
แม้จะขาดเหตุผลในการพิสูจน์ความจริงที่เป็นรูปธรรมก็ตาม ชาวบ้านยังเชื่อว่าเจ้าปู่รักษาหมู่บ้านรักษาบ้านเมือง ที่
คอยปกปักดูแลรักษาหมู่บ้านให้อยู่เย็นเป็นสุข ชาวบ้านจึงเชื่อว่าเจ้าปู่มีอิทธิฤทธิ์สามารถบันดาลให้เราได้ ถ้าท่าน
พอใจ ดังนั้น วิถีความเชื่อที่มีผลต่อการดำเนินชีวิตของชาวบ้านในอำหนองกุงศรี ความมีอยู่ของเจ้าปู่กุงศรีและ
ความยิ่งใหญ่ของเจ้าปู่กุงศรีที่สามารถบันดาลพรให้ชาวบ้านสมปรารถนา และการกระทำต่างๆ ที่มนุษย์กระทำเกิด
จากแรงผลักดันจากธรรมชาติ ทำให้มนุษย์นั้นจงรักภักดีต่อเจ้าปู่กุงศรีในการดำเนินชีวิต การกระทำทุกอย่างเพ่ือให้
เจ้าปู่พอใจเพื่อที่จะก่อให้เกิดความเมตตาประทานพรในสิ่งที่ปรารถนาเห็นได้ ซึ่ง เจ้าปู่กุงศรีนั้นได้มีข้อห้ามข้อ
ประพฤติท้ังหลายนั้นไว้ ก็ด้วยเพราะต้องการที่จะให้ชาวบ้านนั้นได้มีความเคารรพ นับถือ และศรัทธาต่อเจ้าปู่ จึงมี
การบ๋า (การบน) ให้ได้ตามท่ีเราตั้งใจจึงจะมาเลี้ยง เช่นการเดินไกลไปต่างถิ่นขอให้เดินทางโดยปลอดภัย วัว ควาย
หรือสิ่งของที่หาย หรือมีการเจ็บป่วยเรื้อรัง ด้วยความเชื่อในอำนาจเจ้าปู่จึงมีการเลี้ยงเจ้าปู่หรือพิธีกรรมการบูชา
เจ้าปู่เป็นประจำทุกปี การเกิดขึ้นของวัฒนธรรมและประเพณีนี้จึงมีการสืบทอดมาจนถึงปัจจุบัน 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2564 [200] Vol.7 No.3 September - December 2021 

 

 อภิปรายผลการวิจัย      
  จากการศึกษาวิจัยเรื่อง การวิเคราะห์ความมีอยู่ของเจ้าปู่กุงศรี อำเภอหนองกุงศรี จังหวัดกาฬสินธุ์  เป็น

การวิจัยเพื่อแสดงให้เห็นความเป็นมาและการพัฒนาความเจริญรุ่งเรืองทั้งทางด้าน วัฒนธรรม ประเพณี และวิถี

ชีวิตของชาวบ้านนับตั้งแต่อดีตจนกระทั่งถึงปัจจุบันความเชื่อเรื่องเจ้าปู่กุงศรีของชาวบ้านหนองกุงศรียังคงได้รับ

การสืบทอดมาจากพ่อแม่ปู่ย่าตายายมาโดยตลอด ถึงแม้ว่าปัจจุบันนี้เทคโนโลยี และความเจริญก้าวหน้าของสังคม

จะพัฒนา ขึ้นมาอย่างต่อเนื่อง แต่ก็ไม่ได้ส่งผลกระทบต่อความเชื่อถือศรัทธาที่ชาวบ้านหนองกุงศรีมีต่อเจ้าปู่กุงศรี

แต่อย่างใด อาจเป็นเพราะความเชื่อเรื่องเจ้าปู่กุงศรีของชาวบ้านหนองกุงศรีได้รับการปลูกฝังมาอย่างต่อเนื่องจาก

บรรพบุรุษ และได้รับการส่งเสริม สนับสนุนในกิจกรรมต่าง ๆ ที่เกี ่ยวข้องกับเจ้าปู่กุงศรีอย่างเป็นประจำจาก

หน่วยงานราชการ เช่น เทศบาลตำบลหนองกุงศรี และมีความเข้มแข็งของผู้นำชุมชนที่เป็นแรงผลักดันให้ความเชื่อ

เกี่ยวกับเจ้าปู่กุงศรียังคงดำรงอยู่ต่อไป อย่างไรก็ตามถึงสังคมโลกปัจจุบันจะมีการพัฒนาก้าวในทางด้านเทคโนโลยี

แต่ความเชื่อดั้งเดิมของชาวบ้างยังคงดำรงอยู่ ศาสนา ซึ่งสอดคล้องกับ  สุขพัฒน์ อนนท์จารย์ (2556)  ได้ทำ

วิทยานิพนธ์เรื่อง “การศึกษาคติธรรม และประเพณีวิถีชีวิตของชาวบ้านแก้ง อำเภอภูเขียว จังหวัดชัยภูมิ” พบว่า 

จากคติความเชื่อบรรพบุรุษของชาวอีสานได้เคารพนับถือผีสางเทวดา พญานาค พญาแถนมาก่อนการนับถือศาสนา 

โดยเฉพาะศาสนาพราหมณ์ พระพุทธศาสนาตามลำดับ ได้มี การผสมผสานกลมกลืนหลายอย่างเข้าด้วยกันด้านคติ

ความเชื่ออย่างลงตัว มีการปรับประยุกต์เข้า ด้วยกันตามคติความเชื่อใหม่และคติความเชื่อเก่า จนเป็นที่มาของ     

ฮีตสิบสองซึ่งเป็นประเพณี ประจำเดือนในรอบหนึ่ง นักปราชญ์ทางศาสนาจึงได้ดัดแปลงเข้ามาเป็นคติ ความเชื่อใน

พระพุทธศาสนา อีกอย่างประเพณีบุญบั้งไฟแต่เดิมจุดเพื่อบูชาพญาแถนหรือเทพเจ้า ภายหลังเมื่อหันมานับถือ

พระพุทธศาสนาแล้ว จึงได้เปลี่ยนคติความเชื่อใหม่เพ่ือบูชาพระพุทธเจ้า เป็นเช่นเดียวกันกับประเพณีอ่ืนๆ ก็ได้เอา

คติความเชื่อทางพระพุทธศาสนาจากนิทานชาดกหรือ นิทานธรรมบท และได้แนวความคิดจากนิทานดังกล่าวมา

เป็นต้นเหตุในการทำบุญในรอบเดือนใน ช่วงเวลาหนึ่งปี” จนกลายเป็นอารยธรรมที่เก่าแก่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะตน 

เช่น ฮีตคลองประเพณี ต่างๆ เป็นต้นว่า การทำบุญบั้งไฟบูชาพญาแถน การทำบุญไหลเรือไฟบูชาพญานาค ฯลฯ    

ฮีตสิบ สองหรือประเพณี 12 เดือนเป็นคติที่ชาวไทยอีสานยึดถือปฏิบัติสืบทอดกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษ จนมีคำกล่าว

ว่า “อันฮีตคองเป็นของผู้เฒ่า” จะเห็นได้ว่า ฮีตสิบสองมีความสำคัญมากจนดูเหมือนเป็น ส่วนหนึ่งของชีวิตชาว

อีสานมาแต่อดีตจนถึงปัจจุบันและตรงกับ พระอธิการคำผง ขนฺติโก (2561) ได้ศึกษาเรื่อง “ศึกษาประเพณีแซนผีปู่

ตาของชาวบ้านโสน ตำบลโสน อำเภอขุขันธ์ จังหวัดศรีสะเกษ” พบว่า ตั้งแต่ดึกดาบรรพ์คนเห็นความเป็นไปในสิ่ง

ธรรมชาติว่ามีอำนาจรุนแรง ยากแก่ที่จะควบคุมเอาไว้ได้ แล้วก็มักจะไม่ร่วมมือกับมนุษย์ด้วย คนจึงจำเป็นต้อง

สร้างสรรค์ ให้เกิดมีผีขึ้นเพราะด้วยความกลัวและต้องการให้ผีบางชนิด โดยเฉพาะพวกผีฟ้าและพวกเจ้าผี มีหน้าที่



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2564 [201] Vol.7 No.3 September - December 2021 

 

เป็นใหญ่ เกี่ยวข้องกับข้อติดขัดเดือดร้อนซึ่งมีอยู่เสมอในความเป็นไปแห่งชีวิตของคน และหาความแน่นอนไม่ได้ 

เมื่อสร้างข้ึนมาแล้ว ถ้ามีเรื่องเดือดร้อนติดขัดอย่างใดก็จะอาศัยท่านเป็นที่พ่ึง ไม่ว้าเหว่ใจเหมือนเมื่อก่อนเมื่อยังไม่

มีอะไรเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ เหตุนี้จึงได้เกิดมีผีขึ้นมามากมาย เช่น ผีเจ้า ผีนาย ผีบ้าน ผีเรือน ผีปูุย่า ผีมเหสักข์

หลักเมือง ผีฟูา ผีแถน หรือผีที่ชาวบ้านนับถือเฉพาะถิ่น ส่วนผีอีกกลุ่มหนึ่งเป็นผีร้ายที่คอยมุ่งทำลายเบียดเบียนให้

เกิดโทษภัยอยู่เนือง ๆ เช่น ผีปอบ ผีเปรต ผีห่า เป็นต้น ผีหรือวิญญาณดังกล่าวได้มีความสอดคล้องกับวิถีชีวิตของ

ชาวบ้าน ตรงกับ อาหมัดชารีย์ มูเก็ม (2559) ที่ได้ศึกษา “ประเพณี พิธีกรรม ความเชื่อ ที่มีความสัมพันธ์ต่อวิถีชีวิต

ของชนกลุ่มชาติพันธุ์เขมรบน พื้นที่บ้านจารย์ อำเภอสังขะ จังหวัดสุรินทร์” พบว่า ความเชื่อเป็นเรื่องของความ

ศรัทธาที่คนในชุมชนมีต่อสิ่งต่าง ๆ ที่เชื่อว่าสิ่งนั้น ๆ จะสามารถบันดาลให้ตนมีความสุขหรือความทุกข์ได้ในชีวิต 

อันเป็นความเชื่อที่คนในชุมชนมีต่อ สิ่งนอกเหนือธรรมชาติ โดยเฉพาะเรื่องผี วิญญาณที่อยู่คู่กับชุมชนมาอย่าง

ยาวนาน จนเป็นส่วนหนึ่ง ของชีวิตของคนในชุมชน สู่การกำหนดเป็นสิ่งสูงสุดที่ต้องเคารพ นับถือ  และการมีความ

เชื่อดังกล่าว ได้นำมาสู่การปฏิบัติในรูปแบบของการประกอบพิธีกรรม เพื่อการอ้อนวอน ต่อรองหรือขอความ 

ช่วยเหลือจากสิ่งที่อยู่นอกเหนือธรรมชาติ โดยถูกแสดงออกมาในความสัมพันธ์กับวิถีชีวิตของคน  ทั้งด้านการทำมา

หากิน ด้านความสัมพันธ์ทางสังคม และด้านความเป็นอยู่ จึงเกิดการอนุรักษ์มรดกนี้ขึ้น ตามที่ อุษา กลิ่นหอม 

(2557) ได้ทำวิจัยเรื่อง“มรดกภูมิปัญญาของดอนปู่ตา” ดอนปู่ตาและการเลี้ยงผีปู่ตาเป็นวัฒนธรรมที่อยู่ในสังคม

อีสานมานานหลายพันปี โดยที่ทางภาครัฐยังขาดความเข้าใจภูมิปัญญาในเรื่องนี้ทั้งทางด้านกายภาพและหน้าที่ที่มี

ต่อการจัดการระบบนิเวศในช่วงระยะเวลา ๑๕ ปีที่ผ่านมาได้มีการศึกษาทางวิชาการจนเป็นที่ประจักษ์ว่า ป่าดอน

ปู่ตาและพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องเป็นภูมิปัญญาที่เกี่ยวกับการจัดการทรัพยากรชีวภาพและสิ่งแวดล้อมในชุมชน แต่

เนื่องจากพื้นที่ดอนปู่ตาอยู่ในความดูแลของหลายหน่วยงาน ได้แก่ กรมที่ดิน กรมป่าไม้ สำนักงานปฏิรูปที่ดินเพ่ือ

การเกษตร (สปก.) ซึ่งยังไม่มีเอกภาพในการบริหารจัดการข้อมูล ทำให้พื้นที่ดอนปู่ตายังไ ม่ปรากฏในระบบการ

บันทึกของทางราชการ นอกจากนี้การบริหารจัดการยังไม่ได้มีการนำเอาภูมิปัญญาท้องถิ่นเข้ามาร่วมในการจัดการ

เท่าที่ควร ดังนั้นข้อมูลเกี่ยวกับดอนปู่ตาในภาพรวมจึงไม่ปรากฏในเอกสารใด ข้อมูล ที่ปรากฏให้เห็นมีเป็นส่วน

น้อยและเป็นการนำเสนอในเชิงพรรณนาเท่านั้น ยังไม่มีการวิเคราะห์ส่วนที่เป็นภูมิปัญญาที่แท้จริง ปัจจัยที่สำคัญ

อีกประการหนึ่งคือการศึกษาเกี่ยวกับภูมิปัญญาส่วนใหญ่มีมุมมองเพียงด้านสังคมเพียงด้านเดียว ขาดมุมมองทาง

วิทยาศาสตร์ ทำให้เข้าใจภูมิปัญญาเป็นแบบขาดบูรณาการเนื่องจากบริบทของสังคมที่เปลี่ยนแปลงไปซึ่งใน

งานวิจัยนี้ พบว่าระบบแนวความคิดดั้งเดิมของชาวบ้านคือความเชื่อเรื่องวิญญาณ หรือผีต่างๆ มีผีฟ้า เจ้าปู่ เทวดา

อารักษ์ เป็นต้น และแนวความคิดใหม่ที่เข้ามาทีหลังคือศาสนาพราหมณ์ และพุทธศาสนา ดังนั้น หลักการดำเดิน

ชีว ิตมาพัฒนากลายเป็นวัฒนธรรม อารยธรรมอย่างมี คุณค่าทางสังคมไทยชาวอีสานจนถึงยุคปัจจ ุบัน 

พระพุทธศาสนาในฐานเป็นรากฐานทางวิทยาศาสตร์พอสรุปได้ว่า “ปัญหาของมนุษย์ในชีวิตและสังคมที่เป็นอยู่นี้



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2564 [202] Vol.7 No.3 September - December 2021 

 

ต้องการคำตอบที่ใช้การได้ทันที หรือคำแนะนาที่พร้อมจะปฏิบัติได้ทันที รอไม่ได้สถานการณ์แต่ละอย่างไม่อาจผัด

เพ้ียน จะได้คำตอบถูกหรือผิดเป็นอีกเรื่องแม้วิทยาศาสตร์จะมีความรู้และบอกวิธีการปฏิบัติในการแก้ปัญหาอย่างมี

ประสิทธิภาพ แต่ก็มีจุดอ่อนบกพร่องไม่เพียงพอ วิทยาศาสตร์เจริญเฉพาะวัตถุภายนอก ไม่ต่างอะไรกับศาสนา

โบราณ ทำให้มนุษย์ฝากชะตากรรมไว้กับการอ้อนวอน บวงสรวงเทพเจ้า ต่างมอบความสุขความทุกข์ไว้กับการดล

บันดาลจากภายนอก เหมือนหนึ่งฝากไว้กับวัตถุ แต่พระพุทธศาสนาสอนให้พ้นทุกข์ปรารถนาอยากให้พ้นทุกข์ 

จะต้องมีกระบวนการแก้ทุกข์ ว่า ทุกข์อยู่ที่ไหน แก้อย่างไร ก็ดำเนินตามวิธีแก้ทุกข์ โดยอาศัยปัญญาเรียนรู้กฎ

ธรรมชาติด้วยปัญญาซึ่ง จักรพรรณ วงศ์พรพวัณ  (2562) กล่าวในรายงานวิจัย เรื่อง“ปรัชญา ศิลปะ วัฒนธรรม 

ประเพณีและวิถีชีวิตของอาณาจักรล้านช้าง” พบว่า ความเชื่อเรื่องวิญญาณในโลกปัจจุบันนี้ยังมีปัญหาอยู่มากมาย

อยู่ในความสงสัยและความอยากรู้อยากเห็นของมนุษย์ ไม่ว่าจะเป็นปัญหาเกี่ยวกับชาตินี้ ชาติหน้ า นรก และ

สวรรค์ ซึ่งก็มีการแสวงหาคาตอบมาเป็นเวลานาน เพราะความเชื่อของมนุษย์ที่ว่าวิญญาณมีอยู่จริง เป็นความเชื่อ

เก่าแก่ที่สุด และเป็นความเชื่อที่เกิดขึ้นมาก่อนที่มนุษย์จะได้เอาความเชื่อในเรื่องนี้มาพัฒนามาเป็นรูปแบบทาง

ศาสนาและทางด้านจริยธรรมโดยสมบูรณ์ในเวลาต่อมา ยิ่งไปกว่านั้นความเชื่อที่ว่าวิญญาณเป็นอมตะ ก็เป็นความ

เชื่อของมนุษย์มาตั้งแต่โบราณในยุคเริ่มแรกของมนุษย์ ลัทธิวิญญาณนิยม (Animism) ส่วนมากถือว่าวิญญาณ จะ

ยังคงดำรงอยู่ภายหลังจากความตาย ในบางสังคมเชื่อว่า วิญญาณจะผ่านไปสู่โลกที่อุดมสมบูรณกว่า หรือเป็นโลกที่

สามารถเก็บเกี่ยวพืชผลไปได้ตลอดกาล ในขณะที่กลุ่มอื่นๆ เชื่อว่าวิญญาณจะยังคงอยู่บนโลกในฐานะผี (Ghost) 

และผีเหล่านี้มักจะดำรงอยู่อย่างมีเจตนาร้าย และยังมีระบบความเชื่ออ่ืนๆ ที่ผสมผสานความเชื่อทั้งสองแบบนี้เข้า

ไว้ด้วยกัน โดยเป็นความเชื่อที่ว่า วิญญาณของคนตายจะต้องเดินทางไปยังโลกของวิญญาณ แต่หากวิญญาณใด

พลัดหลงทางไป วิญญาณนั้นก็จะกลับกลายมาเป็นผีที่เร่รอนอยูบนโลกของมนุษย์นี่เอง ดังที่ พระวิศิษฏ์ สุมโน 

(2556)  ที่ได้ทำวิทยานิพนธ์เรื่อง “การศึกษาคุณค่าความเชื่อในพิธีกรรมการบูชาปู่ตาของชาวบ้านหนองแวงโสก

พระและชาวบ้านหนองแวงโคตร ตำบลหนองแวงโสกพระ อำเภอพล จังหวัดขอนแก่น”จึงสรุปได้ว่า ผีปู่ตาหรือ

ศาลปู่ตาของชาวอีสานถือกำหนดมาพร้อมๆกับการตั้งชุมชนหมู่บ้านของชาวอีสาน เมื่อเป็นเช่นนั้นจะสังเกตเห็นว่า

ชุมชนในอีสานจะตูบปู่ตาหรือบ้านหลังเล็กๆที่ถูกสร้างไว้ใกล้หมู่บ้าน ปกติแล้วจะเลือกสถานที่ที่มีความร่มเย็น เช่น

ป่าไม้ หรืออยู่ใกล้แหล่งน้ำของชุมชน ซึ่งเป็นสถานที่ที่ร่มเย็นและมีอากาศที่เย็นสบาย ที่นั้นก็จะก่อให้เกิดความอุดม

สมบูรณ์ ไม่เข้าไปแผ้วถางบุกรุก เชื่อกันว่า ผีปู ่ตาเป็นผีรักษาหมู่บ้านรักษาบ้านเมือง ที่คอยปกปักดูแลรักษา

หมู่บ้านให้อยู่เย็นเป็นสุข ชาวอีสานจึงเชื่อว่าผีปู่ตามีอิทธิฤทธิ์สามารถบันดาลให้เราได้ ถ้าท่านพอใจ ดังนั้น จึงมี

การบ๋า (การบน) ให้ได้ตามท่ีเราตั้งใจจึงจะมาเลี้ยง เช่นการเดินไกลไปต่างถิ่นขอให้เดินทางโดยปลอดภัย วัว ควาย

หรือสิ่งของที่หาย หรือมีการเจ็บป่วยเรื้อรัง ด้วยความเชื่อในอำนาจผีปู่ตาจึงมีการเลี้ยงปู่ตาหรือพิธีกรรมการบูชาปู่

ตาเป็นประจำ จึงเป็นเหตุผลสำคัญที่ทำให้มีประเพณีและพิธีกรรมต่างๆ เกิดข้ึนดังนั้นแนวคิดเรื่องผี พราหมณ์ และ



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2564 [203] Vol.7 No.3 September - December 2021 

 

พุทธศาสนา จึงยังคงมีอยู่คู่กับวิถีการดำเนินชีวิตของชาวบ้านและมีการสืบทอดจากรุ่นสู่รุ่นมาจนถึงปัจจุบัน จากวิถี

การดำเนินชีวิตของชาวบ้านหนองกุงศรี เป็นลักษณะของสังคมชนบทที่ยังคงพึ่งพาอาศัยธรรมชาติในการทำมาหา

เลี้ยงชีพ มีความเชื่อในสิ่งเหนือธรรมชาติ อำนาจความศักดิ์สิทธิ์ของเจ้าปู่ มีความสัมพันธ์กันแบบเครือญาติ เพราะ

โดยส่วนใหญ่เมื่อสืบรากเหง้าของแต่ละครอบครัวก็จะพบว่ามีบรรพบุรุษร่วมกัน ดังนั้น ชาวบ้านหนองกุงศรีจึงมี

ความรักใคร่ สามัคคีกัน ส่งผลให้มีความเข้มแข็งภายในชุมชน นอกจากนี้ชาวบ้านหนองกุงศรียังคงร่วมกันรักษา

วัฒนธรรม ประเพณี และพิธีกรรมอันดีงาม ของบรรพบุรุษให้คงอยู่มาจนทุกวันนี้ สิ่งที่ทำให้ชุมชนมีการพัฒนาตน

มาตามลำดับจนกลายเป็นความโดดเด่นและแสดงถึงความเป็นเอกลักษณ์ของตนเองออกมาได้ในทุกยุคทุกสมัยนั้น 

ก็เพราะว่าชาวบ้านมีระบบปรัชญาหรือแนวคิดของตนเองอยู่แล้ว กล่าวคือ ชาวบ้านหนองกุงศรีมีระบบปรัชญาหรือ

แนวคิดอันได้มาจากความเชื่อดั้งเดิมของตน นั่นคือการเชื่อเรื่องวิญญาณ หรือ ผี เช่น ผีฟ้า ผีแถน เป็นต้น ต่อมามี

ศาสนาเข้ามาเผยแผ่ชาวบ้านก็รับเอาคติหรือพิธีกรรมของศาสนาและปฏิบัติในชีวิตประจำวัน แต่ก็ยังไม่ทิ้งความ

เชื่อเดิมที่เกี่ยวกับเรื่องของผี กลับให้ให้ยอมรับอย่างดียิ่ง ฉะนั้นระบบแนวความคิดทางปรัชญาของชาวบ้านหนอง

กุงศรีได้สะท้อนออกมาทางศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณี และวิถีชีวิตของชาวบ้านเอง ซึ่งจะเห็นได้ว่า ชาวบ้านหนอง

กุงศรีมีการพัฒนาหรือสร้างผลงานทางด้านศิลปะที่โดดเด่นหลายอย่างด้วยกัน เช่น ในเรื่องของสถาปัตยกรรมมีการ

สร้างศาสนสถานหลายแห่งไม่ว่าจะเป็นอุโบสถ (สิม) เป็นต้น ถึงวัฒนธรรมที่ยิ่งใหญ่ของชาวบ้าน อันก่อให้เกิด

ประเพณีต่างๆ ตามมา เช่น ประเพณีฮีตสิบสองซึ่งประเพณีฮีตสิบสองนี้แม้ว่าจะให้ความสำคัญในพิธีกรรมทาง

พระพุทธศาสนาก็ตาม แต่บางประเพณี เช่น ประเพณีบุญซำฮะ ประเพณีบุญข้าว และประเพณีบุญข้าวประดับดิน 

เป็นต้น ก็ยังมีเรื่องของผีเข้ามาเกี่ยวข้องอยู่นั ่นเอง ดังนั้นการเกิดขึ้นของวัฒนธรรมและประเพณีดังที่ได้กล่าว

มาแล้วนี้ ได้กลายเป็นวิถีการดำเนินชีวิตของชาวบ้านหนองกุงศรีในที่สุด ซึ่งวิถีชีวิตบางอย่างได้มีการสืบทอดมา

จนถึงปัจจุบัน  
 

องค์ความรู้จากการวิจัย   
  คติความเชื่อของชาวบ้านหนองกุงศรีมีอยู่ในจิตใจว่า เจ้าปู่กุงศรีจะปกปักรักษาดูแลให้ลูกหลานชาวบ้าน 

ประชากรชุมชน ให้อยู่เย็นเป็นสุข ปราศจากสรรพเสนียดจัญไรในการดำเนินชีวิตประจำวัน คือความเชื่อว่าเจ้าปู่ 

สามารถรักษาโรคทางจิต และทางร่างกาย บางชนิดได้ นอกจากนี้ เจ้าปู่ ยังคอยกำจัดพวก ผีป่า หรือ ผีชั่วร้าย จาก

ถิ่นอื่นที่จะมาก่อกวนทำอันตรายต่างๆ ให้ชาวบ้านและประชาชนในชุมชนและยังคอยดูแลปศุสัตว์ ของชาวบ้าน

และประชาชนเช่น วัว ควาย ช้าง ม้า หมู หมา เป็ดไก่ ให้ปราศจากโรคห่า (ไข้หวัดนก) ได้ นอกจากนี้ เจ้าปู่ยังช่วย

ให้วัว ควาย ที่หายไปไม่กลับเข้าคอกให้กลับคืนสู่คอกตามปกติได้ เมื่อลูกหลานหรือคนในบ้านเจ็บไข้ได้ป่วย

กะทันหัน โดยไม่ทราบสาเหตุ ไปพบหมอโรงพยาบาลไหน ๆ อาการก็ไม่กระเตื้องขึ้น หมอแพทย์จะให้ยาและ



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2564 [204] Vol.7 No.3 September - December 2021 

 

แนะนำว่า ไม่เป็นอะไรมากมาย เอายาไปกิน พักผ่อนให้เพียงพอก็จะค่อยหายไปเอง แต่อาการเจ็บป่วยกลับทรุด

ลงๆ หมดทางแล้วจึงไป“บนบาน”กับเจ้าปู่ ดูเหมือนอาการจะกระเตื้องขึ้น เกิดมีความหวัง มีกำลังใจ และไม่ช้า ไม่

นานนัก ก็จะหายได้ ความเชื่อทำนองนี้ ยังมีอยู่ในจิตใจชาวบ้านตลอดมา ในด้านวิถีความเชื่อที่มีผลต่อการดำเนิน

ชีวิตของชาวบ้านในอำเภอหนองกุงศรี ความมีอยู่ของเจ้าปู่กุงศรีและความยิ่งใหญ่ของเจ้าปู่กุงศรีที่สามารถบันดาล

การเกิดผลสำเร็จ และการกระทำต่างๆ ที่มนุษย์กระทำเกิดจากแรงผลักดันจากธรรมชาติ ทำให้มนุษย์นั้นจะต้อง

จงรักภักดีต่อเจ้าปู่กุงศรีในการดำเนินชีวิต การกระทำทุกอย่างเพ่ือให้เจ้าปู่พอใจแล้วเกิดความเมตตาประทานในสิ่ง

ที่ปรารถนา ความเชื่อในเรื่องสภาวะของเจ้าปู่กุงศรีนั้นก็ได้มีการกล่าวถึงลักษณะสภาวะของเจ้าปู่ไว้ว่าได้เป็นเช่น

ดวงวิญญาณอันศักดิ์สิทธิ์เช่นเดียวกัน ซึ่งดวงวิญญาณของเจ้าปู่นั้นได้ทรงไว้ซึ่งพลังและอำนาจในการบงการสรรพ

สิ่งต่างๆ ทั้งในโลกแห่งสสารวัตถุและในโลกที่เป็นอสสารตามที่เจ้าปู่นั้นทรงปรารถนา และเมื่อมนุษย์ได้ถือกำเนิด

ขึ้นมาแล้วก็จะมีความสัมพันธ์ โดยเชื่อมโยงกันกับการดูแลความปลอดภัยของเจ้าปู่ และทราบว่า จิตมนุษย์เป็นสิ่ง

ที่จะต้องมีการฝึกฝนเพ่ือให้เกิดความแข็งแกร่งภายใน ทำให้เกิดการตัดสินใจที่ถูกต้องและสำคัญต้องคำนึงถึงหน้าที่

ที่สำคัญที่ตนเองรับผิดชอบอยู่อย่างเต็มที่ทำให้มนุษย์มีความเกรงกลัว มีความรับผิดชอบที่เกิดขึ้นภายในจิตใจ และ

รู้จักยับยังใจตัวเองเคารพในธรรมชาติ 

ข้อเสนอแนะ 
  1. ข้อเสนอแนะท่ัวไป 
  การทำวิจัยเกี่ยวกับเรื ่องการวิเคราะห์ความมีอยู่ของเจ้าปู่กุงศรี บ้านหนองกุงศรี อำเภอหนองกุงศรี 
จังหวัดกาฬสินธุ์นี้ ผู้วิจัยเห็นว่ามีความสำคัญ เพราะทำให้เห็นถึงแนวคิดและพัฒนาการเรื่องวิถีชีวิต ความเป็นอยู่
ของชาวบ้าน ก่อนที่พุทธศาสนาจะเข้ามาและเจริญรุ่งเรืองในถิ่นนี้ ทั้งยังเห็นวิธีการและแนวคิดในการประยุกต์
ความคิดความเชื่อเดิมเข้ากับความเชื่อใหม่ของพุทธปรัชญาได้อย่างกลมกลืนและยังคงความเชื่อนั้นไว้ด้วยกันจนถึง
ปัจจุบัน แต่การที่จะศึกษาปรัชญาพราหมณ์ให้เข้าใจอย่างแท้จริงนั้นต้องอาศัยเอกสารที่เป็นหนังสือซึ่งเอกสาร
เหล่านั้นยังมีน้อย จึงยากเสนอว่าผู้ที่เก่ียวข้องควรจัดหาเอกสารดังกล่าวมาไว้ให้เยอะกว่านี้ เพ่ือให้นิสิตหรือผู้สนใจ
สามารถจะค้นคว้าหาศึกษาได้ง่ายขึ้น เนื่องจากองค์ความรู้ในบริบทของเจ้าปู่กุงศรีนั้น หลายอย่างมีการสืบสานมา
จนถึงปัจจุบัน ดังนั้นหน่วยงานที่เกี่ยวข้องหรือผู้ทำการศึกษาควรเน้นถึงการอนุรักษ์เพื่อให้เป็นมรดกสืบต่อไป 
เพราะสิ่งที่เป็นภูมิปัญญาของชาวบ้านนั้น ล้วนสะท้อนให้เห็นถึงความเป็นชนชาติที่แสดงออกในรูปแบบของ
วัฒนธรรม ประเพณี ความเชื่อและวิถีชีวิตของคนรุ่นก่อน และได้กลายเป็นมรดกอันล้ำค่าทางวัฒนธรรมของคนใน
ยุคปัจจุบัน 
  2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
  1) ควรศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์ของเจ้าปู่กับวิถีชีวิตของชาวบ้าน 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2564 [205] Vol.7 No.3 September - December 2021 

 

  2) ควรศึกษาเปรียบเทียบความมีอยู่ของเจ้าปู่กุงศรีกับผีปู่ตาในสังคมอีสาน 
3) การวิเคราะห์คุณค่าความเชื่อของพิธีกรรมในการบวงสรวงผีปู่ตา 

 

เอกสารอ้างอิง 
จักรพรรณ วงศ์พรพวัณ. (2562).  ปรัชญา ศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณีและวิถีชีวิตของอาณาจักรล้านช้าง. รายงาน

การวิจัย. สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระวิศิษฏ์ สุมโน (แทบทาม). (2556).  การศึกษาคุณค่าความเชื่อในพิธีกรรมการบูชาปู่ตาของชาวบ้านหนองแวง

โสกพระและชาวบ้านหนองแวงโคตร ตำบลหนองแวงโสกพระ อำเภอพล จังหวัดขอนแก่น.  วิทยานิพนธ์
พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระอธิการคำผง ขนฺติโก (พรมชาติ). (2561).  ศึกษาประเพณีแซนผีปู่ตาของชาวบ้านโสน ตำบลโสน  อำเภอขุขันธ์ 
จังหวัดศรีสะเกษ. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย.  

สุขพัฒน์ อนนท์จารย์. (2556).  การศึกษาคติธรรม และประเพณีวิถีชีวิตของชาวบ้านแก้ง อำเภอภูเขียว จังหวัด
ชัยภูมิ. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

อาหมัดชารีย์ มูเก็ม. (2559).  ประเพณี พิธีกรรม ความเชื่อ ที่มีความสัมพันธ์ต่อวิถีชีวิตของชนกลุ่มชาติพันธุ์เขมร
บน พื้นที่บ้านจารย์ อำเภอสังขะ จังหวัดสุรินทร์. รายงานวิจัย. วิทยาลัย พัฒนศาสตร์ ป๋วย อึ๊งภากรณ์: 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

อุษา กลิ่นหอม (และคณะ). (2557).  มรดกภูมิปัญญาของดอนปู่ตา. รายงานวิจัย. สถาบันวิจัยวัฒนธรรมศาสตร์: 
กรมส่งเสริมวัฒนธรรม กระทรวงวัฒนธรรม. 

Chaanont Chaithongdee, ( 2 0 1 7 ) .  The Narrative and Concept on San Poo Ta (Shrine of The 
Ancestor) in Sisaket Province. Proceedings of 13th International Conference on Humanities 
& Social Sciences 2017, Faculty of Humanities and Social Sciences, Khon Kaen University, 
Thailand. (2nd-3rd November): 1794. 


