
วิเคราะห์ความสมัพันธ์หลักโยนิโสมนสิการกับโลกธรรม ๘ ในพระพทุธศาสนา  

AN ANALYSIS OF THE RELATIONSHIP BETWEEN THE YONISOMANASIKARA 
PRINCIPLE AND THE EIGHT WORLDLY DHARMAS IN BUDDHISM. * 

พระประเสริฐ  ปิยสีโล (รอดดียิ่ง)  

Phra Prasert Piyasilo (Roddiying) 

วัดตาลสุวรรณ จ.พิษณุโลก  

prxddiying@gmail.com 

 

********* 

บทคัดย่อ  
 

 บทความวิจัยนี้ เป็นการศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์หลักโยนิโสมนสิการกับโลกธรรม ๘ ใน
พระพุทธศาสนา ใช้แนวคิด และทฤษฎีหลักโยนิโสมนสิการ และหลักโลกธรรม ๘ ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
เป็นกรอบการวิจัย การศึกษาวิจัยในครั้งนี้เป็นการศึกษาวิจัยทางด้านเอกสาร โดยศึกษาข้อมูลเกี่ยวกับวิเคราะห์
ความสัมพันธ์หลักโยนิโสมนสิการกับโลกธรรม ๘ ในพระพุทธศาสนา โดยรวบรวมข้อมูลทางด้านเอกสารจาก
แหล่งข้อมูลต่าง ๆ  
 ผลการวิจัยพบว่า การศึกษาการคิดแบบโยนิโสมนสิการ คือ การคิดแบบสืบสาวเหตุปัจจัย การคิด
แบบรู้ทันคุณโทษและทางออก และการรับรู้การมีกัลยาณมิตร ที่มีต่อการให้อภัยผู้อ่ืน โยนิโสมนสิการ ถือว่า
เป็นกระบวนการพัฒนาทางปัญญาที่สูงสุดส าหรับผู้นับถือพระพุทธศาสนา ด้วยวิธีคิดแบบนี้ท าให้บุคคลเข้าใจ
สภาพของชีวิต สภาพของสังคม และสภาพของโลก สามารถจัดระเบียบชีวิตของตนเองจัดระบบของสังคมและ
สภาพแวดล้อมทั้งหลายได้อย่างถูกต้องสอดคล้องกับกฎธรรมชาติ หลักโลกธรรม ๘ ประการเกิดขึ้นมาสัมผัส
แล้ว หากคนเราวางใจให้เป็นกลาง ไม่หลงใหลไปตามอารมณ์ของโลกธรรม ชีวิตก็ย่อมจะมีแต่ความสุข จงใช้
สติปัญญาหมั่นพิจารณาอยู่เนือง ๆ ว่า สิ่งใดมีเกิดข้ึน ก็ต้องมีเสื่อมไปเป็นของธรรมดา เราเกิดมาเป็นมนุษย์ ทุก
คนจะต้องตกอยู่ในโลกธรรม ๘ กันถ้วนหน้า จะได้ไม่ต้องเศร้าโศกเสียใจเป็นทุกข์ สามารถด ารงชีวิตอยู่ในโลกนี้
อย่างเป็นสุข 

ความรู้จากงานวิจัยนี้ หากน าหลักธรรมทั้งสองประการมาประยุกต์ใช้ด้วยกันทั้ง โยโสมนสิการและโลก
ธรรม ๘ ท าให้มนุษย์เข้าใจการใช้ชีวิตในสังคมปัจจุบันได้ดียิ่งขึ้น หากมนุษย์เข้าใจสัจธรรมของชีวิตแล้วนั้น 
สามารถท าให้ด ารงชีวิตร่วมกันในสังคมได้อย่างเป็นปกติสุข  
ค าส าคัญ:  โยนิโสมนสิการ, และหลักโลกธรรม ๘, ความสัมพันธ์ 

                                                           
* ได้รับบทความ: 20  เมษายน 2567;   แก้ไขบทความ: 18 พฤษภาคม 2567;   ตอบรับตีพิมพ์: 30 มิถุนายน 2567 

 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 เมษายน-มิถุนายน 2567าคม – เม [219] 2022 Vol.10  No.2   April-June   2024- 
 

Abstract  

 This research article It is a study and analysis of the relationship between the 

principles of Yonisomanasikra and the 8 worldly principles in Buddhism, using the concepts 

and theories of the principles of Yonisomanasikra. and the 8 worldly principles in the Buddhist 

scriptures It is a research framework. This research study is a document research study. By 

studying information about analyzing the relationship between the principles of 

Yonisomanasikra and the 8 worldly principles in Buddhism. By collecting document 

information from various sources, the research results found that. 

The research results found that, The study of yonisomanasikra thinking is thinking 

by investigating causes and factors. Thinking in a way that recognizes benefits and solutions. 

and the perception of having friends towards forgiving others Yonisomanasikra It is considered 

the highest intellectual development process for Buddhist adherents. With this way of thinking, 

people understand the conditions of life, the conditions of society, and the conditions of the 

world. Able to organize one's own life, organize society and all environments correctly in 

accordance with natural laws, the 8 worldly principles have come into contact. If people trust 

to be neutral Do not be fascinated by the emotions of the natural world. Life will always be 

happy. Use your intellect to consider frequently what has happened. It must have deteriorated 

into normal things. We were born as human beings. Everyone must fall into the 8 worldly 

principles, so that there will be no need for sorrow and suffering. able to live happily in this 

world. 

 Knowledge from this research If both principles are applied together Yosomanasikra 

and the Eight Worlds of Dhamma allow humans to better understand living in today's society. 

If humans understand the truth of life then able to live together in society normally and 

happily. 

Keywords: Yonisomanasikra, The 8 worldly principles, Relationships 

 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 เมษายน-มิถุนายน 2567าคม – เม [220] 2022 Vol.10  No.2   April-June   2024- 
 

บทน า  
 ปัจจุบันการคิดเป็นธรรมชาติของมนุษย์ที่ส าคัญที่สุดที่จะมีผลและรากฐานของการเปลี่ยนแปลงใน

ชีวิต แต่ละบุคคลในการด าเนินงาน ของสังคม ถ้าคนแต่ละคนคิดดี คิดถูกต้อง คิดเหมาะสม การด าเนินชีวิต

ของคน และความเป็นไปของสังคม ก็จะด าเนินไปอย่างมีคุณค่าสูง การคิดจึงเป็นเรื่องส าคัญของมนุษย์ การคิด

เป็นสิ่งจ าเป็นส าหรับการด ารงชีวิตในสังคมที่ซับซ้อน สังคมจะก้าวหน้าต่อไปได้ก็เมื่อบุคคลในสังคมมีความคิด 

รู้จักคิดป้องกัน หรือคิดแก้ปัญหาในชีวิตประจ าวัน และพัฒนาปรับปรุงภาวะต่าง ๆ ให้ดีขึ้น บุคคลที่เกี่ยวข้อง

กับเด็ก จึงต้องช่วยพัฒนาความสามารถ ในการคิดให้แก่เด็กอย่างสม่ าเสมอ เพ่ือให้เป็นคนที่มีความคิดกว้างไกล 

สามารถด ารงชีวิตในสังคมได้อย่างราบรื่น คนต้องคิดเป็น คนที่ไม่ชอบคิด หรือคิดไม่เป็นย่อมตกเป็นเหยื่อของ

คนช่างคิด คนตอ้งอาศัยความคิดเป็นสิ่งน าไปสู่การด าเนินชีวิต การด าเนินงาน ที่มีประสิทธิภาพและสัมฤทธิ์ผล 

การคิดเป็นกระบวนการทางจิตใจมีความส าคัญต่อการเรียนรู้ แม้ว่าทุกคนจะมีความคิดแต่ก็มองไม่เห็นได้

โดยตรง ต้องอาศัยการสังเกต พฤติกรรม การแสดงออกและการกระท า การคิดเป็นกระบวนการของจิตใจหรือ

กระบวนการทางสมอง ซึ่งมีความส าคัญต่อการเรียนรู้ การคิดไม่มีขอบเขตจ ากัด กระบวนการคิด ของมนุษย์

เป็นกระบวนการที่มีขั้นตอนที่เริ่มจากสิ่งเร้ามา กระตุ้นท าให้จิตใส่ใจ กับสิ่งเร้า และสมองน าข้อมูล หรือความรู้

ที่มีอยู่มา ประมวล เพ่ือให้ได้ผลของการคิดออกมา 

 ในทางพุทธศาสนา การบริหารจิตและการเจริญปัญญา เป็นการบ ารุงเลี้ยงจิตใจให้แข็งแรง 

เช่นเดียวกับการให้อาหารแก่ร่างกาย จิตใจที่ได้รับการฝึกสมาธิจะบริสุทธิ์สะอาด มีคุณธรรม มีความเข้มแข็ง มี

ความผ่อนคลาย สงบสุข พร้อมแก่การพัฒนาทางด้านปัญญา ผ่านการอ่าน การฟัง หรือการคิดไตร่ตรองอย่างถี่

ถ้วนจนเกิดความรู้ การบริหารจิตเจริญปัญญาในศาสนาพุทธมีอยู่ในหลัก “โยนิโสมนสิการ” และในทางธรรมะ

ที่มีอยู่ประจ าโลก เรียกว่า “โลกธรรม มี ๘ ประการ” คือ มีลาภ ก็เสื่อมลาภ มียศ เสื่อมยศ มีนินทา มีสรรเสริญ 

มีสุข แล้วก็มีทุกข์ ธรรมะ ๘ ข้อนี้เป็นของประจ าโลก จะชอบหรือไม่ชอบ สิ่งเหล่านี้ก็ไม่เคยหายไปไหน อยู่

ประจ าโลกอยู่อย่างนี้ โลกธรรมเหล่านี้ ย่อมเกิดขึ้นทั้งแก่ปุถุชนผู้มิได้เรียนรู้ ย่อมไม่รู้เห็นเข้าใจตามความเป็น

จริง ลุ่มหลง ยินดียินร้าย ปล่อยให้โลกธรรมเข้าครอบง าย่ ายีจิตใจ เรื่อยไปไม่พ้นจากทุกข์  ส่วนอริยสาวกผู้ได้

เรียนรู้ พิจารณาเห็นตามเป็นจริง ว่า สิ่งเหล่านี้อย่างใดก็ตามที่เกิดขึ้นแก่ตน ล้วนไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความ

แปรปรวนไปเป็นธรรมดา ไม่หลงใหลมัวเมาเคลิ้มไปตามอิฏฐารมณ์ ไม่ขุ่นมัวหม่นหมองไปกับมัน 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 เมษายน-มิถุนายน 2567าคม – เม [221] 2022 Vol.10  No.2   April-June   2024- 
 

 ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงท าการศึกษาจากต าราหรือเอกสารต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในสังคมปัจจุบัน เกี่ยวกับใช้

หลักโยนิโสมนสิการ และหลักโลกธรรม ๘ ที่ทุกวันนี้สังคมปัจจุบัน สมควรน ามาเป็นแนวทางในการด ารงชีวิต

ให้สามารถอยู่ในยุคปัจจุบันได้  
  

วัตถุประสงค์การวิจัย  

 ๑. เพ่ือศึกษา หลักโยนิโสมนสิการ ในพระพุทธศาสนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนา  

 ๒. เพ่ือวิเคราะห์ความสัมพันธ์หลักโยนิโสมนสิการกับโลกธรรม ๘ ในพระพุทธศาสนา 

การทบทวนวรรณกรรม  
 

  การวิจัย เรื่องการวิเคราะห์ความสัมพันธ์หลักโยนิโสมนสิการกับโลกธรรม ๘ ในพระพุทธศาสนา 

ในครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ศึกษาแนวคิด ทฤษฎี ค้นคว้าเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง มาประกอบการวิจัย โดยใช้ 

โยนิโสมนสิการ ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา และโลกธรรม ๘ ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ดังนี้ 

 หลักโยนิโสมนสิการ ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา  

         ความหมายตามคัมภีร์พระไตรปิฎก ให้ความหมายเดียวกับโยนิโสมนสิการปรากฏอยู่หลาย

ความหมาย เช่น พิจารณาโดยแยบคาย มนสิการโดยแยบคาย มนสิการเป็นอุบายวิธี ใส่ใจ ใคร่ครวญไตร่ตรอง 

ค านึงถึง   

 โยนิโสมนสิการ หมายถึง การคิดของบุคคลที่ต้องมีสติปัญญาเป็นตัวก ากับ ซึ่งท าให้ บุคคลสามารถ 

คิด วิเคราะห์เป็น ได้อย่างถูกวิธี มีระบบระเบียบ จากเหตุสู่ผล เชื่อมโยงกันภายใต้พ้ืนฐานของคุณธรรมที่จะ

น าไปสู่การปฏิบัติ รวมถึงการ แก้ปัญหาได้อย่างเหมาะสม หรือ เรียกว่า ว่าการคิดแบบมีเหตุผลจนท าให้เกิด

ปัญญา (พระครูวิจิตรศาสนการและคณะ, ๒๐๒๐) 

 โยนิโสมนสิการ หมายถึง การท าในใจให้ดีละเอียดถี่ถ้วน กล่าวคือ การพิจารณาอย่างรอบคอบถี่

ถ้วน ทางพุทธศาสนาถือว่ามีคุณค่าเท่ากับความไม่ประมาทหรือ "อัปมาท" ซึ่งเป็นแหล่งรวมแห่งธรรมฝ่ายดี

หรือ "กุศลธรรม" ทั้งปวง 

 หลักโยนิโสมนสิการ ตามคัมภีร์อรรถกถาและปกรณวิเสส 

 โยนิโสมนสิการ หมายถึง การพิจารณาใส่ใจโดยหลักการหรือแนวทางที่ถูกต้องกล่าวคือ การ

ก าหนดในใจโดยความเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา อสุภะ  หรือหมายถึง การพิจารณาใส่ใจโดยหลักการที่

สอดคล้องกับการตรัสรู้ อริยสัจ ๔ ได้แก่ มโนทวาริกชวนจิต หรือ อาวัชชนจิตที่เป็นตัวเปลี่ยนจากภวังค์มาเป็น



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 เมษายน-มิถุนายน 2567าคม – เม [222] 2022 Vol.10  No.2   April-June   2024- 
 

วิถี การพิจารณาใส่ใจตั้งแต่เมื่อตากระทบกับรูป หูกระทบกับเสียง เป็นต้น โดยใส่ใจหรือก าหนดรู้ว่า นี้คือ ทุกข์ 

สมุทัย นิโรธ มรรค หรือหมายถึง ความใส่ใจโดยแยบคายในการฟัง โดยองค์ธรรม คือปัญจทวาราวัชชนจิตมี

ลักษณะใคร่ครวญอารมณ์ทางทวาร ๕   

 การเรียนรู้ตามหลักโยนิโสมนสิการเป็นกระบวนการคิด การกระท าไว้ในใจโดยอันแยบคาย มีการ

ใช้สติพิจารณาไตร่ตรองโดยละเอียดรอบด้าน ประกอบด้วยเหตุและผลอันสมบูรณ์ที่สุด ซึ่งกระบวนการคิด

เช่นนี้เป็นแนวทางหนึ่งในการพัฒนาผู้เรียนให้มีความสามารถในการคิดอย่างเป็นระบบ ระเบียบ ตรงตามสภาพ

ความเป็นจริง ตามเหตุตามปัจจัย และสามารถจ าแนกแยกแยะออกมาอธิบายให้เห็นได้อย่างชัดเจนซึ่ง พระ

พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต, ๒๕๔๙) ได้อธิบายการคิดตามหลักโยนิโสมนสิการไว้ ๑๐ วิธี ได้แก่ ๑) การคิด

แบบสืบสาวเหตุปัจจัย ๒) การคิดแบบแยกแยะองค์ประกอบ ๓) การคิดแบบรู้เท่าทันธรรมดา ๔) การคิดแบบ

แก้ปัญหา ๕) การคิดแบบอรรถธรรม-สัมพันธ์ ๖) การคิดแบบคุณโทษและทางออก ๗) การคิดแบบรู้คุณค่าแท้ 

คุณค่าเทียม ๘) การคิดแบบอุบายปลุกเร้าคุณธรรม ๙) การคิดแบบเป็นอยู่ในขณะปัจจุบัน ๑๐) การคิดแบบ

วิภัชชวาท ซึ่งลักษณะการคิดดังกล่าว มีความเชื่อมโยงอาศัยและสัมพันธ์กัน เมื่อต้องเจอกับเหตุการณ์ต่าง ๆ 

การแก้ปัญหา จึงต้องมีการบูรณาการวิธีการคิดมาผสมผสานกัน เพ่ือค้นหาทางออก หรือแนวทางปฏิบัติที่ โลก

มีความรู้ความก้าวหน้าทางวิทยาการต่าง ๆ และความรู้เกิดขึ้นมาใหม่อยู่ตลอดเวลาดังนั้นเด็กและเยาวชน

จ าเป็นต้องพัฒนา ทักษะต่าง ๆ เพ่ือให้ทันต่อการเปลี่ยนแปลง จะต้องเรียนรู้ปรับตัวตลอดชีวิต เพ่ือที่จะ

สามารถด ารงชีวิตอยู่ในสังคม อย่างมีความสุข กระบวนการคิดและเรียนรู้ของเด็กและเยาวชนในยุคศตวรรษท่ี 

๒๑ ต้องเป็นผู้สร้างมากกว่าผู้เสพ หรือเป็นผู้ให้มากกว่าผู้รับ เด็กและเยาวชนต้องมีทักษะในการเรียนรู้ ซึ่งการ

เรียนรู้วิชาการอย่างเดียวไม่เพียงพอ ต้องเกิดทักษะนอกจากอ่านออก เขียนได้ คิดค านวณเป็นแล้ว จะต้องเป็น

ผู้ที่มีทักษะด้านการสร้างสรรค์ คิดอย่าง เป็นระบบ คิดวิเคราะห์ คิดอย่างมีวิจารณญาณ เข้าใจในการ

เปลี่ยนแปลงของโลก มีทักษะในการใช้เทคโนโลยี การ สื่อสาร รู้เท่าทัน มีภาวะผู้น ามีทักษะการใช้ชีวิตและการ

ประกอบอาชีพท างานร่วมกับผู้อ่ืนได้ เข้าใจบริบททางสังคม  

 สรุปว่า  โยนิโสมนสิการ คือ การกระท าในใจโดยแยบคาย การคิดพิจารณาอย่างละเอียด ถี่ถ้วน

และลึกซึ้ง หรือการคิดที่ถูกวิธี มีระเบียบและสร้างสรรค์ โดยเป็นการคิดที่ประกอบด้วยสติปัญญาเป็นตัวก ากับ 

ซึ่งท าให้สามารถคิดเป็น วิเคราะห์เป็น โดยคิด และวิเคราะห์ได้อย่างถูกวิธี มีระบบ ระเบียบ ต่อเนื่องกัน คิด

จากเหตุไปหาผล เชื่อมโยงกันภายใต้พ้ืนฐานของคุณธรรมที่จะน าไปสู่การปฏิบัติ และการแก้ปัญหาได้อย่าง

เหมาะสมซึ่งจะก่อให้เกิดประโยชน์ และคิดสร้างสรรค์ในสิ่งที่ด ี 
 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 เมษายน-มิถุนายน 2567าคม – เม [223] 2022 Vol.10  No.2   April-June   2024- 
 

หลักโลกธรรม ๘ ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

 โลกธรรม ๘ หมายถึง ธรรมดาของโลก เรื่องของโลก ธรรมชาติของโลกที่ครอบง าสัตว์โลกและ

สัตว์โลกต้องเป็นไปตามธรรมดานี้ ๘ ประการอันประกอบด้วย  

โลกธรรมฝ่าย อิฏฐารมณ์ คือ พอใจของมนุษย์ เป็นที่รักเป็นที่ปรารถนา  

๑. ลาภ หมายความว่า ได้ผลประโยชน์ ได้มาซึ่งทรัพย์ 

๒. ยศ หมายความว่า ได้รับฐานันดรสูงขึ้น ได้อ านาจเป็นใหญ่เป็นโต 

๓. สรรเสริญ คือ ได้ยิน ได้ฟัง ค าสรรเสริญค าชมเชย ค ายกยอ เป็นที่น่าพอใจ 

๔. สุข คือ ได้ความสบายกาย สบายใจ ความเบิกบาน บันเทิงใจเริงใจ 

โลกธรรมฝ่าย อนิฏฐารมณ์ คือ ความไม่พอใจของมนุษย์ ไม่เป็นที่ปรารถนา 

๑.  เสื่อมลาภ หมายความว่า เสียลาภไป ไม่อาจด ารงอยู่ได้ 

๒.  เสื่อมยศ หมายถึง ถูกลดอ านาจความเป็นใหญ่ 

๓.  นินทาว่าร้าย หมายถึง ถูกต าหนิติเตียนว่าไม่ดี ถูกติฉินนินทา หรือถูกกล่าวร้ายให้เสียหาย 

๔.  ทุกข ์คือ ได้รับความทุกขเวทนา ทรมานกาย ทรมานใจ  
 

 หลักโลกธรรม 8 ได้แก่ ลาภ เสื่อมลาภ ยศ เสื่อมยศ สรรเสริญ นินทา สุขและทุกข์ ซึ่งหลักความ

จริงบนโลกทั้งแปดประการนี้ ไม่ว่าจะเป็นบุคคล ผู้ร่ ารวยหรือยากจน มีลักษณะรูปพรรณเช่นไร ก็ต้ องพบเจอ

ด้วยกันทุกคน ทั้งสิ้น โลกธรรม ๘ แบ่งได้เป็นฝ่ายดีและฝ่ายไม่ดีไม่มีมนุษย์คนใดในโลกจะพบเจอกับด้านใด

ด้านหนึ่งเพียงด้านเดียวไปได้ตลอดเวลา หลักธรรมส าคัญที่ควรน ามาประยุกต์ใช้กับโลกธรรม ๘ คือ พระไตร

ลักษณ์ กฎเกณฑ์ที่เป็นสามัญลักษณะ ๓ ประการ ของสรรพสิ่งบนโลกใบนี้ที่เป็นความจริงเสมอ ได้แก่ อนิจจัง 

ความไม่เที่ยง ทุกขัง ความเป็นทุกข์และอนัตตา ความไม่ใช่ตัวตน เมื่อมองเห็นสรรพสิ่งเป็นไปตาม กฎแห่ง

สามัญลักษณะอย่างรู้เท่าทันแล้ว ยามที่จะต้องพบเจอกับอารมณ์ที่น่าพอใจ และไม่น่าพอใจนั้น จ าเป็นจะต้อง

ใช้ขันติธรรม ความอดทน ควบคู่ไปด้วยเสมอ เมื่อมนุษย์มีความอดทน มองสิ่งที่เกิดขึ้นเป็นความจริง เป็นเรื่อง

ธรรมดา ย่อมสามารถ ผ่านพ้นสภาพเหตุการณ์ต่าง ๆ ที่เข้ามาในชีวิตได้เป็นอย่างดี ยามใดที่ประสบกับสิ่งที่ไม่

พอใจ     ให้ใช้ ความอดทน ข่มใจ ย่อมผ่านพ้นสิ่งเหล่านั้นไปได้ด้วยดี หรือหากต้อบพบเจอเรื่องราวดี จงมอง

ให้เห็นตามสภาพความเป็นจริง ว่า ความดีเหล่านั้นย่อมเปลี่ยนแปลงไป มนุษย์ย่อมน าพาให้ชีวิตผ่านพ้นไปได้

ด้วยดีเสมอ (พระครูกาญจนธรรมาภรณ์และคณะ, ๒๕๖๖) สอดคล้องกับงานวิจัยของพระสุนทรา วรสาโร 

จันทร์โต, (๒๕๖๒) ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง  โยนิโสมนสิการของผู้บริหารโรงเรียนพระปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษา 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 เมษายน-มิถุนายน 2567าคม – เม [224] 2022 Vol.10  No.2   April-June   2024- 
 

ผลการวิจัยพบว่า ๑. โยนิโสมนสิการของผู้บริหารโรงเรียนพระปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษา ประกอบด้วย ๘ 

องค์ประกอบ คือ ๑) ผู้บริหารคิดแบบมีเหตุผล ๒) ผู้บริหารคิดแบบมีกระบวนการ ๓) ผู้บริหารคิดแบบ 

รอบคอบ ๔) ผู้บริหารคิดแบบมีส่วนร่วม ๕) ผู้บริหารคิดแบบแก้ไขปัญหา ๖) ผู้บริหารคิดแบบมี วิจารณญาณ 

๗) ผู้บริหารคิดแบบมีเป้าหมาย ๘) ผู้บริหารคิดตามความเป็นจริง ๒. ผลการยืนยันองค์ประกอบโยนิโสมนสิการ

ของผู้บริหารโรงเรียนพระปริยัติธรรม แผนก สามัญศึกษา ทั้ง ๘ องค์ประกอบ ได้รับการยืนยันจากผู้เชี่ยวชาญ

และผู้ทรงคุณวุฒิว่าถูกต้อง เหมาะสม เป็นไปได้ และน าไปใช้ประโยชน์ได้  
 

สรุปโลกธรรม ๘ 

 ทุกสิ่งทุกอย่างในโลกนี้ ไม่มีอะไรเที่ยง ไม่มีอะไรแน่นอน ไม่มีอะไรเป็นตัวของเราเอง ไม่มีใครใน

โลกนี้จะพบแต่ความสมหวังตลอดชีวิต จะต้องพบกับค าว่าผิดหวังบ้าง ผู้มีปัญญาได้รับการศึกษาอบรมมาอย่าง

ดีแล้ว พึงท าใจเอาไว้กลางๆ ว่า มีคนนินทา ก็ต้องมีคนสรรเสริญ มีสุขก็ต้องมีทุกข์ มีลาภย่อมเสื่อมลาภ มียศก็

ย่อมเสื่อมยศ หากเราหวังอะไรเกินเหตุ เมื่อเวลาเราผิดหวัง ไม่สมหวัง ให้ท าใจไว้ว่านั่นคือโลกธรรมทั้ง ๘ คือ มี

ได้ก็ต้องเสื่อมได้ เป็นของธรรมดาในโลกนี้ ไม่ว่าสัตว์หรือบุคคลใด ก็ย่อมหนีสิ่งเหล่านี้ไปไม่พ้น เมื่อเกิดมาเป็น

มนุษย์ ก็ย่อมหนีสิ่งเหล่านี้ไปไม่พ้นอย่างแน่นอน เพราะเม่ือไม่สมปรารถนาที่ตัวเองคิดไว้ จะได้ไม่ต้องมานั่งเสีย

อกเสียใจ ร าพึงร าพันกับตัวเองถึงความไม่สมหวัง จะได้ไม่ต้องเป็นทุกข์มาก  

วิธีด าเนินการวิจัย  

  งานวิจัยนี้เป็นการศึกษาวิจัยทางด้านเอกสาร (Documentary Research) โดยศึกษาข้อมูล

เกี่ยวกับวิเคราะห์ความสัมพันธ์หลักโยนิโสมนสิการกับโลกธรรม ๘ ในพระพุทธศาสนา โดยรวบรวมข้อมูล

ทางด้านเอกสารจากแหล่งข้อมูลต่าง ๆ ศึกษาเอกสารชั้นปฐมภูมิจากพระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับหาจุฬาเปฏก  

๒๕๐๐ และภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ๒๕๓๙ อรรถกถา ฎีกาปกรณวิเสส และคัมภีร์ที่

เกี่ยวข้อง และชั้นทุติยภูมิจากเอกสาร หนังสือ ต าราวิชาการทางพระพุทธศาสนารายงานการวิจัย และบทความ

ที่เก่ียวข้องกับ การวิเคราะห์ความสัมพันธ์ของหลักโยนิโสมนสิการกับโลกธรรม ๘ ในพระพุทธศาสนา 

ผลการวิจัย  

 ๑. ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ ๑ ศึกษาหลักโยนิโสมนสิการ ในพระพุทธศาสนาในคัมภีร์

พระพุทธศาสนาพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่ชาวไทยส่วนใหญ่นับถือ ประชากรส่วนใหญ่ของประเทศร้อยละ 

๙๕ นับถือพระพุทธศาสนาที่สืบต่อมาจากบรรพบุรุษ พระพุทธศาสนาเป็นรากฐานส าคัญของวัฒนธรรมไทย 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 เมษายน-มิถุนายน 2567าคม – เม [225] 2022 Vol.10  No.2   April-June   2024- 
 

เนื่องจากชาวไทยนับถือพระพุทธศาสนามาช้านาน จนหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาได้หล่อหลอมซึมซับลงใน

วิถีไทย กลายเป็นรากฐานวิถีชีวิตของคนไทยในทุกด้าน  พระพุทธศาสนาเป็นศูนย์รวมจิตใจของสังคมไทย 

พระสงฆ์เป็นผู้น าทางจิตใจของประชาชน เป็นศูนย์กลางของความเคารพศรัทธาของพุทธศาสนิกชน เพ่ือให้คน

ไทยประพฤติปฏิบัติตนอยู่ในศีลธรรมอันดีงาม พระพุทธศาสนาเป็นหลักในการพัฒนาในการพัฒนาชาติไทย 

หลักธรรมทางพระพุทธศาสนามุ่งเน้นการพัฒนาคนให้เป็นบุคคลที่มีคุณภาพทั้งด้านสุขภาพกาย  สุขภาพจิต ใช้

คุณธรรมและสติปัญญาในการด าเนินชีวิตเพ่ือพัฒนาตนเองและร่วมมือร่วมใจกันพัฒนาชุมชน  พัฒนาสังคม  

และพัฒนาชาติบ้านเมืองให้เจริญรุ่งเรือง ผู้วิจัยท าการศึกษาจากต าราหรือเอกสารต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในสังคม

ปัจจุบัน เกี่ยวกับใช้หลักโยนิโสมนสิการ และหลักโลกธรรม ๘ ที่ทุกวันนี้สังคมปัจจุบัน สมควรน ามาเป็น

แนวทางในการด ารงชีวิตให้สามารถอยู่ในยุคปัจจุบันได้ 

 ๒. ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ ๒ วิเคราะห์ความสัมพันธ์หลักโยนิโสมนสิการกับโลกธรรม ๘ 

ในพระพุทธศาสนา เป็นประโยชน์สามารถน าไปใช้ในการท างาน และพัฒนาคุณภาพจิต คุณภาพชีวิตให้เจริญ

ยิ่งขึ้น  โยนิโสมนสิการเป็นหลักธรรมภาคปฏิบัติที่ก่อให้เกิดประโยชน์ในการด าชีวิตประจ าวัน เพ่ือประโยชน์สุข

แก่ตัวเราเองและเป็นการฝึกอบรมตนอย่างมีสติ รู้จักคิดอย่างถูกวิธี คิดอย่างมีระบบ คิดวิเคราะห์ คิดตามเหตุ

และผล และคิดแบบกุศล ท าให้เรารู้จักเลือกรับรู้อารมณ์ต่าง ๆ ที่มากระทบจากภายนอก และคิดใคร่ครวญ

พิจารณาอารมณ์นั้น ๆ โยนิโสมนสิการไม่ใช่ตัวปัญญา แต่เป็นปัจจัยที่ท าให้เกิดปัญญาเกิดสัมมาทิฏฐิที่สามารถ

ก าจัดอวิชชา และสกัดหรือบรรเทาตัณหาได้ วิธีคิดแบบโยนิโสมนสิการ เป็นวิธีคิดท่ีมีประโยชน์สามารถน ามาใช้

ในชีวิตประจ าวัน และน าไปประยุกต์ใช้ในการจัดการเรียนรู้ให้กับผู้เรียนคิดแบบสืบสาวเหตุปัจจัย คิดแบบ

แยกแยะองค์ประกอบ คิดอย่างถูกวิธีคิดมีระบบและคิดเป็นกุศล เพ่ือพัฒนาตนเองและผู้เรียนให้รู้จัก “คิดเป็น 

ก็เป็นสุข” อีกประการหลักแล้วโยนิโสมนสิการก็คือหลักการส าคัญของการเจริญวิปัสสนา คือการมีสติเฝ้า

สังเกตสภาวะที่ปรากฏตามความเป็นจริงในขณะที่เป็นปัจจุบันนั้นของรูปนาม หรือร่างกายและจิตใจ เพ่ือให้

เห็นความเป็นไปของรูปนาม หรือร่างกายและจิตใจ โดยเป้าหมายขั้นสูงสุดก็เพ่ือให้เห็น หรือให้รู้ธรรมชาติที่

แท้จริงของรูปนาม หรือร่างกายและจิตใจ คือความที่ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ แปรปรวนไปตลอดเวลา ไม่อยู่ในอ านาจ 

ไม่เป็นไปตามความปรารถนาของใคร ยึดมั่นถือมั่นไม่ได้ ถ้าขืนไปยึดก็มีแต่ทุกข์ที่จะตามมา เมื่อเห็นความเป็น

จริงมากขึ้น และชัดเจนขึ้นเรื่อย ๆ แล้ว ความยึดมั่นถือมั่นที่มีอยู่ก็จะลดน้อยถอยลงไปตามล าดับ จนถึงขั้น

ท าลายกิเลสได้ในที่สุด  การพิจารณาโดยแยบคายก็จะตามมา ท าให้เห็นธรรมชาติที่แท้จริงของรูปนาม หรือ

ร่างกายและจิตใจ นอกจากจะเห็นสภาวะที่แท้จริงในแต่ละขณะแล้ว ยังสามารถเห็นความสัมพันธ์ของสภาวะ



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 เมษายน-มิถุนายน 2567าคม – เม [226] 2022 Vol.10  No.2   April-June   2024- 
 

อันนั้นกับเหตุปัจจัยที่ท าให้สภาวะอันนั้นเกิดขึ้นอีกด้วย ยิ่งสังเกตมากขึ้นเท่าใด ปัญญา ความรู้แจ้งในธรรมชาติ

ที่แท้จริงของรูปนาม หรือร่างกายและจิตใจก็จะมากขึ้นเท่านั้น ถ้าเป็นการดูแบบไม่มีสติ ไม่มีปัญญา ไม่มีโยนิโส

มนสิการประกอบ ก็จะเป็นเหมือนการเข้าหูซ้ายทะลุหูขวา ผ่านมาแล้วก็ผ่านไป ไม่ได้ประโยชน์อะไรขึ้นมาเลย 

ทุกสิ่งทุกอย่างในโลกนี้ ไม่มีอะไรเที่ยง ไม่มีอะไรแน่นอน ไม่มีอะไรเป็นตัวของเราเอง ไม่มีใครในโลกนี้จะพบแต่

ความสมหวังตลอดชีวิต จะต้องพบกับค าว่าผิดหวังบ้าง ผู้มีปัญญาได้รับการศึกษาอบรมมาอย่างดีแล้ว พึงท าใจ

เอาไว้กลางๆ ว่า มีคนนินทา ก็ต้องมีคนสรรเสริญ มีสุขก็ต้องมีทุกข์ มีลาภย่อมเสื่อมลาภ มียศก็ย่อมเสื่อมยศ 

หากเราหวังอะไรเกินเหตุ เมื่อเวลาเราผิดหวัง ไม่สมหวัง ให้ท าใจไว้ว่านั่นคือโลกธรรมทั้ง ๘ คือ มีได้ก็ต้องเสื่อม

ได้ เป็นของธรรมดาในโลกนี้ ไม่ว่าสัตว์หรือบุคคลใด ก็ย่อมหนีสิ่งเหล่านี้ไปไม่พ้น เมื่อเกิดมาเป็นมนุษย์ ก็ย่อม

หนีสิ่งเหล่านี้ไปไม่พ้นอย่างแน่นอน เพราะเมื่อไม่สมปรารถนาที่ตัวเองคิดไว้ จะได้ไม่ต้องมานั่งเสี ยอกเสียใจ 

ร าพึงร าพันกับตัวเองถึงความไม่สมหวัง จะได้ไม่ต้องเป็นทุกข์มาก เพราะฉะนั้น จงใช้สติปัญญาหมั่นพิจารณา

อยู่เนือง ๆ ว่า สิ่งใดมีเกิดขึ้น ก็ต้องมีเสื่อมไปเป็นของ เราเกิดมาเป็นมนุษย์ ทุกคนจะต้องตกอยู่ในโลกธรรม ๘ 

กันถ้วนหน้า จะได้ไม่ต้องเศร้าโศกเสียใจเป็นทุกข์ สามารถด ารงชีวิตอยู่ในโลกนี้อย่างเป็นสุข" ซึ่งสอดคล้องกับ

และสอดคล้องกับงานวิจัยของพระมหาณัฐพงษ์ นาคถ้ า และจันทร์ธิภา แสวงทรัพย์ (๒๕๖๖) เรื่อง พุทธวิธีใน

การเผชิญโลกธรรม หลักพุทธธรรมที่สามารถน าไปประยุกต์ใช้เพ่ืออยู่กับโลกธรรม ๘ ในปัจจุบัน ได้แก่ ลาภ ยศ 

สรรเสริญ สุข เสื่อมลาภ เสื่อมยศ นินทา ทุกข์ สรุปผลที่ได้คือการใช้โยนิโสมนสิการ คือการไตร่ตรองอย่างมี

วิจารณญาณ การใช้ขันติคือความอดทนอดกลั้นต่อสิ่งที่มากระทบ การใช้ปัญญาพิจารณาหาความจริงเพ่ือท า

ความเข้าใจในความจริงของชีวิตและโลก พิจารณาให้เห็นไตรลักษณ์และที่ ส าคัญคือจะต้องมีปรโตโฆสะ คือ

กัลยาณมิตรที่คอยชี้ทาง แนะน า ตักเตือน เมื่อต้องประสบกับโลกธรรม ในครั้งพุทธกาลพระพุทธองค์ทรงเน้น

มาตลอดคือ การด ารงจิตตั้งมั่นไม่ให้หวั่นไหว โดยใช้โยนิโสมนสิการในการพิจารณาให้เห็นตามความเป็นจริง

เกี่ยวกับโลกธรรมนั้นโดยมีพระพุทธองค์ทรงเป็นปรโตโฆสะ และเป็นยอดแห่งกัลยาณมิตรคอยให้ค าแนะน าสั่ง

สอนตักเตือนแก่พระสาวก อุบาสก อุบาสิกา เมื่อเทียบกับสภาพการณ์ปัจจุบันของคนยุคสมัยใหม่ค่อนข้าง

เข้าใจธรรมะอย่างผิวเผินและไม่ได้น าธรรมะไปปฏิบัติจริง จึงมีความแตกต่างกันกับยุคสมัยพระพุทธกาลโดย

สิ้นเชิง ทั้งที่โลกธรรม ๘ เปรียบเสมือนแสงสว่างแห่งชีวิตเป็นบริบท ที่ล้ าค่า ที่จะน าทางให้เข้าใจวิถีชีวิตและ

รู้จักการใช้ชีวิตที่ควรเป็นคือการอยู่กับปัจจุบันโดยมีความระลึกได้อยู่เสมอถึงความไม่ประมาทและมีสติหยั่งรู้

ตลอดเวลา อันจะน ามาซึ่งความเป็นปกติในการด าเนินชีวิตไม่ว่าจะมีสิ่งใดมากระทบก็ให้ถือเสียว่าสิ่งนั้นคือโลก

ธรรม ๘ หากทุกคนมีความเข้าใจในโลกธรรม ๘ อิสรภาพทางใจย่อม เกิดข้ึนกับทุกคน 
 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 เมษายน-มิถุนายน 2567าคม – เม [227] 2022 Vol.10  No.2   April-June   2024- 
 

อภิปรายผลการวิจัย  

งานวิจัยนี้พบว่า การศึกษาการคิดแบบโยนิโสมนสิการ การคิดแบบสืบสาวเหตุปัจจัย การคิดแบบ

รู้ทันคุณโทษและทางออก และการรับรู้การมีกัลยาณมิตร ที่มีต่อการให้อภัยผู้อ่ืน โยนิโสมนสิการถือว่าเป็น

กระบวนการพัฒนาทางปัญญาที่สูงสุดส าหรับผู้นับถือพระพุทธศาสนา ด้วยวิธีคิดแบบนี้ท าให้บุคคลเข้าใ จ

สภาพของชีวิต สภาพของสังคม และสภาพของโลก สามารถจัดระเบียบชีวิตของตนเองจัดระบบของสังคมและ

สภาพแวดล้อมทั้งหลายได้อย่างถูกต้องสอดคล้องกับกฎธรรมชาติแม้การใช้อาจจะไม่ครบทุกวิธีทั้งนี้ก็ขึ้นอยู่กับ

ลักษณะของปัญหา มนุษย์สามารถเลือกวิธีคิดแต่ละแบบใช้ให้เหมาะสม ก็จะท าให้มนุษย์ใช้ชีวิตร่วมกับสรรพ

สิ่งทั้งหลายได้อย่างถูกต้อง หลักธรรมที่จะต้องน ามาประยุกต์ใช้จึงมีมากขึ้นส าหรับคนในสังคมปัจจุบัน แต่หลัก

พุทธธรรมของ พระพุทธองค์ยังทันสมัยอยู่เสมอ ยังเป็นธรรมที่ใช้ประคับประครองชีวิตได้ในทุกยุคทุกสมัย 

ความเป็นจริงเก่ียวกับโลก เกี่ยวกับชีวิตมนุษย์ที่จะต้องพบเจออยู่เสมอ ไม่สามารถหลีกพ้นได้ คือ เรื่องของโลก

ซึ่งมีอยู่ประจ ากับชีวิต สังคมและโลกของมนุษย์ เป็นความจริงที่ทุกคนต้องประสบด้วยกันทั้งนั้นอย่างหลีกเลี่ยง

ไม่ได้ ไม่ว่าจะชอบหรือไม่ชอบก็ตาม อยู่ที่ว่า ใครจะประสบมาก หรือประสบน้อยช้าหรือเร็วกว่ากัน หลักโลก

ธรรม ๘ ประการเกิดขึ้นมาสัมผัสแล้ว หากคนเราวางใจให้เป็นกลาง ไม่หลงใหลไปตามอารมณ์ของโลกธรรม 

ชีวิตก็ย่อมจะมีแต่ความสุข ทุกสิ่งทุกอย่างในโลกนี้ ไม่มีอะไรเที่ยง ไม่มีอะไรแน่นอน ไม่มีอะไรเป็นตัวของเรา

เอง ไม่มีใครในโลกนี้จะพบแต่ความสมหวังตลอดชีวิต จะต้องพบกับค าว่าผิดหวังบ้าง ผู้มีปัญญาได้รับการศึกษา

อบรมมาอย่างดีแล้ว พึงท าใจเอาไว้กลางๆ ว่า มีคนนินทา ก็ต้องมีคนสรรเสริญ มีสุขก็ต้องมีทุกข์ มีลาภย่อม

เสื่อมลาภ มียศก็ย่อมเสื่อมยศ หากเราหวังอะไรเกินเหตุ เมื่อเวลาเราผิดหวัง ไม่สมหวัง ให้ท าใจไว้ว่านั่นคือโลก

ธรรมทั้ง ๘ คือ มีได้ก็ต้องเสื่อมได้ เป็นของธรรมดาในโลกนี้ ไม่ว่าสัตว์หรือบุคคลใด ก็ย่อมหนีสิ่งเหล่านี้ไปไม่พ้น 

เมื่อเกิดมาเป็นมนุษย์ ก็ย่อมหนีสิ่งเหล่านี้ไปไม่พ้นอย่างแน่นอน เพราะเมื่อไม่สมปรารถนาที่ตัวเองคิดไว้ จะได้

ไม่ต้องมานั่งเสียอกเสียใจ ร าพึงร าพันกับตัวเองถึงความไม่สมหวัง จะได้ไม่ต้องเป็นทุกข์มาก มีทุกข์ รู้จักทุกข์ ก็

เกิดสติ เกิดปัญญา และวางเฉยในทุกข์ที่เกิดขึ้นได้ นี่คือประโยชน์ของโลกธรรม ๘ การพิจารณาโลกธรรมตาม

ความจริง ย่อมเป็นการสร้างภูมิคุ้มกันให้กับจิตใจ เมื่อเกิดความเศร้าความผิดหวังขึ้น ก็ ย่อมจะช่วยบรรเทา

ความเศร้าเสียใจได้ และสามารถฝ่าปัญหาอุปสรรคต่าง ๆ สร้างสรรค์ชีวิตให้มีความสุขได้ 

ผู้คนมักจะหลงไปตามกระแสของโลกภายนอกผ่านทางอายตนะ ท าให้ไม่รู้เท่าทัน โลกธรรม จึง

กลายเป็นปัญหาให้สังคมวุ่นวาย เมื่อสังคมเปลี่ยนแปลงไปค่านิยมในการประพฤติปฏิบัติของคนในสังคมก็

เปลี่ยนแปลงไปด้วย แต่เป็นการเปลี่ยนแปลงไปในทางเสื่อม จากวิถีชีวิตที่ดีงามไปสู่การยอมรับในสิ่งที่ผิดว่า



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 เมษายน-มิถุนายน 2567าคม – เม [228] 2022 Vol.10  No.2   April-June   2024- 
 

ถูกต้อง จนท าให้เกิดปัญหาขึ้นในสังคม ฉะนั้น ควรหันมาศึกษา ท าความเข้าใจ และน าไปใช้ในการด าเนิน

ชีวิตประจ าวัน คนเราอยู่ในโลก ก็จะต้องประสบกับโลกธรรม คือ สิ่งที่เป็นธรรมดาของโลก จึงต้องอาศัยความ

ตื่นตัว รู้เท่าทันโลกธรรม คนเราต้องพบชีวิต หมายถึงเหตุการณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นแก่ชีวิต ตามที่ปรารถนาไว้ก็มี 

ที่มิได้ ปรารถนาก็มี ว่าถึงปัญหาที่ว่า คนเราควรจะวาดภาพชีวิตอนาคตของตนอย่างไรหรือจะให้ชีวิต  เป็น

อย่างไร ถ้าตอบตามวิถีชีวิตทั่วไป ก็คงจะว่าจะให้เป็นชีวิตที่บริบูรณ์ด้วยผล ตามท่ีปรารถนา กันทางโลกท่ัวไปนี้

แหละรวม เข้าก็คือ ลาภ ยศ สรรเสริญ สุข อันเรียกว่าโลกธรรม (ธรรมคือเรื่องของโลก) ส่วนที่น่าปรารถนา

พอใจ แต่ดังที่ได้กล่าวแล้วว่า จะต้องพบชีวิตส่วนที่มิได้ ปรารถนาอีกด้วย คือส่วนที่ตรงกันข้าม รวมเข้าก็คือ 

ความเสื่อมลาภ เสื่อมยศ นินทา ทุกข์ ชีวิต ของทุกคนจะต้องพบกับโลกธรรมทั้งสองฝ่ายนี้อยู่ด้วยกัน โลกธรรม 

๘ ประกอบไปด้วยสิ่งที่น่าพอใจ และ สิ่งที่ไม่น่าพอใจ อย่างละ ๔ ได้แก่ ลาภ-ความเสื่อมลาภ ยศ-ความเสื่อม

ยศ นินทา-สรรเสริญ สุข-ทุกข์ ให้มองว่ามีเกิดก็ต้องมีดับ คือ มีลาภก็เกิดความเสื่อมลาภแต่ถ้าใช้ความคิดตาม

หลักโยนิโสมนสิการในการมองให้รู้ทันความจริงมองให้เห็นคิดให้เป็นซึ่งใช้หลักในการมองอยู่ ๒ หลักใหญ่ ๆ 

คือ ๑) การมองให้เห็นความจริงรู้จักคิด และมองว่าสิ่งที่เกิดขึ้นเป็นเรื่องธรรมดา และต้องเกิดขึ้นเมื่อถึงเวลา

และ ๒) มองให้เป็นประโยชน์ และมองหาประโยชน์ 

โลกธรรม ๘ ในชีวิตประจ าวัน เป็นสิ่งที่มนุษย์ทุกคนจะต้องพบเจอ เป็นสัจธรรมที่มีทั้งฝ่ายดีและ

ฝ่ายไม่ดี เปรียบได้ดั่งชีวิตของมนุษย์ทุกคนที่มักจะมีสองด้านเสมอ คนเราโดยทั่ว ไปนั้นย่อมต้องการให้ชีวิตพบ

เจอแต่ความสุข ความสบายในชีวิต แต่มักมองข้ามความทุกข์ไป เมื่อความทุกข์เข้ามา บางคนจึงไม่สามารถ

ยอมรับ ท าใจได้ ส่งผลให้หันไปประพฤติผิด ประกอบอาชีพผิด รวมทั้งคิดท าลายชีวิตของตนเองลงไปด้วยการ

เข้า ใจความจริงในโลกธรรม ๘ จึงมีความส าคัญอย่างมากที่จะท าให้มนุษย์สามารถด าเนินชีวิตในโลกใบนี้ได้

อย่างมีความสุข การพิจารณาโลกธรรม ๘ เป็นไปตามกระบวนการแห่งไตรลักษณ์ คือ ให้มีสติปัญญามาเป็นผู้

ควบคุมความประพฤติทั้งกาย วาจา และใจ และจะสามารถใช้ชีวิตอยู่ร่วมกับโลกธรรมได้โดยไม่หวั่นไหว ส่วน

ผู้ใดถึงพระพุทธเจ้า พระธรรมและพระสงฆ์เป็นสรณะมองเห็นด้วยปัญญาโดยถ่องแท้เป็นทุกข์ เหตุให้ทุกข์

เกิดขึ้น ความก้าวล่วงทุกข์ อันให้ถึงความสงบระงับทุกข์ นี่แหละคือสรณะอันเกษม นี้คือสรณะอันอุดม คนถึง

สรณะ อย่างนี้แล้ว ย่อมปลอดพ้นจากทุกข์ท้ังปวง 

เพราะฉะนั้น จงใช้สติปัญญาหมั่นพิจารณาอยู่เนือง ๆ ว่า สิ่งใดมีเกิดขึ้น ก็ต้องมีเสื่อมไปเป็นของ

ธรรมดา เหมือนโลกธรรมทั้ง ๘ ประการ เราเกิดมาเป็นมนุษย์ ทุกคนจะต้องตกอยู่ในโลกธรรม ๘ กันถ้วนหน้า 

จะได้ไม่ต้องเศร้าโศกเสียใจเป็นทุกข์ สามารถด ารงชีวิตอยู่ในโลกนี้อย่างเป็นสุข"  หากน าหลักธรรมทั้งสอง



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 เมษายน-มิถุนายน 2567าคม – เม [229] 2022 Vol.10  No.2   April-June   2024- 
 

ประการมาประยุกต์ใช้ด้วยกันทั้ง โยโสมนสิการและโลกธรรม ๘ ท าให้มนุษย์เข้าใจการใช้ชีวิตในสังคมปัจจุบัน

ได้ดียิ่งขึ้น หากมนุษย์เข้าใจสัจธรรมของชีวิตแล้วนั้น สามารถท าให้ด ารงชีวิตร่วมกันในสังคมได้อย่างเป็นปกติ

สุข ลดปัญหาสังคมในปัจจุบันได้ไม่มากก็น้อย หน่วยงานต่าง ๆ ทั้งภาครัฐและเอกชนควรส่งเสริมสนับสนุน ให้

ประชาชนมีความรู้ความเข้าใจในหลักธรรมทั้งสองประการนี้มากยิ่งขึ้น  โลกธรรม ๘ จะเกิดขึ้นได้ ต้องอาศัย

องค์ประกอบจากจากภายใน คือ ความเข้าใจโลกและชีวิตตามความเป็นจริง และอาศัยองค์ประกอบภายนอก

คือ การรับฟังจากผู้อ่ืน รวมกับการพิจารณาอย่างแยบคาย (โยนิโสมนสิการ) มีส่วนส าคัญในการสร้างความ

เข้มแข็งทางจิตใจต่อโลก น ามา ประยุกต์ใช้นั้นได้แก่ การมีโยนิโสมนสิการ ขันติคือความอดทนอดกลั้นต่อสิ่ง

ที่มากระทบ ปัญญาใช้พิจารณาหาความจริงเพ่ือทาความเข้าใจในความจริงของชีวิตและโลก พิจารณาให้เห็น

ไตรลักษณ์ และที่ส าคัญคือจะต้องมีปรโตโฆสะคือกัลยาณมิตรที่คอยชี้ทาง แนะน า ตักเตือน เมื่อกับโลกธรรม  

ชีวิตก็ย่อมจะมีแต่ความสุข  

 

สรุปองค์ความรู้จากการวิจัย   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                     องค์ความรู้จากการวิจัย   

 

 งานวิจัยนี้ค้นพบว่า การคิดแบบโยนิโสมนสิการ การคิดแบบสืบสาวเหตุปัจจัย การคิดแบบรู้ทันคุณ

โทษและทางออก และการรับรู้การมีกัลยาณมิตร ที่มีต่อการให้อภัยผู้ อ่ืน โยนิโสมนสิการถือว่าเป็น

กระบวนการพัฒนาทางปัญญาที่สูงสุดส าหรับผู้นับถือพระพุทธศาสนา ด้วยวิธีคิดแบบนี้ท าให้บุคคลเข้าใจ

สภาพของชีวิต สภาพของสังคม และสภาพของโลก สามารถจัดระเบียบชีวิตของตนเองจัดระบบของสังคมและ

โยโสมนสิกา 
โลกธรรม ๘ 

ประการ 



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 เมษายน-มิถุนายน 2567าคม – เม [230] 2022 Vol.10  No.2   April-June   2024- 
 

สภาพแวดล้อมทั้งหลายได้อย่างถูกต้องสอดคล้องกับกฎธรรมชาติ  ก็จะท าให้มนุษย์ใช้ชีวิตร่วมกับสรรพสิ่ง

ทั้งหลายได้อย่างถูกต้อง หลักพุทธธรรมของ พระพุทธองค์ยังทันสมัยอยู่เสมอ ยังเป็นธรรมที่ใช้ประคับประ

ครองชีวิตได้ในทุกยุคทุกสมัย ความเป็นจริงเกี่ยวกับโลก เกี่ยวกับชีวิตมนุษย์ที่จะต้องพบเจออยู่เสมอ ไม่

สามารถหลีกพ้นได้ คือ เรื่องของโลกซ่ึงมีอยู่ประจ ากับชีวิต สังคมและโลกของมนุษย์ เป็นความจริงที่ทุกคนต้อง

ประสบด้วยกันทั้งนั้นอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ไม่ว่าจะชอบหรือไม่ชอบก็ตาม อยู่ที่ว่า ใครจะประสบมาก หรือ

ประสบน้อยช้าหรือเร็วกว่ากัน หลักโลกธรรม ๘ ประการเกิดข้ึนมาสัมผัสแล้ว หากคนเราวางใจให้เป็นกลาง ไม่

หลงใหลไปตามอารมณ์ของโลกธรรม ชีวิตก็ย่อมจะมีแต่ความสุข ทุกสิ่งทุกอย่างในโลกนี้ ไม่มีอะไรเที่ยง ไม่มี

อะไรแน่นอน ไม่มีอะไรเป็นตัวของเราเอง ไม่มีใครในโลกนี้จะพบแต่ความสมหวังตลอดชีวิต ผู้มีปัญญาได้รับ

การศึกษา พึงท าใจเอาไว้กลางๆ ว่า มีคนนินทา ก็ต้องมีคนสรรเสริญ มีสุขก็ต้องมีทุกข์ มีลาภย่อมเสื่อมลาภ มี

ยศก็ย่อมเสื่อมยศ หากเราหวังอะไรเกินเหตุ เมื่อเวลาเราผิดหวัง ไม่สมหวัง ให้ท าใจไว้ว่านั่นคือโลกธรรมทั้ง ๘ 

คือ มีได้ก็ต้องเสื่อมได้ เป็นของธรรมดาในโลกนี้ ไม่ว่าสัตว์หรือบุคคลใด ก็ย่อมหนีสิ่งเหล่านี้ไปไม่พ้น การวาง

เฉยในทุกข์ท่ีเกิดขึ้นได้ นี่คือประโยชน์ของโลกธรรม ๘ การพิจารณาโลกธรรมตามความจริง ย่อมเป็นการสร้าง

ภูมิคุ้มกันให้กับจิตใจ เมื่อเกิดความเศร้าความผิดหวังขึ้น ก็ย่อมจะช่วยบรรเทาความเศร้าเสียใจได้และสามารถ

ฝ่าปัญหาอุปสรรคและ สร้างสรรค์ชีวิตให้มีความสุขได ้
 

ข้อเสนอแนะ  

ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 

 ๑. หน่วยงานภาครัฐ รวมถึงโรงเรียนตั้งแต่ระดับประถม มัธยม และ มหาวิทยาลัยควรส่งเสริม

ความรู้เรื่องโยโสมนสิการ และโลกธรรม ๘ ให้มีการจัดการเรียนการสอบในรูปแบบที่น่าสนใจ เพ่ือให้เข้าใจง่าย

ต่อหลักธรรมต่าง ๆ  และสามารถน าไปใช้ได้จริงในชีวิตประจ าวัน  

๒. ปลูกฝังจิตส านึกสร้างจิตส านึกของบุคคลทั่วไปให้เป็นกัลยามิตรต่อกันในสังคม โดยเริ่มตั้งแต่

สถาบันครอบครัวเป็นจุดเริ่มต้น  

ข้อเสนอแนะส าหรับการวิจัยครั้งต่อไป 

จากการศึกษาวิเคราะห์ วิ เคราะห์ความสัมพันธ์หลักโยนิโสมนสิการกับโลกธรรม ๘ ใน

พระพุทธศาสนาผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะส าหรับกรท าวิจัยครั้งต่อไป  



Journal of Buddhist Education and Research : JBER 

ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 เมษายน-มิถุนายน 2567าคม – เม [231] 2022 Vol.10  No.2   April-June   2024- 
 

๑. ควรมีการศึกษาการน าหลักธรรม โยโสมนสิกา และโลกธรรม ๘  โดยการสร้างศรัทธา น าไปใช้

กับบุคคลทั่วไปให้มีความรู้ความเข้าใจมากยิ่งขึ้น เพ่ือเป็นพ้ืนฐานในการพัฒนาการคิดและการด ารงชีวิตอยู่ใน

สังคมในโลกปัจจุบันที่มีการเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา 

 ๒. ควรมีการเผยแพร่หลักธรรมหัวข้อ โยโสมนสิกา และโลกธรรม ๘  ให้กับกลุ่มบุคคล โดยผ่าน

สถาบันครอบครัว สถาบันการศึกษา และหน่วยงานต่าง ๆ ทั้งภาครัฐและเอกชน เพ่ือให้มนุษย์เข้าใจใน

หลักธรรมและสามารถน าไปใช้ เพ่ือให้การอยู่ร่วมกันในสังคมเป็นไปอย่างสงบสุข 

เอกสารอ้างอิง    

พรภิรมย ยอดบุญ และพระพรหมพิริยะ มาลัยรักษ. (๒๕๖๕). การจัดการเรียนรูตามหลักโยนิโสมนสิการเพ่ือ 
 เสริมสรางคุณลักษณะอันพึงประสงคของผูเรียน. วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน ปที่ ๒ ฉบับที่ 
 ๑ (มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๕) 

พระครูกาญจนธรรมาภรณ์ และคณะ. (๒๕๖๖). โลกธรรม๘ ในชีวิตประจ าวัน. วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่๘ 
 ฉบับที๑่ (มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖): ๑๑๐. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (๒๕๔๙). การดูแลสุขภาวะองค์รวมแนวพุทธ. (พิมพ์ครั้งที่ ๑๐).  
 กรุงเทพฯมหานคร: โรงพิมพ์ชุมนุมสหกวรณ์การเกษตรแห่งประเทศไทย.  

พระมหาณัฐพงษ์ นาคถ้ า และจันทร์ธิภา แสวงทรัพย์. (๒๕๖๕). พุทธวิธีในการเผชิญโลกธรรม.   
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  Received: ๒๐๒๓-๐๒-๑๗; Revised: ๒๐๒๓-๐๓-

 ๒๕; Accepted: ๒๐๒๓-๐๓-๒๙. 
พระสุนทรา วรสาโร จันทร์โต. (๒๕๖๒). โยนิโสมนสิการของผู้บริหารโรงเรียนพระปริยัติธรรมแผนกสามัญ 

 ศึกษา. ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการบริหารการศึกษา แบบ ๒.๑ ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต ภาค

 วิชาการบริหารการศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร ปีการศึกษา ๒๕๖๒. 
วิลาสินี วัฒนมงคล. (๒๕๖๐). การคิดตามหลักโยนิโสมนสิการ เพื่อเสริมสร้างทักษะการคิด และการเรียนรู้  

 ของเด็กและเยาวชนในศตวรรษที่ ๒๑. วารสารปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ ๒๒ ฉบับที่ ๑ มกราคม – 
 สิงหาคม ๒๕๖๐.   

อ าไพ ลีละรัตนวงศ์และ สุวัฒสัน รักขันโท. (๒๕๖๔). สุขเกษียณด้วยหลักธรรมตามแนวพุทธจิตวิทยา. วารสาร  
 มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๑ (มกราคม – มิถุนายน), ๒๕๖๔. 

 
 


