
568  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.4 (October-December 2024) 

Journal of Buddhist Education and Research 

พุทธนวัตกรรมการสื่อสารพุทธธรรมเพ่ือสังคม 
Buddhist Innovations in Communicating the Dhamma for Society 

 
พระมหาวิทวัส กตเมธี, ประยูร แสงใส, ยุทธวีระ ศรีกัณหานนท์ 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
 

Phramaha Witthawat Katamethi, Prayoon Saengsai,Yitthaveeira Srikanhanon 

Mahamakut Buddhist University, Isan Campus, Thailand 
E-mail: Pornchaiwanthum@gmial.com 

 

 
Received: 06 December 2024; Revised: 18 December 2024; Accepted 20 December 2024 

© The Author(s) 2024 

 

 
 

บทคัดย่อ 
 บทความเรื่องพุทธนวัตกรรมการสื่อสารพุทธธรรมเพ่ือสังคม มีวัตถุประสงค์ เพ่ือ ๑) เพื่อศึกษาวิธีการ
สื่อสารพุทธธรรม ๒) เพื่อศึกษาพุทธนวัตกรรมการสื่อสารพุทธธรรมเพื่อสังคม ซึ่งจากการศึกษาพบว่า  พุทธ
นวัตกรรมการสื่อสารพุทธธรรมเพ่ือสังคม เป็นศาสตร์และศิลป์ของพระพุทธเจ้าที่ใช้ยุติปัญหาความรุนแรงทาง
สังคมในสมัยพุทธกาล โดยวิธีการสื่อสารคล้ายกับวิธีการนิรนัย คือ (๑) การนิยามความจริง และ (๒) การ
พิสูจน์ความจริง ซึ่งผลลัพธ์ของการใช้พุทธนวัตกรรมนี้ ทำให้พระพุทธองค์สามารถประคับประคองคู่สนทนา
หรือวงสนทนาให้พิจารณาสัจธรรมได้อย่างมีความปรองดอง  
 คำสำคัญ : พุทธนวัตกรรม,การสื่อสาร 
 

Abstract 

The article "Buddhist Innovations in Communicating the Dhamma for Society" 

explores the methods of Dhamma communication and the innovative approaches used by the 

Buddha to address social issues. The findings reveal that Buddhist communication 

innovations, which blend science and art, were instrumental in resolving social violence during 

the Buddha's time. These methods resemble a deductive approach, involving the definition 

and proof of truth, enabling the Buddha to guide dialogues harmoniously. By employing these 

techniques, the Buddha facilitated reflection on ultimate truths, fostering understanding and 

promoting social harmony among individuals and communities. 

Keywords: Buddhist innovation, communication 

 

1. บทนำ 
 ในปัจจุบันพระพุทธศาสนาจำเป็นต้องอาศัยการเผยแผ่ที่ทันสมัย เพราะความรู้และมโนทัศน์ของคน
ในยุคโลกาภิวัตน์ถูกปรุงแต่งให้แปลกใหม่อยู่เสมอ หากเปรียบเทียบสถานการณ์ปัจจุบันกับเหตุการณ์หลัง

mailto:Pornchaiwanthum@gmial.com


569  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.4 (October-December 2024) 

Journal of Buddhist Education and Research 

พุทธกาลประมาณ ๕๐๐ ปี จะพบว่า ผู้มีความคิดแปลกใหม ่นามว่า พระเจ้ามิลินท์ (Menandre) ไดน้ำทฤษฎี
ตะวันตกมารุกรานหลักการตะวันออก จนเจ้าลัทธิ สมณะ ชี พราหมณ์ ครั่นคร้าม หนีปัญหาไม่กล้าสนทนา
ด้วย สถานการณ์ทางสังคมในครั้งนั้นดูย่ำแย่ไม่เป็นมิตร แต่ยังดีที่มีพระหนุ่มอย่างพระนาคเสน  (Nãgasena) 
ไดร้ับอาสาวิสัชนาข้อสงสัยของพระเจ้ามิลินท์จนแก้ปัญหาได้สำเร็จ ทั้งนี้ ผู้เขียนได้อ่านพบบทสนทนาระหว่าง
พระอาจารย์กับพระนาคเสนรู้สึกประทับใจในบทสนทนาตอนหนึ่งความว่า เมื่อพระอาจารย์วานให้พระนาค
เสนเป็นผู้ตอบข้อสงสัยของพระเจ้ามิลินท์ ขณะที่พระนาคเสนก็รับเป็นธุระและเรียนตอบว่า “อย่าว่าแต่พระ
เจ้ามิลินท์องค์เดียวเลย ให้พระเจ้าแผ่นดินในชมพูทวีปทั้งหมดมาถามปัญหากับข้าพเจ้าๆ ก็จะแก้ปัญหา
เหล่านั้นและหักล้างเหตุผลเสียให้หมด..” (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2547) บทสรุปของการสนทนา คือ พระเจ้า
มิลินท์ยอมรับและเชื่อในหลักการของพระพุทธศาสนา สถานการณ์จากการเป็นศัตรูทางความคิดก็กลับเป็น
มิตรในทางปฏิบัติ ซึ่งปัจจัยของความสำเร็จในการเผยแผ่ครั้งนั้น ถูกแยกออกเป็น ๒ ประเด็น คือ สำเร็จเพราะ
หลักธรรมที่ดีและเป็นของจริงอยู่แล้ว หรือสำเร็จด้วยเทคนิคที่พระนาคเสนนำมาใช้ ไม่ว่าสำเร็จด้วยเหตุผลใด 
ก็ถือว่า เป็นนวัตกรรมการเผยแผ่ที่ดีและทันสมัย ทั้งนี้ ได้มีผู้ศึกษาจนพบประเด็นว่า ปัจจัยความสำเร็จของ
พระนาคเสน คือ วิธีการนิรนัย (Deduction) กล่าวคือ การวิสัชนาปัญหา พระนาคเสนได้เน้นการนำเสนอ
ความจริง โดยที่หลักธรรมต่างๆ พุทธปรัชญารับรองว่า เป็นสัจธรรมหรือหลักความจริงอยู่แล้ว ฉะนั้น ข้อสรุป
ทุกปัญหาของพระเจ้ามิลินท์ พระนาคเสนท่านได้กำหนดไว้ล่วงหน้าแล้ว ส่วนวิธีการแบบนิรนัยถูกใช้เป็น
นวัตกรรมในการชี้แจงสัจธรรมให้ได้รับความเข้าใจอย่างสมเหตุผล (นารินทร์ แก้วสิมมา, 2552) จึงสอดคล้อง
กับแนวทางการใช้เหตุผลของพระพุทธองค์ ที่ทรงให้ความสำคัญกับความจริงที่พิสูจน์ด้วยการทดลองปฏิบัติ
แล้วจึงเชื่อ ดังใจความที่ปรากฏในเกสปุตตสูตรว่า  
 “...ท่านทั้งหลายอย่าได้ถือโดยฟังตามกันมา อย่าได้ถือโดยสืบต่อกันมา อย่าได้ถือโดยตื่นข่าว อย่าได้
ถือโดยอ้างตำรา อย่าได้ถือโดยเดาเอาเอง อย่าได้ถือโดยคาดคะเน อย่าได้ถือโดยตรึกตามอาการ อย่าได้ถือโดย
ชอบใจว่าถูกต้องกับลัทธิของตน อย่าได้ถือโดยเห็นว่าผู้พูดเป็นคนควรเชื่อถือได้ อย่าได้ถือโดยเชื่อว่า สมณะนี้
เป็นครูของเรา เมื่อใดท่านพึงรู้ได้ด้วยตนเองว่า ธรรมเหล่านี้เป็นอกุศล ธรรมเหล่านี้มีโทษ ธรรมเล่านี้อันวิญญู
ชนตำหนิ ธรรมเหล่านี้อันบุคคลสมาทานให้บริบูรณ์แล้ว มิได้เป็นไปเพื่อประโยชน์เกื้อกูล เพื่อทุกข์ เมื่อนั้น
ท่านหลายพึงละเสีย (องฺ.ติก. ๒๐/๕๐๕/๒๔๔) 
 จากท่าทีของพระพุทธองค์ในประเด็นนี้ ผู ้เขียนมองว่า วิธีการนิรนัยมีความสอดคล้องกับการให้
เหตุผลแบบพุทธ ดังนั้น กระบวนการนิรนัยนี่เองจะเป็นนวัตกรรมการสื่อสารพุทธธรรมที่ดีต่อสังคมและยังช่วย
ให้การสื่อสารหรือการเผยแผ่พุทธธรรมประสบผลสำเร็จ 

2. วิธีการสื่อสารตามหลักพุทธวิธีและตรรกวิธ ี
 ภายหลังการตรัสรู้ พระพุทธองค์ทรงเข้าใจดีว่า ต้องได้เผชิญหน้ากับเจ้าลัทธิที่มีชื่อเสียงด้านการให้
เหตุผลจนเป็นที ่ยอมรับมาอย่างยาวนานหลายท่าน รวมถึงต้องเผชิญหน้ากับนักปราชญ์ ฤษี พราหมณ์
มหาศาล ไปจนถึงกษัตริย์ในแว่นแคว้นต่างๆ แต่พระองค์ก็ไม่ทรงประหวั่นพรั่นพรึงใดๆ เพราะสิ่งสมบูรณ์ย่อม



570  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.4 (October-December 2024) 

Journal of Buddhist Education and Research 

มีอะไหล่ที่สมบูรณ์ สัจธรรมก็เช่นกัน ย่อมมีมรรควิธีที ่สมบูรณ์ไว้อยู่แล้ว นั่นก็คือ ความคิดที่ถูกต้อง ๑๐ 
ประการ ได้แก่ (๑) วิธีคิดแบบสืบสาวเหตุปัจจัย (๒) วิธีคิดแบบแยกแยะส่วนประกอบ (๓) วิธีคิดแบบสามัญญ
ลักษณะ (๔) วิธีคิดแบบอริยสัจ ๔ (๕) วิธีคิดแบบอรรถธรรมสัมพันธ์ (๖) วิธีคิดแบบคุณโทษและทางออก (๗) 
วิธีคิดแบบคุณค่าแท้และคุณค่าเทียม (๘) วิธีคิดแบบอุบายปลุกเร้าคุณธรรม (๙) วิธีคิดแบบเป็นอยู่ในปัจจบุัน 
และ (๑๐) วิธีคิดแบบวิภัชชวาที (พระเทพเวที, 2525) วิธีคิดท่ีถูกต้อง ๑๐ ข้อนี้ สามารถสร้างการสื่อสารหรือ
การสนทนาบนพื้นฐานของสัจธรรม แม้บางการสนทนาพระพุทธองค์จะใช้วิธีคาดคะเนบ้าง แต่การคะเนของ
พระองค์นั้นเป็นการยกทั้งบุคลาธิษฐานและธรรมาธิษฐานขึ้นมาอธิบายเพื่อให้ผู้ฟังสามารถเปรียบเทียบจน
เข้าใจได้โดยง่าย ดังที ่พระองค์ได้ตรัสความเป็นเหตุเป็นปัจจัยแก่กันและกันเกี ่ยวโยงเป็นลูกโซ่ เป็น
กระบวนการที่เรียกว่า ปฏิจจสมุปบาท ดังข้อความว่า  
 “...เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย สังขารจึงมี เพราะนามรูปเป็นปัจจัย สฬายตนะจึงมี เพราะสฬายตนะ
เป็นปัจจัย ผัสสะจึงมี เพราะผัสสะเป็นปัจจัย เวทนาจึงมี เพราะเวทนาเป็นปัจจัย ตัณหาจึงมี เพราะตัณหาเป็น
ปัจจัย อุปาทานจึงมี เพราะอุปาทานเป็นปัจจัย ภพจึงมี เพราะภพเป็นปัจจัย ชาติจึงมี เพราะชาติเป็นปัจจัย 
ชรามรณะจึงมี ความโศก ความคร่ำครวญ ทุกข์ โทมนัสและความคับแค้นใจจึงมีพร้อม ความเกิดขึ้นแห่งกอง
ทุกข์ท้ังปวงนี้ จึงปรากฏอยู่ในลักษณะเช่นนี้” (สงฺ.นิ. ๑๖/๖๔/๑๔๔.) 
 นอกจากนี้ การสื่อสารตามหลักพุทธวิธี พระองค์ได้ตรัสไว้ในอภัยราชกุมารสูตร ความว่า เมื่อพระเจ้า
อภัยราชกุมารได้รับคำยุยงจากพวกนิครนถ์ให้เสด็จเข้าไปถามปัญหากับพระพุทธเจ้า ดังบทสนทนา ดังนี้ อภัย
ราชกุมาร ประทับนั่ง ณ ที่สมควรแล้วได้ทูลถามพระผู้มีพระภาคเจ้าว่า “ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ พระตถาคตจะ
พึงตรัสวาจาอันไม่เป็นที่รัก ไม่เป็นที่ชอบใจของคนอ่ืนบ้างหรือหนอ” 
 พระพุทธเจ้า ตรัสตอบว่า “ราชกุมาร ในปัญหาข้อนี้ จะวิสัชนาโดยส่วนเดียวไม่ได้...เรารู้วาจาที่ไม่จริง
แท้ ไม่มีประโยชน์ และไม่เป็นที่รักที่ชอบใจของคนอ่ืน แต่เราจะไม่กล่าววาจานั้น แม้เรารู้วาจาที่จริงแท้ แต่ไม่
มีประโยชน์ และไม่เป็นที่รักท่ีชอบใจของคนอ่ืน เราก็ไม่กล่าววาจานั้น เรารู้วาจาที่จริงแท้ และมีประโยชน์ แต่
วาจานั้นไม่เป็นที่รักที่ชอบใจของคนอื่น ในข้อนั้น เราจะดูเวลาที่จะกล่าววาจานั้น เรารู้วาจาที่ไม่จริงแท้ ไม่มี
ประโยชน์ แต่วาจานั้นเป็นที่รักที่ชอบใจของคนอื่น ในข้อนั้น เราไม่กล่าววาจานั้น เรารู้วาจาที่จริ งแท้ และมี
ประโยชน์ แต่วาจานั้นไม่เป็นที่รักที่ชอบใจของคนอื่น ในข้อนั้น เรารู้เวลาที่จะกล่าววาจานั้น เรารู้วาจาที่จริง
แท้ ไม่มีประโยชน์ แต่วาจานั้นเป็นที่รักที่ชอบใจของคนอื่น ในข้อนั้น เราไม่กล่าววาจานั้น อนึ่ง เรารู้วาจาที่
จริง แท้ ที่มีประโยชน์ และวาจานั้นเป็นที่รักเป็นที่ชอบใจของคนอื่น ในข้อนั้น เรารู้เวลาที่จะกล่าววาจานั้น 
ข้อนั้นเพราะเหตุไร เพราะตถาคตมีความเอ็ดดูในหมู่สัตว์ทั้งหลาย” (ม.มู. ๑๓/๘๕-๘๖/๘๖-๘๘.) 
 จากทั้งสองพระสูตรที่ยกมานี้ จะเห็นว่า พระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญกับการตรัสวาจาที่จริงและ
ถูกกาลเทศะ เพราะถือเป็นสิ่งสำคัญในการให้เกียรติคู่สนทนาและจะช่วยประคับประครองการสนทนาให้
เป็นไปด้วยความปรองดองได้ 
 แม้ในระบบตรรกะตะวันตกที่ผู้เขียนได้กล่าวนำร่องมาแล้วในข้างต้นของบทความนี้ วิธีการที่คล้ายกับ
พุทธวิธีก็มีอยู่เช่นกัน นั่นคือ วิธีการของโสกราตีส เรียกว่า วิธีการนิรนัย (Deduction) วิธีการดังกล่าวถูก



571  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.4 (October-December 2024) 

Journal of Buddhist Education and Research 

นำมาใช้ในการแสวงหาความรู้ และพิสูจน์ความจริง จนเกิดองค์ความรู้มากมาย จนทำให้ปรัชญาของโสกราตีส
โด่งดังจนถึงยุคปัจจุบัน สำหรับกระบวนการของเขาทีใ่ช้สื่อสารเพ่ือแสวงหาความรู้มี ๓ ขั้นตอน คือ 
 ๑. ทำตัวเป็นผู้ขอความรู้ โดยตะล่อมถามให้คู่สนทนากำหนดข้อคิดหรือคำนิยามของตนใช้ชัดเจน 
 ๒. ชี้ให้เห็นว่า จะต้องมีข้อสรุปบางอย่างเกิดจากคำนิยามดังกล่าวอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ 
 ๓. ชี้ให้เห็นว่า ข้อสรุปตามข้อ ๒ นั้นขัดแย้งกับข้อเท็จจริงหรือขัดแย้งกับสามัญสำนึกหรือขัดแย้งกับ
ข้อความที่ยอมรับกันอยู่แต่ก่อน ดังนั้น คำนิยามของผู้สนทนาในข้อหนึ่งจึงผิด หากคู่สนทนายังไม่เห็นด้วย 
โสกราตีสก็จะดำเนินการของตนโดยเริ่มตั้งแต่ขั้นตอนที่หนึ่งมาใหม่จนครบวงจรเช่นนี้เรื่อยๆ จนกว่าจะเลิกลา
กันไป (ราชบัณฑิตยสถาน, 2548) 
 นอกจากนี้ พระราชมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) (๒๕๔๔) ได้กล่าวถึงวิธีการของโสกราตีสว่า เป็น
กระบวนการนิรนัย ที่ใช้เป็นศิลปะการสนทนาเพ่ือประคับประคองการสื่อสารให้ดำเนินไปสู่คำตอบของปัญหา
ที่กำลังอภิปรายกัน มี ๕ ขั้นตอน คือ 
 (๑) สงสัย (Skeptical) โสกราตีสเริ่มต้นการสนทนาด้วยการยกย่องคู่สนทนาว่า เป็นผู้เชี่ยวชาญใน
เรื่องท่ีท่านเองก็ใคร่รู้อยู่พอดี เนื่องจากท่านไม่มีความรู้เกี่ยวกับเรื่องนั้น ท่านจึงขอให้เขาช่วยตอบคำถามของ
ท่านเก่ียวกับเรื่องนั้น การออกตัวทำนองนี้ถือว่าเป็นการถ่อมตัวของนักปรัชญา แต่ได้มีผู้วิจารณ์ว่า นั่นเป็นการ
เสแสร้งของโสกราตีส (Socratic Irony) 
 (๒) สนทนา (Conversational) จากนั้นโสกราตีสก็เป็นฝ่ายตั้งปัญหาให้คู่สนทนาตอบ การสนทนาจึง
มีลักษณะเช่นเดียวกับเทศน์ปุจฉา-วิสัชนา คู่สนทนาจะต้องหาคำจำกัดความของหัวข้อที่สนทนากัน โสกราตีส
จะวิจารณ์ว่าคำจำกัดความนั้นมีข้อบกพร่องตรงไหนบ้าง อีกฝ่ายหนึ่งจะเสนอคำจำกัดความใหม่ที่ดูรัดกุมกว่า 
โสกราตีสจะขัดเกลาคำจำกัดความนั้นอีก การสนทนาจะดำเนินไปอย่างนี้ จนกว่าทั้งสองฝ่ายจะได้คำจำกัด
ความที่น่าพอใจ 
 (๓) หาคำจำกัดความ (Definitional) จุดมุ่งหมายของการสนทนาจึงอยู่ที ่การหาคำจำกัดความที่
ถูกต้อง โสกราตีส เชื่อว่า ถ้าเราพบคำจำกัดความที่ถูกต้องของสิ่งใด นั่นแสดงว่าเราพบความจริงแท้เกี่ยวกับ
สิ่งนั้น ซึ่งเป็นอันเดียวกับการค้นพบมโนภาพของสิ่งนั้นนั่นเอง 
 (๔) อุปนัย (Inductive) การสร้างคำจำกัดความจะเริ่มจากสิ่งเฉพาะไปสู่สิ ่งสากล เช่น เมื่อหาคำ
จำกัดความของ “ความดี” โสกราตีสและคู่สนทนาจะพิจารณาตัวอย่างจากความประพฤติดีชนิดต่างๆ ใน
สังคมแล้วดึงเอาลักษณะที่เป็น “แก่น” หรือที่เป็นสากลเอามาสร้างเป็นคำนิยาม 
 (๕) นิรนัย (Deductive) คำจำกัดความที่มีผู้เสนอมา จะถูกพิสูจน์โดยการนำไปเป็นมาตรการวัดสิ่ง
เฉพาะต่างๆ ว่ามีลักษณะร่วมกับลักษณะที่ระบุไว้ในคำจำกัดความนั้นหรือไม่ เช่น ถ้าได้คำจำกัดความของ 
“ความด”ี แล้วก็ตรวจสอบว่า การทำทานหรือการปราบปรามโจรผู้ร้าย จัดเป็นความดีตามคำจำกัดความที่เรา
จะตั้งไว้หรือไม่เพียงใด กระบวนการทั้ง ๕ นี้ โสกราตีสได้ใช้เป็นวิธีการแสวงหาความรู้โดยการเสนอความเห็น
ขัดแย้งหรือตรงข้ามกับความเห็นหรือความรู้ที่มีอยู่เดิมแล้วไล่เลียงจนได้คำตอบที่ปรองดองกันได้ทั้งสองฝ่าย  



572  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.4 (October-December 2024) 

Journal of Buddhist Education and Research 

(พระราชวรมุนี, 2544) ตัวอย่างเช่น บทสนทนาระหว่างโสกราตีสกับยูไทโฟร (Euthyphro) กับปัญหาเรื่อง
สุทธิกับอสุทธิ ดังนี้ 
 โสกราตีสกับยูไทโฟร เจอกันที่ศาลโดยบังเอิญ ขณะที่โสกราตีสถูกฟ้องร้องโดยเมเลตัสข้อหาทำให้เด็ก
หนุ่มเสียคนและพยายามสร้างเทพเจ้าองค์ใหม่ขึ้นในเอเธนส์ ส่วนยูไทโฟรมายังศาลเพื่อฟ้องร้องบิดาตนใน
ข้อหาก่อการฆาตกรรม โสกราตีสเกิดความสงสัยใคร่รู้ว่า อะไรคือเหตุผลที่ทำให้บุตรกล้าฟ้องร้องบิดาของตน 
จึงถามออกไปว่า 
 โสกราตีส. “ขอสวรรค์ได้โปรดเถิดยูไทโฟร ท่านรู้กฎของฟ้าดินดีจนรู้แน่เชียวหรือว่าอะไรคือสุทธิ 
อะไรคืออสุทธิ แน่จนเมื่อเกิดเรื่องที่เล่ามานี้ขึ้นถึงกลับกล้าฟ้องพ่อของตนเองฐานก่อการฆาตกรรม” 
 ยูไทโฟร. “โสกราตีส เราคงไม่วิเศษกว่าคนอ่ืนดอก ถ้าเราไม่รู้แน่ในเรื่องเช่นนี้” 
 โสกราตีส. “ถ้าเช่นนั้น ก็ขอให้ท่านจงได้บอกข้าพเจ้าว่าอะไรคือสุทธิและอสุทธิ”  (ส.ศิวรักษ์, 2543)
จากบทสนทนาบางตอนในยูไทโฟรที่ยกมานี้ ทำให้ เห็นวิธีการทางนิรนัยของโสกราตีสชัดเจนขึ้น โดยเขา
พยายามตะล่อมถามให้คู่สนทนากำหนดข้อคิดหรือคำนิยามที่เกี่ยวกับสุทธิและอสุทธิให้ ชัดเจนก่อนเพื่อหา
ข้อสรุปบางอย่างของสิ่งนั้น   
 จึงเห็นได้ว่า วิธีการนิรนัยของโสกราตีส เป็นวิธีการที่ละมุนละม่อม โดยเขาจะตะล่อมให้คู่สนทนา
กำหนดข้อคิดหรือคำนิยามของตนให้ชัดเจนก่อนแล้วจึงชี้ให้เห็นว่าจะต้องมีข้อสรุปบางอย่างเกิดขึ้นจากคำ
นิยามดังกล่าวนั้น หากข้อสรุปนั้นมีความขัดแย้งกับข้อเท็จจริงหรือขัดแย้งกับสามัญสำนึก คำนิยามนั้นก็จะถือ
ว่านิยามผิด โอกาสนี้เองคู่สนทนาจะเกิดความไม่มั่นใจในตัวเอง และโสกราตีสก็จะถือโอกาสนี้ขัดเกลาคำ
นิยามนั้นจนได้คำนิยามใหม่ที่เขานิยามขึ้นเอง เท่ากับว่าโสกราตีสให้คู่สนทนายอมรับคำนิยามนั้นด้วย ดังนั้น 
วิธีการของโสกราตีสจึงเป็นการซักไซ้ไล่เลียงจนได้คำตอบที่ปรองดองกันทั้งสองฝ่าย อีกทั้งยังเป็นวิธีการที่ให้
ความสำคัญกับความจริงด้วย จึงเหมาะสำหรับนำมาพัฒนาวิธีการสื่อสารในยุคใหม่ได้เป็นอย่างดี 
   

3. พุทธนวัตกรรมการสื่อสารพุทธธรรมเพ่ือสังคม 
 นวัตกรรมเป็นของใหม่ สัจธรรมก็เช่นกันคือเป็นของใหม่อยู่เสมอ ใหม่จนเมื่อแม้พระพุทธเจ้าพระองค์
ใหม่มาตรัสรู้ ก็ยังทรงสั่งสอนสัจธรรมเดิมอยู่นั่นเอง ดังพระพุทธพจน์ว่า  
 “ภิกษุท้ังหลาย ตถาคตทั้งหลายจะอุบัติขึ้นหรือไม่ก็ตาม ธาตุ (หลัก) นั้น คือ ความตั้งอยู่ตามธรรมดา 
ความเป็นไปตามธรรมดา...สิ่งนี้เป็นปัจจัยของสิ่งนี้ ก็คงตั้งอยู่อย่างนั้น ตถาคตตรัสรู้ แล้ว...จึงแสดง บัญญัติ 
กำหนด เปิดเผย จำแนก ทำให้ง่าย... ‘เธอทั้งหลายจงมาดูเถิด’...” (องฺ.ติก. ๒๐/๑๓/๓๘๕.) 
 นี่คือที่มาของคำว่า “อกาลิโก” คือ ไม่จำกัดกาลเวลา เหมือนคำว่า ความจริงไม่กลัวการพิสูจน์ เพราะ
ไม่ว่าจะพิสูจน์เมื่อใดก็ตาม ความจริงก็ยังเป็นความจริงอยู่เสมอ สัจธรรมจึงเป็นสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อชาวโลก
ด้วยและเป็นของใหมด่้วย ดังเช่นเรื่องของชาวนาท่านหนึ่งรอดโทษเพราะพระพุทธเจ้า ใจความเรื่องว่า  



573  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.4 (October-December 2024) 

Journal of Buddhist Education and Research 

 ค่ำคืนหนึ่ง พวกโจรได้ลอดท่อน้ำเข้าไปภายในกรุงสาวัตถี แล้วขุดเป็นอุโมงค์เข้าไปในเรือนที่มั่งคั่ง ลัก
เงินและทองคำไปจำนวนมาก มุดออกไปทางท่อน้ำที่เข้ามา แล้วแวะแบ่งทรัพย์กันใกล้ทุ่งนาแห่งหนึ่งระหวา่ง
หนีออกมา โจรคนหนึ่งแอบนำเงินไปแล้วผูกมัดซ่อนไว้ในเสื้อผ้าของตน เมื่อแบ่งทรัพย์กันแล้วก็รีบหนี โจรคน
นั้นไม่ทันระวัง ไม่รู้ตัวว่าห่อผ้าหลุดออกจากตัวร่วงลงพื้นดิน ใกล้รุ่งวันนั้น พระพุทธเจ้าทรงเห็นว่า ชาวนาคน
หนึ่งจะไปไถนาแล้วเจอถุงเงิน เขาจะถูกจับตัวไปประหารชีวิต จึงจะเสด็จไปสงเคราะห์เขา เมื่อเช้ามืด ชาวนา
นำโคมาลงมือไถนา, พระพุทธเจ้าเสด็จมายังที่นั ่น มีพระอานนท์ติดตาม เขาเห็นพระศาสดาก็รีบมาไหว้ , 
พระองค์ไม่ได้ตรัสอะไรๆ แก่เขาเลย ครั้นเสด็จเดินไปหน่อยหนึ่งก็ตรัสถามให้ชาวนาได้ยินว่า “อานนท์ เธอ
เห็นอสรพิษไหม ?” ทูลว่า “เห็นพระเจ้าข้า นั่นอสรพิษ” แล้วเสด็จไป เขาคิดว่ามีงู อยู่ตรงนั้นแน่ๆ จึงถือปฏัก
เดินไปดูก็เห็นถุงผ้าใส่เงิน แกะออกดูก็เห็นเงิน คิดว่าพระศาสดาคงคิดว่า “มีงูอยู่ในถุง ที่แท้มีเงินอยู่ตั้งพัน
หนึ่ง” เขาหยิบมาแล้วซ่อนมันไว้ที่คันนานั้นเอง เมื่อเจ้าของทรัพย์ ติดตามมาจึงเห็นร่องรอยการประชุมแบ่ง
ทรัพย์ และตามดูรอยเท้าของชาวนาจนพบถุงทรัพย์ เขาถูกจับกุมเฆี่ยนตีนำตัวไปให้พระราชาๆ ตรัสสั่งให้
ประหารชีวิต ระหว่างถูกนำตัวไปแดนประหาร เขาได้แต่พูดว่า “เห็นไหมอานนท์ เห็นอสรพิษไหม เห็นพระ
เจ้าข้า นั่นอสรพิษร้าย” พวกราชบุรุษ ทูลให้พระราชาทรงทราบ พระราชาให้นำตัวมาแล้วตรัสถามเหตุผลที่
พูดเช่นนั้น เขาจึงทูลเรื่องทั้งหมดให้ทรงสดับ...พระราชาให้นำชาวนาเข้ามาในพระเชตวันด้วย เพ่ือทูลถามพระ
ศาสดา พระพุทธเจ้าทรงรับว่าได้ตรัสกับพระอานนท์เช่นนั้นจริง พระราชาทรงให้ปล่อยชาวนาไป (มหามกุฏ
ราชวิทยาลัย, 2547) 
 จากเรื่องราวของชาวนาข้างต้น จะเห็นว่า พระพุทธพจน์แม้จะตรัสไว้และผ่านมาแล้ว แต่ก็ยังช่วยให้
ชีวิตของชาวนาแคล้วคลาดปลอดภัยจากโทษประหารชีวิตได้ ด้วยตรรกะนี้กระมัง พระสงฆ์บางท่านจึงใช้
วิธีการเผยแผ่โดยนำพุทธศาสนิกชนชาวไทยบางพวก ติดสติกเกอร์พุทธวจนะไว้ท้ายรถ นอกจากจะเป็นการ
เผยแผ่พุทธธรรมแล้ว ยังเผื่อว่าจะช่วยให้แคล้วคลาดปลอดภัยในคราวคับขันเหมือนชาวนาท่านนั้นด้วย   
 อย่างไรก็ตาม ภาระหน้าที่การเผยแผ่พุทธธรรมของพระสงฆ์ในปัจจุบัน ปัญหาไม่ได้อยู่ที่หลักธรรม 
แต่อยู่ที่วิธีการสื่อสารอย่างไรให้เหมาะสมกับยุคสมัย ความแพรวพราวและความจริงใจในการสื่อสาร เป็น
ปัจจัยพื้นฐานที่สำคัญยิ่งในการให้เกียรติคู่สนทนาและส่งผลโดยตรงต่อการสื่อสารว่า จะประสบความสำเร็จ
หรือล้มเหลว ซึ่งที่ผ่านมามีหลายอุทาหรณ์ปรากฏตามสื่อโซเชียลมีเดียอยู่บ่อยครั้ง กับการที่พระสงฆ์สอนผิด
แผกไปจากพระธรรมวินัย เช่น สอนการปฏิบัติธรรมแบบสะเทิ้นบก สะเทิ้นน้ำ การฉันท์ฉี่เพื่อรักษาโรค หรือ
นำฉี่มาล้างตาให้สะอาด เป็นต้น สุดท้ายแล้วการสั่งสอนแบบผิดๆ นั้นก็ทำให้สังคมรุมประณามและเสื่อม
ศรัทธาในที่สุด หรือแม้แต่อดีตมหาเปรียญลาสิกขาบทจากพระธรรมวินัยแล้ว พูดจาจาบจ้วงพระสงฆ์ในเรื่องที่
ไมส่มควร แม้จริงหรือไม่? แต่ไม่ถูกกาลเทศะ ก็อาจมีผลด้านลบให้แก่ผู้พูดได้ ฉะนั้น ทางพระพุทธศาสนาจึงให้
ความสำคัญกับการกล่าวแต่ความสัจจริงและรู้จักกาลเทศะในการกล่าวเป็นอย่างมาก ดังพระพุทธพจน์ว่า  
 “ภิกษุทั้งหลาย วาจา ๕ ประการ เป็นวาจาสุภาษิต ไม่เป็นวาจาทุพภาษิต เป็นวาจาไม่มีโทษและ
วิญญูชนไม่ติเตียน คือ (๑) กล่าวแล้วควรแก่เวลา (กาเลน ภาสิตา โหติ) (๒) กล่าวแล้วตามสัจจ์จริง (สจฺจ ภาสิ



574  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.4 (October-December 2024) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ตา โหติ) (๓) กล่าวแล้วอย่างอ่อนหวาน (สณฺหา ภาสิตา โหติ) (๔) กล่าวแล้วมีประโยชน์ (อตฺถสญฺหิตา ภาสิตา 
โหติ) (๕) กล่าวแล้วด้วยเมตตาจิต (เมตตฺตจตฺเตน ภาสิตา โหติ)...” (ปญจฺก. องฺ. ๒๒/๒๗๑/๑๙๘.) 
 ในอรรถกถาธรรมบท ภาคที่ ๑ เรื่องการทะเลาะวิวาทของพระประยูรญาติของพระพุทธเจ้า โดยมี
เรื่องเล่าไว้โดยย่อว่า พวกเจ้าศากยะและพวกเจ้าโกลิยะให้กั้นแม่น้ำโรหิณีด้วยทํานบอันเดียวกันระหว่างนคร
กบิลพัสดุ์กับนครโกลิยะแล้วทํานา พอถึงเดือนเชฏฐมาสคือเดือนมิถุนายน เมื่อข้าวกล้าเหี่ยว น้ำไม่พอแบ่งปัน
ให้ทั้ง ๒ ฝ่าย พระประยูรญาติจึงเตรียมทำสงครามแย่งน้ำกัน เมื่อพระพุทธองคท์รงตรวจดูสัตว์โลกเวลาใกล้รุ่ง
ทอดพระเนตรเห็นหมู่พระญาติกำลังจะกระทำการดังกล่าว จึงทรงดําริว่า “เมื่อเราไม่ไป พวกญาติจักฉิบหาย” 
จึงเสด็จไปพระองค์เดียว เมื่อพระญาติทั้งหลายเห็นพระพุทธเจ้าแล้วทิ้งอาวุธ ถวายบังคม พระพุทธเจ้าตรัส
ถามว่า “ทะเลาะกันเรื ่องอะไร” พระญาติเหล่านั ้นกราบทูลว่า “ทะเลาะกันเพราะน้ำ พระเจ้าข้า” 
พระพุทธเจ้าตรัสถามว่า “น้ำกับกษัตริย์อะไรมีค่ามากกว่ากัน” พวกพระญาติทูลว่า “กษัตริย์ทั้งหลาย หาค่า
มิได้” พระพุทธเจ้าตรัสว่า “ก็การที่ท่านทั้งหลายจะทํากษัตริย์ซึ่งหาค่ามิได้ให้ฉิบหายเพราะอาศัยน้ำซึ่งมี
ประมาณน้อยควรแล้วหรือ” พระญาติเหล่านั้นได้นิ่งแล้ว พระพุทธเจ้าตรัสเตือนพระญาติเหล่านั้นว่า “เพราะ
เหตุไร พวกท่านจึงกระทํากรรมเห็นปานนี้ เมื่อเราไม่อยู่วันนี้ แม่น้ำคือโลหิตจักไหลนอง ท่านทั้งหลาย ทํา
กรรมไม่สมควรแล้ว ท่านทั้งหลายเป็นผู้มีเวร ๕ อยู่ เราไม่มีเวร ท่านทั้งหลายมีความเดือดร้อนด้วยกิเลสอยู่ 
เราไม่มีความเดือดร้อนอยู่ ท่านทั้งหลายเป็นผู้มีความขวนขวายในอันแสวงหากามคุณอยู่ เราไม่มีความ
ขวนขวายอยู่” (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2547). จากเนื้อหาในธรรมบทที่ยกมานี้ จะเห็นว่า จากพระดำรัสที่
พระพุทธองค์ทรงตรัสถาม เป็นการพยายามให้พระญาติเหล่านั้นนิยามความจริงในเชิงที่ว่า คุณค่าของกษัตริย์
กับน้ำ อะไร ? มีคุณค่ามากกว่ากัน เมื่อพระญาติทรงนิยามแล้วว่า กษัตริย์มีคุณค่ามากกว่าน้ำ นั่นทำให้
กระบวนการทางนิรนัยดำเนินไปสู่ขั้นตอนที่สอง คือ หาคำอธิบายมาสนับสนุนคำนิยามนั้น พระพุทธองค์จึง
ทรงใช้โอกาสนี้นำสัจธรรมมาอรรถาธิบายจนพระประยูรญาติเข้าใจ จนเลิกทำสงครามแย่งน้ำกันต่อไป   
 ในอรรถกถาธรรมบท พรรณนาเรื่องราวของพระวักกลิที่หลงใหลในรูปโฉมของพระพุทธเจ้า ความว่า 
พระวักกลิเป็นพราหมณ์ชาวสาวัตถี ได้เล่าเรียนจนจบพระเวท ต่อมาได้เห็นพระพุทธเจ้าแล้วพึงพอใจในพระ
พุทธสรีระ จึงออกบวชตามเสด็จไปทุกแห่ง เฝ้าดูพระองค์อยู่ตลอด เมื่อพระพุทธเจ้าเห็นว่าถึงเวลาที่ญาณของ
ท่านแก่กล้าแล้ว จึงตรัสกับท่านว่า 
 “วักกลิ ท่านหาประโยชน์อะไรด้วยมองรูปกายอันเปื่อยเน่านี้ที่ท่านเห็น วักกลิ ผู้ใดแลเห็นธรรม ผู้นั้น
ชื่อว่าเห็นเรา ผู้ใดเห็นเรา ผู้นั้นชื่อว่าเห็นธรรม ผู้เห็นธรรมจึงจะชื่อว่าเห็นเรา” 
 แต่พระวักกลิยังคงไม่ละพฤติกรรมเช่นเดิม จนใกล้เข้าพรรษา พระพุทธเจ้าจึงทรงขับไล่ท่านเสียจาก
สำนัก พระวักกลิเสียใจมาก จึงขึ้นไปบนเขาคิชฌกูฏเพื่อตั้งใจจะทำอัตตวินิบาต (ฆ่าตัวตาย) พระพุทธเจ้าจึง
เสด็จไปปรากฏพระกายที่นั่น แล้วตรัสเตือนสติท่านว่า  
 “ภิกษุผู้มากด้วยความปราโมทย์ เลื่อมใสในพระพุทธศาสนา จะพึงบรรลุบทอันสงบที่ระงับสังขาร 
เป็นความสุข” พระวักกลิจึงบรรลุอรหันต์พร้อมด้วยปฏิสัมภิทา แล้วเหาะลงมากราบพระพุทธเจ้า  (มหามกุฏ



575  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.4 (October-December 2024) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ราชวิทยาลัย, 2547) ต่อมาพระพุทธเจ้าได้ประกาศท่ามกลางพระอริยสงฆ์ และยกย่องพระวักกลิว่า เป็นยอด
ของภิกษุผู้น้อมใจไปด้วยศรัทธา  

จากเรื่องราวข้างต้น ผู้เขียนมองว่า พระพุทธเจ้าทรงเข้าใจชาติกำเนิดของพระวักกลิที่ถูกเลี้ยงมาอย่าง
ดี ทำให้ท่านรักสวยรักงาม จึงทรงตรัสแรงๆ เรื่องความเสื่อมของสังขารที่แม้จะเป็นร่างกายของพระพุทธเจ้า 
ซึ่งเป็นบรมครูของโลก ก็ยังตกอยู่สภาวะที่ต้องเน่าเปื่อยไปตามธรรมชาติไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ เมื่อพระวักกลิเกิด
ความน้อยใจหลีกไปเพื่อจะฆ่าตัวตาย พระพุทธองค์จึงทรงใช้จังหวะนี้ปลอบท่านเพื่อให้เกิดความปีติก่อนแล้ว
จึงพิจารณาพุทธธรรมด้วยวิจารณญาณของตนเอง ทำให้หยุดการฆ่าตัวตาย และขัดเกลาจิตใจจนหมดสิ้นกิเลส
ได้อย่างถาวร  
 นอกจากนี้ ในองคุลิมาลสูตร พระพุทธองค์ทรงสื่อสารกับองคุลิมาลมีใจความว่า โจรองคุลิมาลถือดาบ
และโล่สอดแล่งธนูไว้พร้อม ติดตามพระพุทธเจ้าไปทางเบื้องพระปฤษฎางค์ พระพุทธองค์ทรงบันดาลอิทธาภิ
สังขารโดยวิธีที่โจรองคุลิมาลจะวิ่งจนสุดกำลัง ก็ไม่สามารถจะตามทันพระพุทธองค์ผู้เสด็จไปตามปกติได้ องคุ
ลิมาลโจรจึงคิดว่า  
 “น่าอัศจรรย์จริง ไม่เคยปรากฏ เมื่อก่อนแม้ช้างที่กำลังวิ่ง ม้าท่ีกำลังวิ่ง รถที่กำลังแล่น เนื้อที่กำลังวิ่ง 
เราก็ยังวิ่งตามทันจับได้ แต่เราวิ่งจนสุดกำลังยังไม่ทันสมณะรูปนี้ซึ่งเดินตามปกติได้”  
 องคุลิมาลโจร จึงหยุดยืนกล่าวกับพระพุทธองค์ว่า “หยุดก่อน สมณะ หยุดก่อนสมณะ” 
 พระพุทธองค์ ตรัสตอบว่า “เราหยุดแล้ว องคุลิมาล ท่านต่างหากจงหยุด” 
 อ.  “สมณะ ท่านกำลังเดินไป ยังกล่าวว่า เราหยุดแล้ว ท่านต่างหากยังไม่หยุด กลับกล่าวหาข้าพเจ้า
ผู ้หยุดแล้วว่า ยังไม่หยุด สมณะ ข้าพเจ้าขอถามเนื ้อความนี้กับท่าน ท่านหยุดอย่างไร ข้าพเจ้าไม่หยุด
อย่างไร?” 
 พ.  “องคุลิมาล เราวางอาชญาในสรรพสัตว์ได้แล้ว จึงชื่อว่า หยุดแล้วตลอดกาล ส่วนท่านไม่สำรวม
ในสัตว์ทั้งหลาย เพราะฉะนั้น เราจึงชื่อว่าหยุดแล้ว ส่วนท่านสิชื่อว่า ยังไม่หยุด” (ม.ม. ๑๓/๓๔๗-๓๔๙/๔๒๓-
๔๒๔) บทสรุปของการสนทนา พบว่า องคุลิมาลยอมวางศาสตราวุธลงแล้วขออุปสมบทเป็นพระภิกษุใน
พระพุทธศาสนา หยุดการเข่นฆ่าเพ่ือนมนุษย์ อุทิศตนเพื่อแสวงหาความสงบพ้นทุกข์ 
 จงึเห็นไดว้่า การสื่อสารของพระพุทธเจ้า เป็นกระบวนการทางนิรนัย กล่าวคือ การกำหนดหรือนิยาม
ความจริงไว้ก่อนจากนั้นค่อยสาวหาเหตุผลเพื่อมายืนยันหรือให้น้ำหนักกับคำที่กำหนดหรือนิยามไว้ก่อนหน้า
นั้น ซึ่งการที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสว่า “เราหยุดแล้ว ท่านต่างหากจงหยุด” เป็นการตรัสความจริงก่อน จากนั้น 
ทรงอธิบายว่า “เราวางอาชญาในสรรพสัตว์ได้แล้ว จึงชื่อว่า หยุดแล้วตลอดกาล ส่วนท่านไม่สำรวมในสัตว์
ทั้งหลาย เพราะฉะนั้น เราจึงชื่อว่าหยุดแล้ว ส่วนท่านสิชื่อว่า ยังไม่หยุด” เป็นการหาเหตุผลมายืนยันให้เกิด
ความยอมรับในคำนิยามหรือความจริงก่อนจากนั้นเมื่อความจริงทำงานโดยอธิบายเหตุและผล องคุลิมาลซึ่ง
เป็นผู้คงแก่เรียนเป็นทุนเดิมอยู่แล้วยิ่งสามารถเข้าใจในเหตุผลนั้นได้โดยง่าย จึงยอมหยุดการประหัตถ์ประหาร
ผู้อื่นมุ่งหน้าสู่การประหารกิเลสในใจของตนแทน เบญจศีลและเบญจธรรมซึ่งเป็นหลักพื้นฐานของการอยู่



576  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.4 (October-December 2024) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ร่วมกันในสังคมก็เจริญงอกงามในใจ ดังนั้น วิธีการที่พระพุทธเจ้าทรงใช้ในองคุลิมาลสูตร คือหนึ่งการสื่อสาร
พุทธธรรมเพื่อสังคมโดยแท้จริง 
 

4. สรุป 
 พุทธนวัตกรรมการสื่อสารพุทธธรรมเพื่อสังคม ผู้เขียนได้นำเสนอทั้งด้านของศาสตร์และศิลป์ของ
พระพุทธเจ้าที่ใช้ยุติปัญหาความรุนแรงทางสังคมในสมัยพุทธกาล กล่าวคือ เป็นศิลปะในการสนทนาเพ่ือ
ประคับประคองให้คู่สนทนาหรือวงสนทนาดำเนินไปสู่คำตอบของปัญหาที่กำลังอภิปรายกันได้อย่างมีความ
ปรองดอง ทั้งนี้ ผู้เขียนได้นำวิธีการทางนิรนัยมาเปรียบเทียบให้เห็นพุทธวิธีในการให้เหตุผลของพระพุทธเจ้า
ได้ชัดเจนขึ้น ซึ่งหัวใจหลักของวิธีการให้เหตุผล ก็คือ การนิยามให้ตรงกับความจริง โดยเน้นให้คู ่สนทนา
ยอมรับความจริงที่นิยามกัน จนบางเหตุการณ์ท่ีอยู่ในขั้นตอนของการนิยาม ไม่ถูกนำไปสู่ขั้นตอนที่สองเลย แต่
ผลลัพธ์ภายหลังการสนทนาได้สร้างความปรองดองขึ้นในสังคมและเกื้อกูลสังคมให้หยุดการประหัตถ์ประหาร
ชีวิตของเพื่อนมนุษย์ด้วยกัน นอกจากนี้ ผลลัพธ์ของวิธีการยังได้ยุติการเวียนว่ายตายเกิดของพระอริยสงฆ์
สาวกอีกด้วย 

ดังนั้น ผู้เขียนจึงเห็นว่า การสื่อสารข้อปัญหาต่างๆ ในทางพระพุทธศาสนาที่จะเกิดมีขึ้นในอนาคต
ระหว่างพุทธศาสนิกชนด้วยกันหรือกับพี่น้องต่างศาสนา ควรจะนำวิธีการนิรนัยมาเป็นพุทธนวัตกรรมในการ
สื่อสารเพื่อให้สังคมเกิดความปรองดองบนพ้ืนฐานของความจริงนั่นเอง 
  

เอกสารอ้างอิง 
 
กรมวิชาการ. (2544). การสังเคราะห์งานวิจัยเกี่ยวกับรูปแบบการจัดการเรียนรู้ที่เน้นผู้เรียนเป็นสำคัญ. 

กรุงเทพฯ: กระทรวงศึกษาธิการ. 
นารินทร์ แก้วสิมมา. (2552). ศึกษาวิเคราะห์วิภาษวิธีในมิลินทปัญหา (วิทยานิพนธ์มหาบัณฑิต). บัณฑิต

วิทยาลัย, มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 
พระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2544). ปรัชญากรีก: บ่อเกิดภูมิปัญญาตะวันตก (พิมพ์ครั้งที่ 5). 

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ศยาม. 
พระเทพเวที. (2525). พุทธธรรม. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2547). มิลินทปัญหา: ฉบับแปลในมหามกุฏราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาม

กุฏราชวิทยาลัย. 



577  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.4 (October-December 2024) 

Journal of Buddhist Education and Research 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2547). ธัมมปทัฏฐกถา แปล ภาค 2 (พิมพ์ครั้งที่ 14). กรุงเทพฯ: มหามกุฏราช
วิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2547). ธัมมปทัฏฐกถา แปล ภาค 6 (พิมพ์ครั้งที่ 14). กรุงเทพฯ: มหามกุฏราช
วิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2548). พจนานุกรมศัพท์ปรัชญา อังกฤษ-ไทย. กรุงเทพฯ: ศักดิโสภาการพิมพ์. 
ส.ศิวรักษ์. (2543). ยูไทโฟร (วิธีการของโสกราตีส). กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ศยาม. 
 
 


