
 

129 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

 

 

พระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโตด๊ 
Buddhism in Ta Muen Tot Castle 

 
พระปลัดสมหมาย ใจงาม1, พระครูนิมิตรัตนาภรณ์2, พระครูสุตธรรมาภิรัต3,  
พระครูสุตมัชฌิมานุกิจ4,พระครูสังฆรักษ์อนันต์กิตติ์ สจฺจญาโณ (พฤฒิรัตน์)5,  

พระมหาชาญ อชิโต (สร้อยสุวรรณ)6, พระมหาวิรุฬชิต นริสฺสโร (เช่นรัมย์)7, สุพัฒน์ ศรีกงพาน8 
 

1โรงเรียนปริยัติโกศลวิทยา จังหวัดสุรินทร์, 2สำนักงานรองเจ้าคณะอำเภอลำดวน จังหวัดสุรินทร,์ 3สำนักงานรองเจ้าคณะตำบลเพี้ยราม จังหวัด
สุรินทร ์4สำนักงานรองเจ้าคณะจังหวัดสุรินทร์ จังหวัดสุรินทร,์ 5สำนักงานเจ้าคณะอำเภอเมืองบุรีรัมย์ (ธรรมยุต) จังหวดับุรีรัมย์, 6วัดอุทุมพร 

อำเภอปราสาท จังหวัดสุรินทร,์  
7หลักสูตรพุทธศาสตรบัณฑิต วิทยาลัยสงฆ์บุรีรัมย์ จังหวัดบุรีรัมย์, 8โรงเรียนน้ำพอง จังหวัดขอนแก่น 

 
PhrapaladSommai Jaingam1, PhrakruNimitrattanaporn2, Phrakhusutathammapirat3,  
Phrakhrusutamatchimanukit4, Phrakhrusangharak Anankit Saccañāno (Phruettirat)5, 

Phramaha Chan Achito (Soiuwan)6, Phramaha Wirunchit Narissaro (Chenram)7, Supat Srikongpan8 

 
 
1Pariyatikoson Wittaya School, Surin Province, 2Office of Deputy Abbot of Lamduan District, Surin Province, 3Office of the Deputy Abbot 

of Phiaram Subdistrict, Surin Province, 4Office of the Deputy Abbot of Surin Province, Surin Province, 5Office of the District Abbot of 
Buriram (Dhammayut), Burirum Province,  

6Uthumphon Temple, Prasat District, Surin Province, 7Bachelor of Buddhist Studies Program Buriram Sangha College, Buriram Province, 
8Nam Phong School, Khon Kaen Province 

 

: 1phrasommai2407@gmail.com  
(Corresponding Email) 

  

: 2anurut.san@gmail.com; 3kanokponk2507@gmail.com; 4sompong.srn@gmail.com; 5b4700029@hotmail.com; 
6chansoi2517@gmail.com; 7wirunchit2765@gmail.com; 8Supatsrikongpan@gmail.com  

 
Received: 22 February 2025; Revised: 24 March 2025; Accepted: 28 March 2025 

© The Author(s) 2025 

 

 

บทคัดย่อ 
ในการศึกษาเรื่อง “พระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด” ผู้วิจัยได้กำหนดวัตถุประสงค์ 3 ข้อ คือ 

1. เพื ่อศึกษารูปแบบ ความหมาย พัฒนาการ และคติการสร้างปราสาทตาเมือนโต๊ด  2. เพื ่อศึกษา
พระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด และ 3. เพื่อวิเคราะห์พระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด เป็น
การวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ภาคสนาม โดยการลงพื้นที่เก็บข้อมูลสัมภาษณ์เชิงลึก วิเคราะห์
ข้อมูลด้วยวิธีการพรรณนา ผลการศึกษา พบว่า ด้านรูปแบบ ปราสาทตาเมือนโต๊ดเป็นอาโรคยาศาลก่อด้วย
ศิลาแลงและหินทราย ด้านความหมาย ปราสาทตาเมือนโต๊ด หมายถึง อโรคยศาล (ศาสนสถานประจำ
สถานพยาบาล) ที่พระเจ้าชัยวรมันที่ 7 (พ.ศ. 1724-1761) แห่งอาณาจักรเขมรโบราณ โปรดให้สร้างขึ้นตามที่
กล่าวไว้ในจารึกปราสาทตาพรหม ประเทศกัมพูชา ด้านพัฒนาการ ศึกษาจากจารึกปราสาทตาเมือนโต๊ด (สร. 
1, K. 375) เป็นอักษรจารึกขอมโบราณ พุทธศตวรรษ 18 ภาษาสันสกฤต ไม่มีรายละเอียดเกี่ยวกับความเป็นมา 

Research Paper 

mailto:1phrasommai2407@gmail.com
mailto:2anurut.san@gmail.com
mailto:3kanokponk2507@gmail.com
mailto:4sompong.srn@gmail.com
mailto:5b4700029@hotmail.com
mailto:6chansoi2517@gmail.com
mailto:7wirunchit2765@gmail.com
mailto:8Supatsrikongpan@gmail.com


 

130 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ศิลาจารึกที่เหมือนกันเกือบทุกประการอย่างนี้มีหลายหลัก โดยเฉพาะในประเทศไทยได้พบแล้วขณะนี้รวม 4 
หลัก ด้านคติการสร้าง ปราสาทตาเมือนโต๊ดสร้างจากคติความเชื่อในพระพุทธศาสนา (มหายาน) สัญลักษณ์
ทางพระพุทธศาสนาที่พบในปราสาทตาเมือนโต๊ด ได้แก่ พระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวรสี่กร (ศิลปะนครวัด) 
พระพุทธเจ้า พระชินะ พระไภษัชคุรุไวทูรยะ พระศรีสูรยไวโรจนจันทโรจิ พระศรีจันทรไวโรจนโรหิณีศะ 
พระองค์ผู้มีบาทเหมือนดอกบัว สวรรค์ โรค เภษัช และบุญกุศล การวิเคราะห์สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา
ในปราสาทตาเมือนโต๊ด พบว่า 1) รูปสัญญะ ได้แก่ พระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวรเป็นรูปสัญญะตามคติ
พระพุทธศาสนา (มหายาน) พระพุทธเจ้าที่พบในจารึกกล่าวถึงพระพุทธเจ้าแพทย์ พระพุทธศาสนา (มหายาน) 
ลัทธิตรีกาย ประกอบด้วย นิรมาณกาย ธรรมกาย และสัมโภคกาย พระชินะ คือ ผู ้ชนะ ในที ่นี ้กล่าวถึง 
พระพุทธเจ้าผู้ชนะโรค พระไภษัชคุรุไวทูรยะ คือ พระพุทธเจ้าแพทย์สูงสุด ซึ่งมาพร้อมกับบริวารทั้งสอง พระ
ศรีสูรยไวโรจนจันทโรจิ (พระหม้อยาเล็ก) พระโพธิสัตว์ในคติพระพุทธศาสนา (มหายาน) พระศรีจันทรไวโรจน
โรหิณีศะ (พระหม้อยาใหญ่) พระโพธิสัตว์ในคติพระพุทธศาสนา (มหายาน)  2) การกระทำเชิงสัญญะ ได้แก่ 
เภษชั คือ การเอาชนะโรคด้วยเภษัช บุญกุศล คือ สภาพธรรมชำระขัดเกลาสันดาน หรือเป็นสภาพธรรมที่ชำระ
จิตให้สะอาดจากที่เป็นอกุศล ก็ค่อย ๆ เป็นกุศลขึ้น 3) ความคิดเชิงสัญญะ ได้แก่ พระองค์ผู้มีบาทเหมือน
ดอกบัว สื่อถึงความเป็นเบื้องสูงหรือกษัตริย์ สวรรค์ คือ ดินแดนที่มีอารมณ์เลิศด้วยดี และโรค คือ สิ่งที่เสียบ
แทงให้เจ็บปวด  

คำสำคัญ: พระพุทธศาสนา, ปราสาทตาเมือนโต๊ด 
 

Abstract 
In the study titled "Buddhism in Ta Muen Tot Castle," the researcher set three 

objectives: 1) to study the form, meaning, development, and the belief system behind the 
construction of Ta Muen Tot Castle; 2) to study Buddhism in Ta Muen Tot Castle; and 3) to 
analyze Buddhism in Ta Muen Tot Castle. This is a qualitative field research project using in-
depth interviews and descriptive analysis. The study found that, in terms of form, Ta Muen Tot 
Castle is an Arogyasala (hospital chapel) built of laterite and sandstone. In terms of meaning, 
it signifies a religious sanctuary for healing, commissioned by King Jayavarman VII (B.E. 
1724–1761) of the ancient Khmer Empire, as noted in the inscription at Ta Prohm temple in 
Cambodia. Regarding its development, inscriptions found at Ta Muen Tot Castle (S.R. 1, 
K.375) are written in ancient Khmer using Sanskrit from the 18th Buddhist century, though 
they provide limited historical details. Similar inscriptions have been found in four locations 
across Thailand. The belief system behind the construction stems from Buddhist faith. Buddhist 
figures found at Ta Muen Tot Castle include the four-armed Avalokiteśvara Bodhisattva 
(Angkor Wat art style), the Buddha, the Jina (Victor), Bhaiṣajyaguru Vaiḍūrya (Medicine 
Buddha), Surya Vairochana Chandrarochi, Chandra Vairochana Rohiniśa, and the Lotus-
Footed One—symbolizing heaven, disease, medicine, and merit. The analysis revealed: 1) 
Symbolic forms, such as Avalokiteśvara representing Mahayana Buddhism, with references to 
the Buddha as healer in the Trikaya doctrine (Nirmāṇakāya, Dharmakāya, Sambhogakāya), the 
Jina symbolizing victory over illness, Bhaiṣajyaguru as the supreme healer accompanied by 
two bodhisattvas—Surya Vairochana Chandrarochi (small medicine pot) and Chandra 
Vairochana Rohiniśa (large medicine pot), both representing Mahayana beliefs; 2) Symbolic 
actions, including the use of medicine to conquer illness and merit-making as a moral 
purification of the mind from unwholesomeness to wholesomeness; and 3) Symbolic thoughts, 



 

131 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

such as the Lotus-Footed One implying transcendence and purity, heaven symbolizing supreme 
bliss, and disease representing suffering and affliction.  

Keywords: Buddhism, Ta Muen Tot Castle 
 

1. บทนำ  
การศึกษาบริบทและความเป็นมาบริเวณเป็นที่ตั้งจังหวัดสุรินทร์เบื้องต้น  ได้พบว่า มีร่องรอยของ

อารยธรรมการก่อสร้างศาสนสถานกลุ่มปราสาทขอมในลักษณะต่าง ๆ เกิดขึ้นหลายแห่ง ซึ่งอารยธรรมการ
ก่อสร้างเหล่านี้มีการสร้างขึ้นในอาณาจักรขอมโบราณ จากการสืบค้นในเบื้องต้น พบว่า อารยธรรมการ
ก่อสร้างศาสนสถานกลุ่มปราสาทขอมเหล่านี้ได้มีมาก่อนที่พระพุทธศาสนาเถรวาทแบบลังกาจะเข้ามาสู่
ประเทศไทย และเผยแพร่เข้ามาสู่อาณาบริเวณซึ่งเป็นจังหวัดสุรินทร์ในปัจจุบันเหล่านี้  ได้สะท้อนให้เห็นอารย
ธรรมขอม (เขมร) ในอดีต ก่อนที่ชุมชนแถบนี้จะรับเอาอารยธรรมแบบพุทธ อย่างน้อยก่อนพุทธศตวรรษที่ 17 
เป็นต้นไป (ชะเอม แก้วคล้าย, 2528: 68.) โบราณสถานที่เป็นศาสนสถานเหล่านี้ ได้เป็นสิ่งที่เชื่อมโยงให้เห็นถึง
เหตุการณ์ทางประวัติศาสตร์ ศาสนา ภูมิธรรม และภูมิปัญญา ของกลุ่มคนในชุมชนแถบนี้ ทีม่ีต่อศาสนาได้เป็น
อย่างดี การแผ่ขยายเข้ามาของพระพุทธศาสนาเถรวาทแบบลังกา ตั้งแต ่พ.ศ. 1,800 เป็นต้นมา (กรมศิลปากร, 
2550: 11.) ทำให้ความคิดและความเชื่อของคนแถบนี้เปลี่ยนไปตามโลกทัศน์แห่งพระพุทธศาสนาเถรวาท 
ในช่วงที่ผ่านมานักวิชาการคนไทยส่วนหนึ่งได้ทำการศึกษาสืบค้นและบันทึกเรื่องราวความเป็นมาของโบราณ
สถานที่เป็นศาสนสถานเหล่านี้ไว้อย่างเป็นระบบ แต่การสืบค้นในการพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด
ยังมีอยู่จำนวนน้อย เมื่อเปรียบเทียบกับการศึกษาสืบค้นในมิติอื่น ในเรียนการสอนในสถาบันอุดมศึกษาใน
จังหวัดสุรินทร์ และใช้ในการวางแผนพัฒนาท้องถิ่นระดับจังหวัดและระดับประเทศต่อไป (สุภัทรดิศ ดิศกุล, 
หม่อมเจ้า, 2522: 94.) 

ความสำคัญของปัญหาที่ทำให้ผู้วิจัยสนใจศึกษาเกี่ยวกับจังหวัดสุรินทร์  คือ มีโบราณสถานกลุ่ม
ปราสาทขอมอยู่เป็นจำนวนมาก ในอาณาบริเวณพื้นที่ในเขตจังหวัดสุรินทร์ ผู้วิจัยได้สำรวจข้อมูลเบื้องต้น 
พบว่า มีโบราณถานกลุ่มปราสาทขอมจำนวนมาก กลุ่มปราสาทขอมเหล่านี้ได้ก่อให้เกิดคุณค่าและมีอิทธิพลต่อ
วิถีชีวิตของคนท้องถิ่นจังหวัดสุรินทร์เป็นอย่างมาก เห็นได้จากคำขวัญของจังหวัดสุรินทร์ต่อไปนี้ คือ “สุรินทร์
ถิ่นช้างใหญ่ ผ้าไหมงาม ประคำสวย รวยปราสาท ผักกาดหวาน ข้าวสารหอม งามพร้อมวัฒนธรรม” เห็นได้ว่า
จังหวัดสุรินทร์ได้นำคำว่า “ปราสาท” เข้าใส่ไว้ในคำขวัญของจังหวัดด้วย คำถามที่คณะผู้วิจัยมีความสนใจคือ
ปัญหาวิจัยที่ว่า “รูปแบบ ความหมาย และพัฒนาการ คติการสร้างในปราสาทตาเมือนโต๊ดเป็นอย่างไร 
สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ดเป็นอย่างไร และสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาใน
ปราสาทตาเมือนโต๊ดวิเคราะห์ได้อย่างไร” ซึ่งคำตอบที่ได้จากการศึกษาครั้งนี้ น่าจะก่อให้เกิดคุณค่าต่อวิถีชีวิต
ของชุมชนในด้านสังคม วัฒนธรรม เศรษฐกิจ และการท่องเที่ยว ประการสำคัญ คือ เป็นการสร้างความมั่นคง
เข้มแข็งให้กับสถาบันของชุมชนท้องถิ่นจังหวัดสุรินทร์ เช่น สถาบันครอบครัว สถาบันทางศาสนา ส่วนราชการ
ต่าง ๆ อีกทั้งงานวิจัยนี้ยังได้รับตีพิมพ์เผยแพร่เป็นผลงานของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  และ
เผยแพร่ไปยังหน่วยงานในเครือข่ายของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  ที่มีอยู่ในหลายจังหวัดใน



 

132 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ประเทศไทย ตลอดถึงหน่วยงานอ่ืนๆ ที่เก่ียวข้อง นำเอาผลการวิจัยนี้ไปใช้ให้เกิดประโยชน์ในการวางแผนเพ่ือ
พัฒนาได้ด้วย ดังนั้น พื้นที่วิจัย คือ อำเภอพนมดงรัก จังหวัดสุรินทร์ โดยใช้วิธีคัดเลือกกลุ่มเป้าหมายแบบ
เจาะจง ซึ่งกลุ่มเป้าหมาย คือ ปราสาทตาเมือนโต๊ด อีกทั้งได้รับความร่วมมือเป็นอย่างดีจากภาคประชาชน 
ภาครัฐ และองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น ซึ่งอยู่ในพื้นท่ีทำการวิจัยเป็นอย่างดี (อนงค์ หนูแป้น, 2535: 54) 

จากความเป็นมาและความสำคัญของปัญหาดังกล่าว ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะทำการวิจัยเรื ่อง 
“พระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด” องค์ความรู้ที่ได้รับจากงานวิจัยนี้ จะได้เป็นแนวทางในเชิงนโยบาย
ที่สามารถนำมาพัฒนาชุมชนท้องถิ่นปราสาทตาเมือนโต๊ดสืบไป 

2. วัตถปุระสงค์ของการวิจัย  
2.1 เพ่ือศึกษารูปแบบ ความหมาย พัฒนาการ และคติการสร้างปราสาทตาเมือนโต๊ด 
2.2 เพ่ือศึกษาสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด 
2.3 เพ่ือวิเคราะห์สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด 

3. วิธีดำเนินการวิจัย  
3.1 รูปแบบการวิจัย 
การวิจัยเรื ่อง “พระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด” เป็นรูปแบบการวิจัยเชิงคุณภาพ 

(Qualitative Research) คือ ผู้วิจัยต้องลงพ้ืนที่ภาคสนามในการศึกษาจากการ การสังเกต และการสัมภาษณ์
เชิงลึก (Indepth Interview) กลุ่มบุคคลผู้ให้ข้อมูลสำคัญ และการบันทึกเอกสาร การเก็บรวบรวมข้อมูลจาก
แหล่งข้อมูลต่าง ๆ ซึ่งแบ่งออกเป็น 2 ลักษณะ คือ 

 3.1.1 การวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) 
  การค้นหาข้อมูลเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด โดยศึกษารวบรวมข้อมูล

จากเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ในประเด็นของความเป็นมาของพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด 
ตำบลบ้านตาเมียง อำเภอพนมดงรัก จังหวัดสุรินทร์ 

 3.1.2 การวิจัยเชิงพ้ืนที่ (Field Research) 
  การบันทึกการค้นคว้าจากเอกสารและข้อมูลในพื้นที่ภาคสนาม และการสัมภาษณ์เชิงลึก 

(Indepth Interview) กับกลุ ่มผู ้ให้ข้อมูล (Sample and data Providers) ได้แก่ กลุ ่มผู ้ทรงคุณวุฒิด้าน
พระพุทธศาสนา กลุ่มผู้ทรงคุณวุฒิด้านโบราณคดี กลุ่มพระสงฆ์ กลุ่มนักวิชาการ และกลุ่มผู้นำชุมชน/ปราชญ์
ชาวบ้าน ในประเด็นที่เก่ียวกับความเป็นมาของพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด 

3.2 กลุ่มเป้าหมาย/ผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key Informants) 
กลุ่มเป้าหมายเป็นกลุ่มผู้ทรงคุณวุฒิด้านพระพุทธศาสนา กลุ่มผู้ทรงคุณวุฒิด้านโบราณคดี กลุ่ม

พระสงฆ์ กลุ่มนักวิชาการ และกลุ่มผู้นำชุมชน/ปราชญ์ชาวบ้าน ที่มีความเกี่ยวข้องกับปราสาทตาเมือนโต๊ด 
โดยใช้วิธีการคัดเลือกกลุ ่มเป้าหมายที่มีความรู ้ที ่จะสามารถให้ข้อมูลที ่สำคัญแบบเจาะจง  (Purposive 
Sampling) คัดเลือกผู้ให้ข้อมูลแบบเฉพาะเจาะจง (Purposive sampling) โดยกำหนดเกณฑ์ คือ เป็นผู้ที่มี



 

133 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ความรู้ความเชี่ยวชาญในประเด็นที่ศึกษา และเป็นผู้ที่ยินดีจะให้ข้อมูลเชิงลึกถึงปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นตาม
บริบทของพ้ืนที ่กำหนดกลุ่มเป้าหมาย/ผู้ให้ข้อมูลหลัก แบ่งเป็น 2 กลุ่ม ดังนี้ 

 3.2.1 กลุ่มเป้าหมาย มี 5 กลุ่ม ได้แก่ 
  1) กลุ่มผู้ทรงคุณวุฒิด้านพระพุทธศาสนา 
  2) กลุ่มผู้ทรงคุณวุฒิด้านโบราณคดี  
  3) กลุ่มพระสงฆ ์
  4) กลุ่มนักวิชาการ 
  5) กลุ่มผู้นำชุมชน/ปราชญ์ชาวบ้าน 
 3.2.2 ผู้ให้ข้อมูลหลัก มี 5 กลุ่ม ได้แก่ 
  1) กลุ่มผู้ทรงคุณวุฒิด้านพระพุทธศาสนา   จำนวน 4 รูป/คน 
  2) กลุ่มผู้ทรงคุณวุฒิด้านโบราณคดี   จำนวน 3 คน 
  3) กลุ่มพระสงฆ ์     จำนวน 6 รูป 
  4) กลุ่มนักวิชาการ     จำนวน 14 คน 
  5) กลุ่มผู้นำชุมชน/ปราชญ์ชาวบ้าน  จำนวน 22 คน 

รวมเป็น 49 รูป/คน 
3.3 เครื่องมือการวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้ใช้เครื่องมือในการเก็บรวบรวมข้อมูล 2 แบบ ได้แก่ แบบบันทึกการสังเกต (แบบมีส่วน

ร่วม) และแบบสัมภาษณ์เชิงลึก (Indepth Interview) เมื่อสร้างเครื่องมือทั้ง 2 แบบสำเร็จ แล้วจึงนำไปสู่การ
ตรวจสอบคุณภาพเครื่องมือ ก่อนการนำไปใช้เก็บรวบรวมข้อมูลจริง ซึ่งได้ดำเนินการ ดังนี้ 

  3.3.1 แบบบันทึกการสังเกต (แบบมีส่วนร่วม) เป็นการบันทึกข้อมูลจากการสังเกตและเก็บ
รวบรวมข้อมูลภาคสนามในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด และข้อมูลที่ได้จาก
การสังเกตจะนำไปสู่กระบวนการวิเคราะห์ต่อไป 

  3.3.2 แบบสัมภาษณ์เชิงลึก (Indepth Interview) เป็นการบันทึกข้อมูลจากการสัมภาษณ์
ผู้ให้ข้อมูลหลัก คือ กลุ่มผู้ทรงคุณวุฒิด้านพระพุทธศาสนา กลุ่มผู้ทรงคุณวุฒิด้านโบราณคดี กลุ่มพระสงฆ์ กลุ่ม
นักวิชาการ และกลุ่มผู้นำชุมชน/ปราชญ์ชาวบ้าน ในประเด็นที่เก่ียวข้องกับความเป็นมาของพระพุทธศาสนาใน
ปราสาทตาเมือนโต๊ด 

การพัฒนาเครื่องมือ นำแบบสัมภาษณ์ที่สร้างขึ้น เสนอประสานและกรรมการที่ปรึกษา เพื่อเป็น
การตรวจสอบและแก้ไขเพ่ิมเติมข้อความให้ครอบคลุมเนื้อหาและรัดกุมยิ่งขึ้น แล้วนำเครื่องมือที่แก้ไขปรับปรุง
แล้วนำเสนอผู้เชี่ยวชาญ จำนวน 3 ท่าน เพ่ือพิจารณาตรวจสอบหาความเที่ยงตรงของเนื้อหาและความถูกต้อง
เหมาะสมของภาษาที่ใช้ 

 



 

134 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

โดยการจัดทำหนังสือขอความอนุเคราะห์ในการพิจารณาตรวจสอบเครื ่องมือการวิจัย  ไปยัง
ผู้เชี่ยวชาญทั้ง 3 ท่าน ดังนี้ 

  1) ผศ. ดร.กังวล คัชชิมา อาจารย์ประจำ คณะโบราณคดี ภาควิชาภาษาตะวันออก 
มหาวิทยาลัยศิลปากร 

  2) ผศ. ดร.บัญญัติ สาลี อาจารย์ประจำ ภาควิชาภาษาไทยและภาษาตะวันออก สาขาวิชา
ภาษาและวัฒนธรรมเขมร มหาวิทยาลัยมหาสารคาม 

  3) ผศ.บรรจง โสดาดี อาจารย์ประจำ หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา
พระพุทธศาสนา วิทยาลัยสงฆ์สุรินทร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

3.4 การเก็บรวบรวมข้อมูล 
การเก็บรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยได้ใช้เครื่องมือทั้ง 2 แบบ คือ แบบบันทึกการสังเกต (แบบมีส่วนร่วม) 

และแบบสัมภาษณเ์ชิงลึก (Indepth Interview)  เพ่ือนำมาใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล ดังนี้ 
  3.4.1 การสังเกต (แบบมีส่วนร่วม) การเก็บรวบรวมข้อมูลจากการสังเกต (แบบมีส่วนร่วม) 

และเก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนามในประเด็นที่เก่ียวข้องกับพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด 
  3.4.2 การสัมภาษณ์เชิงลึก (Indepth Interview) การเก็บรวบรวมข้อมูลจากการ

สัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลหลัก คือ กลุ่มผู้ทรงคุณวุฒิด้านพระพุทธศาสนา กลุ่มผู้ทรงคุณวุฒิด้านโบราณคดี กลุ่ม
พระสงฆ์ กลุ่มนักวิชาการ และกลุ่มผู้นำชุมชน/ปราชญ์ชาวบ้าน ในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาใน
ปราสาทตาเมือนโต๊ด 

3.5 การวิเคราะห์ข้อมูล 
การวิเคราะห์ข้อมูล นำข้อมูลซึ่งเป็นข้อมูลเชิงคุณภาพ มาวิเคราะห์เนื้อหา ดังนี้ 
 3.5.1 การวิเคราะห์เชิงเอกสาร 
  นำข้อมูลที่ได้จากการศึกษาเชิงเอกสารประกอบด้วยข้อมูลปฐมภูมิ  คือ พระไตรปิฎก และ

ข้อมูลทุติยภูมิ คือ หนังสือ เอกสารวิชาการ และงานวิจัยที่เกี่ยวของ แล้วนำมาวิเคราะห์เนื้อหา (Content 
Analysis) เชิงพรรณนาวิเคราะห์ 

 3.5.2 การวิเคราะห์ข้อมูลภาคสนาม  
  การวิเคราะห์ข้อมูลภาคสนาม จากการเก็บข้อมูลจากการสังเกต (แบบมีส่วนร่วม) และการ

สัมภาษณ์เชิงลึก (Indepth Interview) ดังนี้ 
   (1) การวิเคราะห์ข้อมูลจากการสังเกต (แบบมีส่วนร่วม) ใช้กระบวนการศึกษา 

วิเคราะห์ สังเคราะห์ การตีความ และเปรียบเทียบ ข้อมูลจากการสังเกต (แบบมีส่วนร่วม) และเก็บรวบรวม
ข้อมูลภาคสนามในประเด็นที่เก่ียวข้องกับพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด 

   (2) การวิเคราะห์ข ้อมูลจากการสัมภาษณ์เช ิงล ึก  ( Indepth Interview) ใช้
กระบวนการศึกษา วิเคราะห์ สังเคราะห์ การตีความ และเปรียบเทียบ ข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ให้
ข้อมูลหลัก คือ กลุ่มผู้ทรงคุณวุฒิด้านพระพุทธศาสนา กลุ่มผู้ทรงคุณวุฒิด้านโบราณคดี กลุ่มพระสงฆ์ กลุ่ม



 

135 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

นักวิชาการ และกลุ่มผู้นำชุมชน/ปราชญ์ชาวบ้าน ในประเด็นที่เก่ียวข้องกับพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือน
โต๊ด 

การตรวจสอบข้อมูล ผู ้ว ิจัยทำการตรวจสอบและยืนยันข้อมูลที ่ได้จากการสัมภาษณ์เช ิงลึก 
(Indepth Interview) เนื่องจากความน่าเชื่อถือของการวิจัยเชิงคุณภาพ ขึ้นอยู่กับตัวผู ้วิจัยและข้อมูลที่
นำมาใช้ในการวิเคราะห์ ดังนั ้น ผู ้ว ิจัยจึงให้ความสำคัญกับการตรวจสอบข้อมูลโดยใช้วิธ ีการสามเส้า  
(triangulation) คือ บุคคล สถานที่ และเวลาแตกต่างกัน โดยการควบคุมคุณภาพของการจดบันทึก/
บันทึกภาพและเสียง โดยการจดบันทึกอย่างละเอียดและทันทีที่มีการสัมภาษณ์ 

4. สรุปผลการวิจัย  
ผลการวิเคราะห์ตามวัตถุประสงค์การวิจัย จากการศึกษาเอกสารและการสัมภาษณ์เชิงลึก (Indepth 

Interview) กับผู้ให้ข้อมูลหลัก มีดังนี ้
4.1 รูปแบบ ความหมาย พัฒนาการ และคติการสร้างปราสาทตาเมือนโต๊ด 
รูปแบบ ความหมาย พัฒนาการ และคติการสร้างปราสาทตาเมือนโต๊ด จากการศึกษาเอกสารและ

การสัมภาษณ์เชิงลึก (Indepth Interview) กับผู้ให้ข้อมูลหลัก มีดังนี ้
ก. รูปแบบของปราสาทตาเมือนโต๊ด 
ปราสาทตาเมือนโต๊ด มีรูปแบบเป็นอาโรคยาศาล ปราสาทประธานมีลักษณะเป็นรูปทรงสี่เหลี่ยม

จัตุรัสและยังคงสภาพเกือบสมบูรณ์ มีมุขยื่นทางด้านหน้า ก่อด้วยศิลาแลงและหินทราย มีบรรณาลัยอยู่ทาง
ด้านหน้า เยื้องไปทางขวาของปราสาท ล้อมรอบด้วยกำแพงก่อศิลาแลงเช่นเดียวกัน มีซุ้มประตูอยู่ด้านหน้า 
ทางด้านทิศตะวันออกเพียงด้านเดียว นอกกำแพงด้านหน้ามีสระน้ำเช่นเดียวกับอโรคยาศาลแห่งอื่น ๆ ตรงห้อง
กลางของโคปุระพบศิลาจารึก 1 หลัก (สัมภาษณ์, บัญญัติ สาลี, 19 กันยายน 2567) 

ข. ความหมายของปราสาทตาเมือนโต๊ด 
ปราสาทตาเมือนโต๊ด หมายถึง ปราสาทอาโรคยาศาลที่อยู่ห่างจากปราสาทตาเมือนธม ประมาณ 

750 เมตร ก่อด้วยศิลาแลง มีกำแพงล้อมรอบและมีสระน้ำขนาดเล็กอยู่ทางทิศเหนือหนึ่งสระ โดยเชื่อว่า
ปราสาทแห่งนี้เป็นอโรคยาศาล สถานทีร่ักษาพยาบาลของชุมชนหรือตามรายทางที่เป็นเส้นทางคมนาคม (ราช
มรรคา) สร้างข้ึนในราวพุทธศตวรรษท่ี 18 เป็นสถานพยาบาลแห่งหนึ่งในจำนวน 102 แห่ง ที่พระเจ้าชัยวรมัน
ที่ 7 (พ.ศ. 1724-1761) แห่งอาณาจักรเขมรโบราณ โปรดให้สร้างขึ้นตามที่กล่าวไว้ในจารึกปราสาทตาพรหม 
ประเทศกัมพูชา (สัมภาษณ์, ณัฏฐ์ รุ่งเรือง, 25 กันยายน 2567) 

ค. พัฒนาการของปราสาทตาเมือนโต๊ด 
ศึกษาจากจารึกปราสาทตาเมียนโตจ (สร. 1, K. 375) อักษรที่มีในจารึกขอมโบราณ พุทธศตวรรษ 

18 ภาษาสันสกฤต ไม่มีรายละเอียดเกี่ยวกับความเป็นมา ศิลาจารึกที่เหมือนกันเกือบทุกประการอย่างนี้มี
หลายหลัก โดยเฉพาะในประเทศไทยได้พบแล้วขณะนี้รวม 4 หลัก คือ ศิลาจารึกปราสาท ศิลาจารึกเมืองพิมาย 
ศิลาจารึกด่านประคำ และศิลาจารึกหลักนี้ สร้างโดยพระเจ้าชัยวรมันที่ 7 โดยกำหนดอายุ จากจารึกด้านที่ 1 



 

136 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

บรรทัดที่ 7 ได้ระบุพระนามของกษัตริย์พระองค์หนึ่ง คือ “ศรีชัยวรมัน” ว่าเป็นพระโอรสของพระเจ้าธรณี
นทรวรมันที่ 2 ดังนั้น พระนาม “ศรีชัยวรมัน” ในที่นี้ ก็น่าจะหมายถึง “พระเจ้าชัยวรมันที่ 7” ซึ่งครองราชย์
ในช่วง พ.ศ. 1724-1761 (สัมภาษณ์, กังวล คัชชิมา, 23 กันยายน 2567) 

ง. คติการสร้างปราสาทตาเมือนโต๊ด 
ปราสาทตาเมือนโต๊ด สร้างจากคติความเชื่อในพระพุทธศาสนา (มหายาน) เป็นอโรคยาศาลหรือ

สถานพยาบาลของชุมชน มีศิลาจารึกด้วยอักษรขอมภาษาสันสกฤต เป็นศิลาจารึกที่พระเจ้าชัยวรมันที่ 7 โปรด
ให้สร้างไว้ประจำอโรคยาศาลแห่งนี้  มีข้อความเช่นเดียวกับจารึกที่พบตามอโรคยาศาลแห่งอื่น ๆ คือ กล่าว
นมัสการพระพุทธเจ้าพระไภษัชยคุรุไวฑูรยะ ซึ่งเป็นพระโพธิสัตว์ผู้ประทานความไม่มีโรคแก่ประชาชนผู้นับถือ 
และกล่าวถึงการแต่งตั้งเจ้าหน้าที่ประจำสถานพยาบาลในแผนกต่าง  ๆ เช่น แพทย์ ผู ้ดูแลสถานพยาบาล 
ปัจจุบันศิลาจารึกหลักนี้ ถูกนำไปเก็บรักษาไว้ ณ หอสมุดแห่งชาติ ท่าวาสุกรี กรุงเทพมหานคร (ห้างหุ้นส่วน
จำกัด ไพรลดา, 2537: 15) 

โดยทั่วไปมักจะสันนิษฐานกันว่า พระเจ้าชัยวรมันที่ 7 ทรงมีจิตใจที่โอบอ้อมอารี จึงโปรดให้สร้าง
โรงพยาบาลขึ้น หากจะมองอีกแง่หนึ่งจะพบว่า พระองค์ทรงวางกุศโลบายในการเผยแพร่ศาสนาพุทธนิกาย
มหายาน ตัวอย่างที่ชัดเจน คือ ปราสาทตาเมือนโต๊ด มีระยะเวลาการสร้าง 2 สมัย คือ ปราสาทตาเมือนธม
สร้างก่อนในศาสนาฮินดู ส่วนปราสาทตาเมือนกับตาเมือนโต๊ดสร้างทีหลังในพุทธศาสนามหายาน ปรากฏว่ารูป
เคารพของปราสาทตาเมือนธมถูกทำลายเสียหาย โดยเฉพาะศิวลึงค์อันแสดงถึงความพยายามในการเปลี่ยน
ศาสนาก็เป็นได้ จากลักษณะทำเลที่ตั้งของปราสาทตาเมือนและปราสาทตาเมือนโต๊ดนั้น อาจทำให้คิดไปไดว้่า
เป็นความพยายามของพระเจ้าชัยวรมันที่ 7 ที่จะควบคุมเส้นทางติดต่อของเขมรสูง (ภาคอีสาน) กับเขมรต่ำ 
(กัมพูชา) บริเวณช่องตาเมือนนี้เอาไว้ เพื่อการเผยแพร่ศาสนาหรือขยายอำนาจก็ตามที จึงเป็นสิ่งที่ต้อง
ทำการศึกษาค้นคว้าต่อไป (สัมภาษณ์, สุธาวัลย์ แสนกล้า, 5 ตุลาคม 2567)  

 
4.2 สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด 
สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาที่พบในปราสาทตาเมือนโต๊ด จากการศึกษาเอกสารและการ

สัมภาษณ์เชิงลึก (Indepth Interview) กับผู้ให้ข้อมูลหลัก มีดังนี ้
ก. พระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวรสี่กร (ศิลปะนครวัด) 
พระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวรสี่กร ศิลปะนครวัด พุทธศตวรรษที่ 17 พบที่ปราสาทตาเมือนโต๊ด อำเภอ

พนมดงรัก จังหวัดสุรินทร์ จัดแสดง ณ พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระนคร ประติมากรรมองค์นี้ ดูผิวเผินคล้าย
กับพระวิษณ ุแต่มีสัญลักษณ์สำคัญอยู่ที่รัดเกล้าทรงกรวย นั่นคือ “พระอมิตาภะพุทธเจ้าปางสมาธิ” เป็นประติ
มานวิทยาสำคัญของพระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวร กึ่งกลางของรัดเกล้ามีร่องรอยพระพุทธรูป ซึ่งถูกกะเทาะ
รายละเอียดออก พระพุทธรูปที่รัดเกล้า ทำให้เชื่อว่าประติมากรรมนี้เป็นรูปพระโพธิสัตว์อวโลกติศวร เพราะ
เป็นหนึ่งในสัญลักษณ์ประจำพระองค์ โดยพระพุทธรูปนี้คือ “พระธยานิพุทธเจ้าอมิตาภะ” ผู้บันดาลให้พระ
โพธิสัตว์อวโลกิเตศวรถือกำเนิดข้ึนมา (สัมภาษณ์, กรภัทร์ สุขใหญ่, 5 ตุลาคม 2567) 



 

137 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

 
ข. พระพุทธเจ้า  
เนื้อความในศิลาจารึกปราสาทตาเมือนโต๊ด ด้านที่ 1 โศลกที่ 1 ว่า “ขอความนอบน้อมจงมีแก่

พระพุทธเจ้า ผู้มีนิรมาณกายธรรมกาย และสัมโภคกาย ผู้ล่วงพ้นภาวะและอภาวะทั้งสอง ผู้มีอาตมันเป็นสอง 
ผู้หาอาตมันมิได้” ซึ่งมีคำว่า “พระพุทธเจ้า” ปรากฏอยู่ในศิลาจารึกนี้ด้วย ซึ่งคำนี้ปรากฏในพระพุทธศาสนา 
(สัมภาษณ์, ณัฏฐ์ธเนศ สีน้ำคำ, 19 กันยายน 2567) 

ค. พระชินะ และพระไภษัชคุรุไวทูรยะ 
เนื้อความในศิลาจารึกปราสาทตาเมือนโต๊ด ด้านที ่1 โศลกท่ี 2 ว่า “ข้าพเจ้าขอนมัสการพระชินะ ผู้

เป็นราชาแห่งรัศมี คือ พระไภษัชคุรุไวทูรยะ เพราะพระองค์ จึงเกิดความเกษมและความไม่มีโรคแก่ประชาชน 
ผู้ฟังอยู่แม้เพียงชื่อ” ซึ่งมีคำว่า “พระชินะ และพระไภษัชคุรุไวทูรยะ” ปรากฏอยู่ในศิลาจารึกนี้ด้วย ซึ่งคำนี้
ปรากฏในพระพุทธศาสนา (สัมภาษณ์, ณัฏฐ์ รุ่งเรือง, 25 กันยายน 2567) 

ง. พระศรีสูรยไวโรจนจันทโรจิ และพระศรีจันทรไวโรจนโรหิณีศะ 
เนื้อความในศิลาจารึกปราสาทตาเมือนโต๊ด ด้านที่ 1 โศลกที่ 3 ว่า “พระศรีสูรยไวโรจนจันทโรจิ 

และพระศรีจันทรไวโรจนโรหิณีศะ ผู้ขจัดความมืด คือโรคของประชาชน ขอจงชนะท่ีเชิงเขา คือ พระพุทธเจ้า” 
ซึ่งมีคำว่า “พระศรีสูรยไวโรจนจันทโรจิ และพระศรีจันทรไวโรจนโรหิณีศะ” ปรากฏอยู่ในศิลาจารึกนี้ด้วย ซึ่ง
คำนี้ปรากฏในพระพุทธศาสนา (สัมภาษณ์, ทำนอง เชื่อมกลาง, 6 ตุลาคม 2567) 

จ. พระองค์ผู้มีบาทเหมือนดอกบัว 
เนื้อความในศิลาจารึกปราสาทตาเมือนโต๊ด ด้านที ่1 โศลกท่ี 5 ว่า “พระองค์ผู้มีบาทเหมือนดอกบัว 

เป็นเครื่องประดับเหนือเศียรของพระราชาทั้งหมด ผู้มีศัตรูอันพระองค์ทรงชนะแล้วในสงคราม ได้รับแล้ว ซึ่ง
สตรีคือ แผ่นดิน อันเป็นภาระแห่งเกียรติยศของพระองค์ ผู้มีรัตนะ คือ คุณความดีเป็นเครื่องประดับ” ซึ่งมีคำ
ว่า “พระองค์ผู ้มีบาทเหมือนดอกบัว” ปรากฏอยู ่ในศิลาจารึกนี้ด้วย ซึ ่งคำนี ้ปรากฏในพระพุทธศาสนา 
(สัมภาษณ์, กรภัทร์ สุขใหญ่, 19 กันยายน 2567) 

ฉ. สวรรค์ 
เนื้อความในศิลาจารึกปราสาทตาเมือนโต๊ด ด้านที ่1 โศลกท่ี 10 ว่า “พระองค์คิดแล้วว่า แผ่นดินถูก

ทำให้เป็นสวรรค์ด้วยความรุ่งเรือง ทั้ง ๆ ที่ถูกทำให้สกปรกด้วยความตาย จึงแนะนำน้ำอมฤต คือ เภษัช แก่
มนุษย์ผู้ที่จะต้องตายเพื่อความไม่ตาย” เนื้อความในศิลาจารึกปราสาทตาเมือนโต๊ด ด้านที่ 4 โศลกที่ 10 ว่า 
“ด้วยเครื่องอุปโภคที่เป็นทิพย์มากมาย ซึ่งเป็นที่เพลิดเพลินอันตกแต่งแล้วด้วยนางเทพธิดาต่าง ๆ ที่ยินดีใน
ความสุขเขาเหล่านั้นชนะอยู่ซึ่งยักษ์ทั้งหลาย (ธิติทนุชำ) ด้วยอำนาจผู้มีกายเป็นทิพย์ พึงรุ่งเรืองในสวรรค์” มี
คำว่า “สวรรค์” ปรากฏอยู่ในศิลาจารึกนี้ ทั ้ง 2 ด้าน คือ ด้านที่ 1 และด้านที่ 4 ด้วย ซึ่งคำนี้ปรากฏใน
พระพุทธศาสนา (สัมภาษณ์, พระครูสมุห์เคือน ปณฺฑิโต, 5 ตุลาคม 2567) 

 
 



 

138 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ช. โรค 
เนื้อความในศิลาจารึกปราสาทตาเมือนโต๊ด ด้านที่ 2 โศลกที่ 1 ว่า “โรคทางร่างกายของประชาชน

นี้-------เพราะว่า ความทุกข์ของราษฎร------ ของเจ้าเมือง” ซึ่งในความหมายทางพระพุทธศาสนา โรค 
หมายถึง สิ่งที่เสียบแทงให้เจ็บปวด บุคคลใดเป็นโรค บุคคลนั้นมีสิ่งหนึ่งสิ่งใดเสียดแทงอยู่ โดยอาจเสียบแทง
ทางกายหรือทางใจก็ได้ ถือว่าเป็นอันตรายอย่างหนึ่งที่ย่ำยีนรชน เป็นอันตรายที่ปรากฏขึ้นให้รู้ ให้เห็น แบ่งโรค
ออกเป็น 2 อย่างด้วยกัน คือ โรคทางกายกับโรคทางใจ ทั้ง 2 โรคนี้ ซึ่งมีคำว่า “โรค” ปรากฏอยู่ในศิลาจารึกนี้
ด้วย ซึ่งคำนี้ปรากฏในพระพุทธศาสนา (สัมภาษณ์, พระมหาบุญหนา ตปสีโล (ป.ธ.9), 5 ตุลาคม 2567.) 

ซ. เภษัช 
เนื้อความใน ศิลาจารึกปราสาทตาเมือนโต๊ด ด้านที ่2 โศลกท่ี 1 ว่า “โศลกท่ี 2 พระองค์พร้อมด้วย--

---ผู้แกล้วกล้า-----ในอายุรเวท และอัสตรเวท ได้ฆ่า---------- ด้วยอาวุธ คือ เภษัช” เภษัช หมายถึง การ
เอาชนะโรคด้วยเภษัช การรักษาคนป่วยที่มาหาด้วยการใช้เภษัช ซึ่งในทางพระพุทธศาสนา เภสัช กล่าวถึง 
เภสัช 5 หมายถึง เนยใส เนยข้น น้ำมัน น้ำผึ้ง น้ำอ้อย ภิกษุรับประเคนของนั้นแล้ว พึงเก็บไว้ฉันได้ 7 วันเป็น
อย่างมาก ภิกษุล่วงกำหนดนั้นไป พึงปรับอาบัติตามธรรม ซึ่งมีคำว่า “เภษัช” ปรากฏอยู่ในศิลาจารึกนี้ด้วย ซึ่ง
คำนี้ปรากฏในพระพุทธศาสนา พระพุทธศาสนา (สัมภาษณ์, พระมหาวิโมกข ์วณฺณเนโต, 5 ตุลาคม 2567) 

ฌ. บุญกุศล 
เนื้อความในศิลาจารึกปราสาทตาเมือนโต๊ด ด้านที ่4 โศลกท่ี 11 ว่า “ท่านผู้ไม่มีอะไรเป็นของตนเอง 

หลังจากได้นำไปแล้ว ซึ่งสิ ่งอันไม่มั ่นคงโดยรอบ สู่ความมั่นคง ในกาลข้างหน้า พึงรักษาทั้งกลางวัน และ
กลางคืน ส่วนผู้ที่จะทำลายอกุศลให้เป็นฐาน (ของชีวิต) ข้อนี้นับเป็นบุญกุศลของข้าพเจ้า” ซึ่งมีคำว่า “บุญ
กุศล” ปรากฏอยู่ในศิลาจารึกนี้ด้วย ซึ่งคำนี้ปรากฏใน (สัมภาษณ์, พระมหาบุญหนา ตปสีโล (ป.ธ.9), 5 ตุลาคม 
2567) 

4.3 วิเคราะห์สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด 
การวิเคราะห์สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด จากการศึกษาเอกสารและการ

สัมภาษณ์เชิงลึก (Indepth Interview) กับผู้ให้ข้อมูลหลัก มีดังนี ้
ก. รูปสัญญะ ทางพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด 
พระโพธ ิส ัตว ์อวโลก ิ เตศวร  ท ี ่พบในปราสาทตาเม ือนโต ๊ด  ถ ือว ่าเป ็นร ูปส ัญญะตามคติ

พระพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน (สัมภาษณ์, เฉลิมชัย โสมยา, 5 ตุลาคม 2567) มีหน้าที่ช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้
พ้นทุกข์และบรรลุนิพพาน “อวโลกิเตศวร” แปลว่า ผู้มองลงเบื้องล่าง ด้วยความเมตตากรุณาอันยิ่งใหญ่ 
คุณสมบัต ิคือ “มหากรุณา” ด้วยทรงปฏิเสธนิพพานเพื่อประสงค์จะช่วยเหลือสรรพสัตว์ทั้งหมดให้หลุดพ้นจาก
ความทุกข์ยาก พระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวรถือกำเนิดจากธยานิพุทธอมิตาภะ มีหน้าที่ปกป้องดูแลสัตว์โลกในยุค
ปัจจุบัน หรือ “ภัทรกัลป์” กล่าวคือ ในช่วงที่พระพุทธเจ้าองค์ปัจจุบัน (โคตมพุทธเจ้า) เสด็จปรินิพพาน จนกว่า
จะมีพระพุทธเจ้าองค์ใหม่ (พระศรีอาริยะเมตไตรย) มาตรัสรู้จึงจะหมดหน้าที่ จึงสันนิษฐานว่า ปราสาท



 

139 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ตาเมือนโต๊ด สร้างมาจากคติความเชื่อทางพระพุทธศาสนามหายาน (สัมภาษณ์, ณัฏฐ์ธเนศ สีน้ำคำ, 19 
กันยายน 2567) 

พระพุทธเจ้า กล่าวถึง พระพุทธเจ้าแพทย์ (พระไภษัชคุรุไวทูรยะ) ผู้มีนิรมาณกาย คือ กายที่
ประกอบด้วยขันธ์ 5 ของพระพุทธเจ้า ซึ่งมีอันเปลี่ยนแปลงไปเหมือนสิ่งที่ประกอบด้วยขันธ์ 5 อื่น ๆ ตามคติ
มหายานเชื่อว่า เป็นรูปปรากฏของพระวิญญาณบริสุทธิ์ของพระพุทธเจ้า ธรรมกาย คือ พระกายหนึ่งของพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้า และสัมโภคกาย คือ พระกายของพระพุทธเจ้าอันเป็นทิพยภาวะ มีรัศมีรุ่งเรืองแผ่ซ่านทั่วไป 
และจะปรากฏแก่พระโพธิสัตว์ มหาสัตว์ แม้จนบัดนี้ ซึ่งในโศลกนี้ได้กล่าวถึง พระพุทธเจ้ามหายาน ลัทธิตรีกาย 
ประกอบด้วย นิรมาณกาย ธรรมกาย และสัมโภคกาย ซึ่งเป็นกายของพระพุทธองค์ จึงสันนิษฐานว่า ปราสาท
ตาเมือนโต๊ด สร้างมาจากคติความเชื่อทางพระพุทธศาสนามหายาน (สัมภาษณ์, พระทองพูน กิตฺติวณฺโณ, 5 
ตุลาคม 2567) 

พระชินะ คือ ผู้ชนะ ในที่นี้กล่าวถึง พระพุทธเจ้าผู้ชนะโรค พระไภษัชคุรุไวทูรยะ คือ พระพุทธเจ้า
แพทย์สูงสุด ซึ่งมาพร้อมกับบริวารทั้งสอง คือ พระโพธิสัตว์สุริยไวโรจนจันทโรจิ และพระโพธิสัตว์จันทรไวโรจน
โรหิณีษะ ผู้คุ้มครองรักษามนุษย์ให้พ้นจากความทุกข์ที่เกิดจากโรคทางกายและทางใจ เป็นพระพุทธเจ้าที่ได้รับ
ความนับถือมากท่ีสุดพระองค์หนึ่งในพระพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน มีการนับถือแพร่หลายในแผ่นดินไทยตั้งแต่
ราวพุทธศตวรรษที่ 18 จึงสันนิษฐานว่า จะมีการตั้งพระไภษัชคุรุไวทูรยะ เป็นรูปเคารพไว้ภายในปราสาท
ตาเมือนโต๊ด (สัมภาษณ์, ณัฏฐ์ธเนศ สีน้ำคำ, 19 กันยายน 2567) 

พระศรีสูรยไวโรจนจันทโรจิ (พระหม้อยาเล็ก) แปลว่า แสงสว่างแห่งพระอาทิตย์ หมายถึง พระ
โพธิสัตว์ในคติพระพุทธศาสนามหายาน เป็นพระโพธิสัตว์อันทรงทรงคุณดังผู้รักษาพระอาทิตย์  โดยทั่วไป
พระองค์ได้รับการนับถือว่าเป็น พระอัครสาวกของพระไภษัชยคุรุพุทธเจ้าคู่กับพระจันทรประภาโพธิสัตว์  
พระองค์มักปรากฏพร้อมด้วยพระไภษัชยคุรุพุทธเจ้าและพระจันทรประภาโพธิสัตว์ตามคติการบูชาแบบตรีเทพ
ตามคติตรีเอกานุภาพ และพระองค์ได้รับการนับถือว่าเป็นหนึ่งในเทพยดาผู้รักษาพระอาทิตย์และเป็นประธาน
ในพิธีไหว้พระอาทิตย์ของเทศกาลไหว้พระอาทิตย์ของชาวพุทธในเอเชียตะวันออก และทรงได้รับการบูชาเป็น
หนึ่งในเทพธรรมบาล 24 พระองค์ จึงสันนิษฐานว่า จะมีการตั้งพระศรีสูรยไวโรจนจันทโร เป็นรูปเคารพไว้
ภายในปราสาทตาเมือนโต๊ด (สัมภาษณ์, พระมหาบุญหนา ตปสีโล (ป.ธ.9), 5 ตุลาคม 2567.) 

พระศรีจันทรไวโรจนโรหิณีศะ (พระหม้อยาใหญ่) แปลว่า แสงสว่างแห่งพระจันทร์ หมายถึง พระ
โพธิสัตว์ในคติพระพุทธศาสนาแบบมหายาน (สัมภาษณ์, เฉลิมชัย โสมยา, 5 ตุลาคม 2567) เป็นพระโพธิสัตว์
อันทรงทรงคุณดังผู้รักษาพระจันทร์ โดยทั่วไปพระองค์ได้รับการนับถือว่าเป็นพระอัครสาวกของพระไภษัชยคุรุ
พุทธเจ้าคู่กับพระสุริยประภาโพธิสัตว์ พระองค์มักปรากฏพร้อมด้วยพระไภษัชยคุรุพุทธเจ้าและพระสุริยประภา
โพธิสัตว์ตามคติการบูชาแบบตรีเทพตามคติตรีเอกานุภาพ และพระองค์ได้รับการนับถือว่าเป็นหนึ่งในเทพยดา
ผู้รักษาพระจันทร์ และเป็นประธานในพิธีไหว้พระจันทร์ของเทศกาลไหว้พระจันทร์ของชาวพุทธในเอเชีย
ตะวันออก จึงสันนิษฐานว่า จะมีการตัง้พระศรีจันทรไวโรจนโรหิณีศะ เป็นรูปเคารพไว้ภายในปราสาทตาเมือน
โต๊ด (สัมภาษณ์, ชัยณรงค์ ศรีมันตะ (ป.ธ.9), 22 กันยายน 2567) 



 

140 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ข. การกระทำเชิงสัญญะ ทางพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด 
เภษัช เป็นการกระทำเชิงสัญญะที่ปรากฏในศิลาจารึกปราสาทตาเมือนโต๊ดว่า พระองค์พร้อมด้วย 

..... ผู้แกล้วกล้า ..... ในอายุรเวท และอัสตรเวท ได้ฆ่า ..... ด้วยอาวุธ คือ เภษัช หมายถึง การเอาชนะโรคดว้ย
เภษัช การรักษาคนป่วยที่มาหาด้วยการใช้เภษัช ซึ่งในทางพระพุทธศาสนา เภสัช กล่าวถึง เภสัช 5 หมายถึง 
เนยใส เนยข้น น้ำมัน น้ำผึ้ง และน้ำอ้อย ภิกษุรับประเคนของนั้นแล้ว พึงเก็บไว้ฉันได ้7 วันเป็นอย่างมาก ภิกษุ
ล่วงกำหนดนั้นไป พึงปรับอาบัติตามธรรม (สัมภาษณ์, พระมหาบุญหนา ตปสีโล (ป.ธ.9), 5 ตุลาคม 2567) 

บุญกุศล เป็นการกระทำเชิงสัญญะที่ปรากฏในศิลาจารึกปราสาทตาเมือนโต๊ดว่า ส่วนผู้ที่จะทำลาย
อกุศลให้เป็นฐานของชีวิต ข้อนี้นับเป็นบุญกุศลของข้าพเจ้า ซึ่งคำว่า บุญ หมายถึง สภาพธรรม ชำระ ขัดเกลา
สันดาน หรือเป็นสภาพธรรมที่ชำระจิตให้สะอาด จากที่เป็นอกุศล ก็ค่อย ๆ เป็นกุศลขึ้น ในชีวิตประจำวัน ซึ่งก็
ไม่พ้นไปจากขณะที่จิตเป็นกุศล เป็นไปในทาน เป็นไปในศีล เป็นไปในการอบรมเจริญความสงบของจิต และ
เป็นไปในการอบรมเจริญปัญญา หากพิจารณาอรรถ คำว่า “บุญ” ที่ว่า สภาพธรรมที่ชำระขัดเกลาสันดาน 
หรือขัดเกลาจิตใจให้สะอาดจากกิเลส แล้วธรรมอะไรที่ทำให้จิตปราศจากกิเลส ชำระสันดาน ชำระจิตได้ หาก
ไม่ใช่สภาพธรรมที่เป็นฝ่ายดี คือต้องเป็นสภาพธรรมที่ปราศจากกิเลส ไม่มีโลภะ ไม่มีโทสะ ไม่มีโมหะ 
เพราะฉะนั้น สภาพธรรมนั้นก็ต้องเป็นกุศลจิต กุศลธรรมเช่นกัน ส่วน คำว่า “กุศล” เป็นสภาพธรรมที่ดีงาม 
เป็นสภาพธรรมที่ตัดซึ่งอกุศลธรรม กุศลเป็นนามธรรม หมายถึง สภาพจิตใจที่ดีงาม ซึ่งจิตใจที่ดีงามนี้ทำให้
เกิดผลที่เป็นสุข จิตใจที่ดีงามย่อมเป็นเหตุ ทำให้ได้รับผลที่ดีงามด้วย ฉะนั้น ถ้าใครมีจิตใจที่ดีงามโดยที่ไม่โลภ 
ไม่โกรธ ไม่หลง ขณะนั้นเป็นกุศล รวมความว่า ขณะใดที่จิตประกอบด้วยเจตสิกท่ีดีงาม เช่น ศรัทธา สติ ปัญญา 
เป็นต้น และไม่ประกอบด้วยเจตสิกท่ีไม่ดี คือไม่มีกิเลส คือ ไม่มีโลภะ ไม่มีโทสะ ไม่มีโมหะ (สัมภาษณ์ พระมหา
บุญหนา ตปสีโล (ป.ธ.9), 5 ตุลาคม 2567) 

ค. ความคิดเชิงสัญญะ ทางพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด 
พระองค์ผู้มีบาทเหมือนดอกบัว เป็นความคิดเชิงสัญญะที่กล่าวถึง “กษัตริย์” หมายถึง บุคคลผู้

ยิ่งใหญ่ มีบุญญาธิการสูง มีอำนาจ และมีบารมี ดุจดอกบัวแม้จะเกิดในดินในน้ำแต่มีสี กลิ่น รส ที่เลิศกว่า ดิน
และน้ำ ในที่นี้ตีความคำว่า “ดอกบัว” หมายถึง ดอกไม้ชั้นสูงในหลายอารยธรรม เป็นดอกไม้ที่มีปรากฎอยู่ใน
หลายชนชาติ เป็นดอกไม้ที่มีความหมายและความมงคล ด้วยธรรมชาติที่เป็นเอกลักษณ์ของดอกบัว คือ มีการ
กำเนิดในโคลนตม แต่เมื่อเติบโตและโผล่พ้นน้ำขึ้นมารับแสงสว่าง กลีบดอกบัวกลับสะอาดบริสุทธิ์ ไม่มีสิ่งใด
แปดเปื้อน และกลีบบัวมีคุณสมบัติที่ไม่ดูดซับความชื้น ไม่เปียกน้ำแม้จะอยู่ในน้ำ ดอกบัวจะเบ่งบานในทุกเช้า
และหุบตูมในตอนเย็น เมื่อเหี่ยวโรยรา เกสรจะร่วงหล่น และกำเนิดดอกใหม่ เป็นวัฏฏะเช่นนี้เรื่อยไป ในอารย
ธรรมอียิปต์ ดอกบัวเป็นสัญลักษณ์ของการกำเนิดและการเกิดใหม่ และเป็นสัญลักษณ์ที่เกี ่ยวข้องกับพระ
อาทิตย์ ในศาสนาฮินดู ดอกบัวเป็นสัญลักษณ์ของความเจริญรุ่งเรืองและความงดงาม ตามคัมภีร์ปุราณะกลา่ว
ว่า พระพรหมได้ถือกำเนิดในดอกบัวที่ผุดขึ้นมาจากพระนาภี (สะดือ) ของพระนารายณ์ เทพฮินดูส่วนใหญ่จะมี
การยืนหรือประทับบนบัลลังค์ดอกบัว จากธรรมชาติของดอกบัวที่ไม่ถูกปนเปื้อนด้วยโคลนตม ได้กลายมาเป็น
ปรัชญาของชาวฮินดู สอนเรื่องการมุ่งมั่นในการทำสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ถ้าหากมีอะไรเข้ามากระทบ เราต้องแน่วแน่



 

141 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

และไม่หวั่นไหวต่อปัจจัยหรือสิ่งเร้านั้น และต้องไม่ยึดติดกับผลลัพธ์ที่จะเกิดขึ้นจากการกระทำนั้น ๆ ดุจ
ดอกบัวที่ไม่หม่นหมองด้วยโคลนตม และไม่ยึดติดต่อสิ่งต่าง ๆ แวดล้อม  (สัมภาษณ์, พระมหาวิโมกข์ วณฺณเน
โต, 5 ตุลาคม 2567) 

สวรรค์ เป็นความคิดเชิงสัญญะ ซึ่งในความหมายทางพระพุทธศาสนา สวรรค์ หมายถึง ภูมิหรือ
ดินแดนที่มีอารมณ์เลิศด้วยดี เป็นที่อยู่ของเทวดา เหตุที่ทำให้มาเกิดเป็นเทวดาเพราะได้ สร้างบุญกุศลไว้เมื่อ
ครั้งยังเป็นมนุษย์ เมื่ออุบัติขึ้นก็ตั้งอยู่ในวัยหนุ่มสาวทันที งดงามตลอดเวลา จนกว่าจะถึงเวลาจุติ ไม่มีความแก่
บังเกิดขึ้นเหมือนในเมืองมนุษย์ วิมานคือที่อยู่อาศัยของเทวดา ล้วนมีความวิจิตรงดงาม มีขนาดแตกต่างกัน มี
ความเป็นอยู่สะดวกสบาย มีอาหารทิพย์บังเกิดขึ้น มีบริวารคอยรับใช้ใกล้ชิด เสื้อผ้าเป็นทิพย์วิจิตรงดงาม
บังเกิดข้ึนให้สวมใส่ กิจกรรมแต่ละวันก็มีการเที่ยวเพลิดเพลินบันเทิงอยู่กับการชมสวน การสังสรรค์กันระหว่าง
ทวยเทพท้ังหลาย ส่วนจะอุบัติขึ้น ณ สวรรค์ชั้นไหน เป็นเทวดาประเภทใด และอยู่ในฐานะอะไรนั้น ก็ข้ึนอยู่กับ
บุญที่ตัวเองสั่งสมมาเมื่อครั้งยังเป็นมนุษย์ ซึ่งได้มีกล่าวไว้ใน “คิลายนสูตร” ของพระไตรปิฎกภาษาบาลี ดังนี้ 
จาตุมหาราชิกา ดาวดึงส์ ยามา ดุสิต นิมมานรดี และปรนิมมิตวสวัตดี (สัมภาษณ์, พระทองพูน กิตฺติวณฺโณ, 5 
ตุลาคม 2567) 
 โรค เป็นความคิดเชิงสัญญะ ซึ่งในความหมายทางพระพุทธศาสนา โรค หมายถึง สิ่งที่เสียบแทงให้
เจ็บปวด บุคคลใดเป็นโรค บุคคลนั้นมีสิ่งหนึ่งสิ่งใดเสียดแทงอยู่ โดยอาจเสียบแทงทางกายหรือทางใจก็ได้ ถือ
ว่าเป็นอันตรายอย่างหนึ่งที่ย่ำยีนรชน เป็นอันตรายที่ปรากฏขึ้นให้รู้ ให้เห็น แบ่งโรคออกเป็น 2 อย่างด้วยกัน 
คือ โรคทางกายกับโรคทางใจ ทั้ง 2 โรคนี้ พระพุทธองค์ตรัสว่า “คนที่ไม่มีโรคทางกายเป็นเวลานาน ๆ ก็ยังพอ
หาได ้แต่คนที่ไม่มีโรคทางใจ แม้เพียงชั่วขณะนั้นหาได้ยากเต็มที จะมีก็แต่พระอรหันต์เท่านั้นที่ไม่มีโรคทางใจ” 
โดยนัยนี้ พระพุทธองค์ให้ความสำคัญกับโรคทางใจมากกว่าโรคทางกาย ในแง่จุดมุ่งหมายสูงสุดของพุทธ
ศาสนา สุขภาพกายเป็นเพียงบันไดให้เราไต่ไปสู่จุดหมาย ไม่ใช่เป็นจุดหมายปลายทางแต่อย่างใด เพราะใน
ที่สุดแล้วมนุษย์ควรจะมีชีวิตที่สมบูรณ์ด้วยการมีสุขภาพจิตที่สมบูรณ์ ส่วนสุขภาพกายเป็นพื้นฐานที่จะช่วยให้
เราเข้าถึงชีวิตที่ดีงามขึ้นไป ไม่ใช่จุดหมายสูงสุดในพุทธศาสนา (สัมภาษณ์, ชัยณรงค์ ศรีมันตะ (ป.ธ.9), 22 
กันยายน 2567) 

5. อภิปรายผลการวิจัย 
จากผลการศึกษา “พระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด” สามารถอภิปรายผลได้ดังนี้ 
5.1 รูปแบบ ความหมาย พัฒนาการ และคติการสร้างปราสาทตาเมือนโต๊ด 
รูปแบบ ความหมาย พัฒนาการ และคติการสร้างปราสาทตาเมือนโต๊ด จากการศึกษาเอกสารและ

การสัมภาษณ์เชิงลึกกับผู้ให้ข้อมูลหลัก มีดังนี ้
ปราสาทตาเมือนโต๊ด มีรูปแบบเป็นอาโรคยาศาล ปราสาทประธานมีลักษณะเป็นรูปทรงสี่เหลี่ยมจัตุรัส

และยังคงสภาพเกือบสมบูรณ์ มีมุขยื่นทางด้านหน้า ก่อด้วยศิลาแลงและหินทราย มีบรรณาลัยอยู่ทางด้านหน้า 
เยื้องไปทางขวาของปราสาท ล้อมรอบด้วยกำแพงก่อศิลาแลงเช่นเดียวกัน มีซุ้มประตู (โคปุระ) อยู่ด้านหน้า 



 

142 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ทางด้านทิศตะวันออกเพียงด้านเดียว นอกกำแพงด้านหน้ามีสระน้ำเช่นเดียวกับอโรคยาศาลแห่งอื่น ๆ ตรงห้อง
กลางของโคปุระพบศิลาจารึก 1 หลัก สอดคล้องกับ อนงค์ หนูแป้น ได้ศึกษาเรื่อง “การศึกษากลุ่มปราสาทตา
เมือน อำเภอกาบเชิง จังหวัดสุรินทร์” พบว่า ปราสาทตาเมือน เป็นสิ่งก่อสร้างที่เรียกว่า “บ้านมีไฟ หรือ ที่พัก
คนเดินทาง” ในสมัยพระเจ้าชัยวรมันที่ 7 แห่งประเทศกัมพูชาเช่นเดียวกัน จากจารึกประสาทพระขรรค์ กล่าว
ว่า พระเจ้าชัยวรมันที่ 7 โปรดให้สร้างที่พักคนเดินทางควบคู่ไปกับสถานพยาบาล จำนวน 102 แห่ง โดยระบุ
ว่ามีจำนวน 17 แห่งจากเมืองพระนครไปยังเมืองพิมาย ดังนั้น จากแผนผังและรูปแบบสถาปัตยกรรมของ
ปราสาทตาเมือนก็เป็นที่พักคนเดินทางสำหรับนักเดินทางจาริกแสวงบุญในสมัยพระเจ้าชัยวรมันที่ 7 อีกเช่นกัน 
(อนงค ์หนูแป้น, 2535: ค) 

ปราสาทตาเมือนโต๊ด หมายถึง ปราสาทที่ก่อด้วยศิลาแลง มีกำแพงล้อมรอบและมีสระน้ำขนาดเล็ก
อยู่ทางทิศเหนือหนึ่งสระ โดยเชื่อว่าปราสาทแห่งนี้เป็นอโรคยาศาล รักษาพยาบาลของชุมชนหรือตามรายทาง
ที่เป็นเส้นทางคมนาคม (ราชมรรคา) สร้างข้ึนในราวพุทธศตวรรษที่ 18 ที่พระเจ้าชัยวรมันที่ 7 โปรดให้สร้างขึ้น 
สอดคล้องกับ วรรณวิภา สุเนต์ตา ได้ศึกษาเรื่อง “สถาปัตยกรรมเขมรในดินแดนไทย ช่วงพุทธศตวรรษที่ 16-
17: ลำดับการสืบเนื่อง” พบว่า สถาปัตยกรรมเขมร ในช่วงพุทธศตวรรษนี้ มีการพัฒนาสัดส่วนสอดคล้องกับ
องค์ประกอบสถาปัตยกรรมและงานประดับอย่างเป็นระบบ โดยเฉพาะการปรับปรุงสัดส่วนและแผนผัง
ปราสาท ช่วงปลายพุทธศตวรรษที่ 16 ถึงต้นพุทธศตวรรษ 17 ในดินแดนไทย มีรูปแบบที่พัฒนาขึ้นเป็น
องค์ประกอบสำคัญ ในแผนผังและรูปทรงของปราสาทในสมัยนครวัดและบายน  (วรรณวิภา สุเนต์ตา, 2552: 
ค.) 

คติการสร้างของปราสาทตาเมือนโต๊ด สร้างจากคติความเชื่อในพระพุทธศาสนา เป็นอโรคยาศาล 
หรือสถานพยาบาลของชุมชน มีศิลาจารึกด้วยอักษรขอมภาษาสันสกฤต เป็นศิลาจารึกที่พระเจ้าชัยวรมันที่ 7 
โปรดให้สร้างไว้ประจำอโรคยาศาลแห่งนี้ สอดคล้องกับ อนงค์ หนูแป้น ได้ศึกษาเรื่อง “การศึกษากลุ่มปราสาท
ตาเมือน อำเภอกาบเชิง จังหวัดสุรินทร์” พบว่า ปราสาทตาเมือนเป็นสิ่งก่อสร้างที่เรียกว่า “บ้านมีไฟ หรือ ที่
พักคนเดินทาง” ในสมัยพระเจ้าชัยวรมันที่ 7 แห่งประเทศกัมพูชาเช่นเดียวกัน จากจารึกประสาทพระขรรค์ 
กล่าวว่า พระเจ้าชัยวรมันที่ 7 โปรดให้สร้างที่พักคนเดินทางควบคู่ไปกับสถานพยาบาล จำนวน 102 แห่ง โดย
ระบุว่ามีจำนวน 17 แห่งจากเมืองพระนครไปยังเมืองพิมาย ดังนั้น จากแผนผังและรูปแบบสถาปัตยกรรมของ
ปราสาทตาเมือนก็เป็นที่พักคนเดินทาง สำหรับนักเดินทางจาริกแสวงบุญในสมัยพระเจ้าชัยวรมันที่  7 อีก
เช่นกัน (อนงค ์หนูแป้น, 2535: ค) 

5.2 สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด 
สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด จากการศึกษาเอกสารและการสัมภาษณ์เชิง

ลึก (Indepth Interview) กับผู้ให้ข้อมูลหลัก มีดังนี ้
พระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวรสี่กร ศิลปะนครวัด พุทธศตวรรษที่ 17 พบที่ปราสาทตาเมือนโต๊ด อำเภอ

พนมดงรัก จังหวัดสุรินทร์ จัดแสดง ณ พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระนคร ประติมากรรมองค์นี้ ดูผิวเผินคล้าย
กับพระวิษณ ุแต่มีสัญลักษณ์สำคัญอยู่ที่รัดเกล้าทรงกรวย นั่นคือ “พระอมิตาภะพุทธเจ้าปางสมาธิ” เป็นประติ



 

143 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

มานวิทยาสำคัญของพระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวร กึ่งกลางของรัดเกล้ามีร่องรอยพระพุทธรูป ซึ่งถูกกะเทาะ
รายละเอียดออก พระพุทธรูปที่รัดเกล้า ทำให้เชื่อว่าประติมากรรมนี้เป็นรูปพระโพธิสัตว์อวโลกติศวร เพราะ
เป็นหนึ่งในสัญลักษณ์ประจำพระองค์ โดยพระพุทธรูปนี้คือ “พระธยานิพุทธเจ้าอมิตาภะ” ผู้บันดาลให้พระ
โพธิสัตว์อวโลกิเตศวรถือกำเนิดขึ ้นมา สอดคล้องกับ พระสันติ สิทธิสมบูรณ์ (ถ่ออาง) ได้ศึกษาเรื ่อง 
“การศึกษาเปรียบเทียบการบำเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทกับมหายาน” 
พบว่า นิกายเถรวาทมีทัศนะว่า พระพุทธเจ้าเคยมีในอดีตหลายพระองค์ และจะมาตรัสรู้ในอนาคตอีก แต่ตรัสรู้
ทีละองค์ในยุคหนึ่งๆ ไม่ตรัสรู้พร้อมกันในภัทรกัปนี้ คือ พระโคตรมพุทธเจ้า แต่นิกายมหายานมีความเห็นว่า
พระพุทธเจ้า มี 3 ประการ คือ 1) อาทิพุทธ หมายถึง ปฐมพุทธเป็นผู้สร้างโลก สร้างสรรพสิ่ง รวมทั้งเป็นผู้ให้
กำเนิดพระพุทธเจ้าทั้งหลาย สถิตอยู่ที่อกนิษฐพรหม เป็นทิพยสถานอมตะ 2) มานุสสพุทธะ หมายถึง การ
อวตารอุบัติมาในรูปของพระพุทธเจ้า เช่น พระทีปังกรพุทธเจ้า พระกัสสปะพุทธเจ้า พระโคตมพุทธเจ้า เป็นต้น 
เป็นมนุษย์ธรรมดาบำเพ็ญตนจนตรัสรู้ธรรมเป็นพระพุทธเจ้า  และ 3) ธยานิพุทธะ หมายถึง พระพุทธเจ้าที่
อวตารมาจากอาทิพุทธะ เช่นเดียวกับมานุสพุทธะแต่สำเร็จเป็นพุทธเจ้าได้ ก็เพราะอำนาจฌานของพระอาทิ
พุทธะธยานิพุทธ มี 5 องค์ คือ พระไวโรจนะ พระอักโษภยะ พระรัตนสัมภวะ พระอมิตาภะ และพระอโมฆ
สิทธิ (พระสันติ สิทธิสมบูรณ์ (ถ่ออาง), 2554: 102.) 

5.3 วิเคราะห์สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด 
การวิเคราะห์สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด จากการศึกษาเอกสารและการ

สัมภาษณ์เชิงลึกกับผู้ให้ข้อมูลหลัก ในรูปสัญญะ การกระทำเชิงสัญญะ และความคิดเชิงสัญญะ มีดังนี ้
พระพุทธเจ้า กล่าวถึง พระพุทธเจ้าแพทย์ (พระไภษัชคุรุไวทูรยะ) ผู้มีนิรมาณกาย คือ กายที่

ประกอบด้วยขันธ์ 5 ของพระพุทธเจ้า ซึ่งมีอันเปลี่ยนแปลงไปเหมือนสิ่งที่ประกอบด้วยขันธ์ 5 อื่น ๆ ตามคติ
มหายานเชื่อว่า เป็นรูปปรากฏของพระวิญญาณบริสุทธิ์ของพระพุทธเจ้า ธรรมกาย คือ พระกายหนึ่งของพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้า และสัมโภคกาย คือ พระกายของพระพุทธเจ้าอันเป็นทิพยภาวะ มีรัศมีรุ่งเรืองแผ่ซ่านทั่วไป 
และจะปรากฏแก่พระโพธิสัตว์ มหาสัตว์ แม้จนบัดนี้ ซึ่งในโศลกนี้ได้กล่าวถึง พระพุทธเจ้ามหายาน ลัทธิตรีกาย 
ประกอบด้วย นิรมาณกาย ธรรมกาย และสัมโภคกาย ซึ่งเป็นกายของพระพุทธองค์ สอดคล้องกับ พระมหาสม
ยศ อาภายุตฺโต (เสนานุช) ได้ศึกษาเรื่อง “การศึกษาเชิงวิเคราะห์แนวความคิดเรื่องพระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ 
(กวนอิม) ในพระพุทธศาสนามหายาน” พบว่า ลักษณะของการสัมพันธ์กันอย่างย่อ ๆ ของ สัมโภคกายและ
นิรมาณกายนั้นเป็นไปในลักษณะของการส่งต่อ หรือการถ่ายโอนอำนาจ ความต้องการของจุดกำเนิดคือ 
ธรรมกาย เมื่อใดที่ธรรมกายต้องการที่จะช่วยเหลือสรรพสัตว์  ก็จะเปลี่ยนรูปเป็นสัมโภคกายที่เป็นกายทิพย์
สถิตอยู่บนสวรรค์ และเมื่อเป็นสัมโภคกายแล้วก็ถ่ายโอนพลังอำนาจหรือความเป็นพุทธะเปลี่ยนเป็นนิรมาณ
กายที่มีรูปร่างเป็นมนุษย์ลงมาอุบัติในโลกเพื่อโปรดสรรพสัตว์ เมื่อมองโดยภาพรวมเราจะเห็นการถ่ายโอน
ความเป็นพุทธะ (พระมหาสมยศ อาภายุตฺโต (เสนานุช), 2546: 34.) 

 



 

144 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

พระชินะ คือ ผู้ชนะ ในที่นี้กล่าวถึง พระพุทธเจ้าผู้ชนะโรค พระไภษัชคุรุไวทูรยะ คือ พระพุทธเจ้า
แพทย์สูงสุด ซึ่งมาพร้อมกับบริวารทั้งสอง คือ พระโพธิสัตว์สุริยไวโรจนจันทโรจิ และพระโพธิสัตว์จันทรไวโรจน
โรหิณีษะ ผู้คุ้มครองรักษามนุษย์ให้พ้นจากความทุกข์ที่เกิดจากโรคทางกายและทางใจ เป็นพระพุทธเจ้าที่ได้รับ
ความนับถือมากท่ีสุดพระองค์หนึ่งในพระพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน มีการนับถือแพร่หลายในแผ่นดินไทยตั้งแต่
ราวพุทธศตวรรษที่ 18 สอดคล้องกับ อินทรศักดิ์ เทียมเศวต ได้ศึกษาเรื่อง “ศึกษาความศรัทธาของประชาชน
ที่มาบูชาสักการะพระพุทธเจ้าไภสัชยาคุรุไวฑูรยประภาจอมแพทย์  (พระกริ่งปวเรศ) วัดสมเด็จภูเรือมิ่งเมือง 
จังหวัดเลย” พบว่า พระไภษัชยคุรุไวฑูรยประภาตถาคต (Bhaisajyaguru Tathagata) ตถาคต แปลว่า พระผู้
เสด็จมา ตรงกับภาษาจีนว่า “หยู่ไล” ซึ่งเป็นอีกพระนามหนึ่งสำหรับเรียกขานพระพุทธเจ้าทุกพระองค์ ดังนั้น 
คำว่า “ตถาคต” และ “พระพุทธเจ้า” จึงมีความหมายเดียวกัน ทรงมีพระนามเต็มว่า “พระไภษัชยคุรุไวฑูรย
ประภาตถาคต” มีความหมายของพระนามดังนี้  “ไภษัชย” แปลว่า ยาโอสถรักษาโรค “คุรุ” แปลว่า ครู 
เชี่ยวชาญ มีความรอบรู้ “ไวฑูรยประภา” แปลว่า แสงรัศมีมีสีน้ำเงินดั่งแก้วไวฑูรย์ นอกจากนี ้พระองค์ยังทรง
มีพระนามว่า “มหาแพทยราชาพุทธเจ้า” และ “มหาไภสัชยราชพุทธเจ้า” (อินทรศักดิ์ เทียมเศวต, 2564: 6.) 

เภษัช เป็นการกระทำเชิงสัญญะที่ปรากฏในศิลาจารึกปราสาทตาเมือนโต๊ด ว่า พระองค์พร้อมด้วย 
..... ผู้แกล้วกล้า ..... ในอายุรเวทและอัสตรเวท ได้ฆ่า ..... ด้วยอาวุธ คือ เภษัช หมายถึง การใช้หลักธรรมใน
การรักษาคน หรือการเอาชนะโรคด้วยเภษัช การรักษาคนป่วยที ่มาหาด้วยการใช้เภษัช  ซึ ่งในทาง
พระพุทธศาสนา เภษัช กล่าวถึง เภสัช 5 หมายถึง เนยใส เนยข้น น้ำมัน น้ำผึ้ง และน้ำอ้อย ภิกษุรับประเคน
ของนั้นแล้ว พึงเก็บไว้ฉันได้ 7 วันเป็นอย่างมาก ภิกษุล่วงกำหนดนั้นไป พึงปรับอาบัติตามธรรม สอดคล้องกับ 
สุขสันต์ จันทะโชโต ได้ศึกษาเรื่อง “เภสัชศาสตร์ที่ปรากฏในพุทธปรัชญาเถรวาท” พบว่า เภสัชชขันธกะชื่อ
ขันธกะที ่6 ในคัมภีร์มหาวรรควินัยปิฎก เล่มที ่5 ว่าด้วยเรื่องเภสัช กล่าวด้วยเรื่อง ยาบำบัดโรคทั่วไป และยาที่
ชื่อว่า เภสัช 5 พร้อมทั้งการจัดหมวดหมู่ของยา ในพระไตรปิฎก เล่ม 5 ได้สรุป เภสัชชขันธกะ ว่า “เป็นตอน
ที่ว่าด้วยยารักษาโรคโภชนะ ภัตตาหารชนิด ต่าง ๆ” นอกจากนี้ ยังว่าด้วยโภชนาหารอื่น ๆ ซึ่งสงเคราะห์เข้า
กับยารักษาโรค มีทั้งที่ทรงห้ามไม่ให้ภิกษุฉันและทรงอนุญาตให้ฉันได้ โดยพิจารณาที่เหตุผลต่าง ๆ ตามความ
จำเป็นสรุปได้ว่า เภสัชกรรมในเภสัชชขันธกะ เป็นหมวดหมู่ เรื่องราวของ ยาบำบัดโรคต่าง ๆ และสิ่งที่ต่าง ๆ 
ที่สงเคราะห์เข้ากับยารักษาโรค ที่พระพุทธองค์ทรงบัญญัติไว้เป็นวินัยเพิ่มเติมพิเศษ นอกพระปาฏิโมกข์
ตลอดจนเรื่องราวอ่ืน ๆ ที่พระพุทธองค์ได้อนุญาตและห้ามที่มีอยู่ในพระไตรปิฎก เล่มที ่5 หมวดว่าด้วยเภสัชช
ขันธกะ (สุขสันต์ จันทะโชโต, 2559: 85) 

พระองค์ผู้มีบาทเหมือนดอกบัว เป็นความคิดเชิงสัญญะ ซึ่งกล่าวถึง “กษัตริย์” หมายถึง บุคคลผู้
ยิ่งใหญ่ มีบุญญาธิการสูง มีอำนาจ และมีบารมี ในที่นี้ตีความคำว่า ดอกบัว หมายถึง ดอกไม้ชั้นสูงในหลาย
อารยธรรม เป็นดอกไม้ที่มีปรากฎอยู่ในหลายชนชาติ เป็นดอกไม้ที่มีความหมายและความมงคล ด้วยธรรมชาติ
ที่เป็นเอกลักษณ์ของดอกบัว คือ มีการกำเนิดในโคลนตม แต่เมื่อเติบโตและโผล่พ้นน้ำขึ้นมารับแสงสว่าง กลีบ
ดอกบัวกลับสะอาดบริสุทธิ์ ไม่มีสิ่งใดแปดเปื้อน และกลีบบัวมีคุณสมบัติที่ไม่ดูดซับความชื้น ไม่เปียกน้ำแม้จะ
อยู่ในน้ำ ดอกบัวจะเบ่งบานในทุกเช้าและหุบตูมในตอนเย็น เมื่อเหี่ยวโรยรา เกสรจะร่วงหล่น และกำเนิดดอก



 

145 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ใหม่ เป็นวัฏฏะเช่นนี้เรื่อยไป ในอารยธรรมอียิปต์ ดอกบัวเป็นสัญลักษณ์ของการกำเนิดและการเกิดใหม่ และ
เป็นสัญลักษณ์ที่เกี่ยวข้องกับพระอาทิตย์  ในศาสนาฮินดู ดอกบัวเป็นสัญลักษณ์ของความเจริญรุ่งเรืองและ
ความงดงาม ตามคัมภีร์ปุราณะกล่าวว่า พระพรหมได้ถือกำเนิดในดอกบัวที่ผุดขึ้นมาจากพระนาภี (สะดือ) ของ
พระนารายณ์ เทพฮินดูส่วนใหญ่จะมีการยืนหรือประทับบนบัลลังค์ดอกบัว จากธรรมชาติของดอกบัวที่ไม่ถูก
ปนเปื้อนด้วยโคลนตม ได้กลายมาเป็นปรัชญาของชาวฮินดู สอนเรื่องการมุ่งมั่นในการทำสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ถ้าหากมี
อะไรเข้ามากระทบ เราต้องแน่วแน่และไม่หวั่นไหวต่อปัจจัยหรือสิ่งเร้านั้น และต้องไม่ยึดติดกับผลลัพธ์ที่จะ
เกิดขึ้นจากการกระทำนั้น ๆ ดุจดอกบัวที่ไม่หม่นหมองด้วยโคลนตม และไม่ยึดติดต่อสิ่งต่าง ๆ แวดล้อม 
สอดคล้องกับ สาธนีย์ เหลืองพิทักษ์ ได้ศึกษาเรื ่อง “การศึกษาวิเคราะห์มหาปุริสลักษณะที่ปรากฏใน
พระพุทธรูปสำคัญในล้านนา” พบว่า จากบทสนทนาระหว่างพระยามิลินท์กับพระนาคเสน ดังที่ยกมานี้ก็เป็น
อีกเหตุผลหนึ่งที่สนับสนุนว่า “มหาปุริสลักษณะ 32 ประการ” ไม่ปรากฏแก่บุคคลทั่วไป แม้กระทั่งพุทธบิดา
หรือพุทธมารดา ก็ไม่ทรงมีลักษณะพิเศษดังกล่าว ด้วยเหตุผลว่า มหาปุริสลักษณะจะปรากฏเฉพาะมหาบุรษุผู้
จะได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าเท่านั้น หากพิจารณาถึงเรื่องกรรมพันธุ์ คนทั่วไปก็จะมีรูปร่างไม่แตกต่างจากผู้เป็น
บิดามารดา แม้แต่มหาบุรุษรูปลักษณ์พื้นฐานทั่วไปคงไม่แตกต่างจากพุทธบิดาและพุทธมารดาเสียทีเดียว  คง
เฉพาะมหาปุริสาลักษณะ 32 ประการและอนุพยัญชนะ 80 เท่านั้น ที่แสดงถึงความแตกต่าง ซึ่งในบทสนทนา
ระหว่างพระยามิลินท์กับพระนาคเสน พระนาคเสนก็ได้เปรียบเทียบอย่างเห็นภาพชัดเจน ดุจดอกบัวแม้จะเกิด
ในดินในน้ำแต่มีสี กลิ่น รส ที่เลิศกว่า ดินและนำ้ (สาธนีย์ เหลืองพิทักษ,์ 2560: 19) 

6. ข้อเสนอแนะ  
 ผลการวิจัยเรื่อง “พระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด” ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ซึ่งมีรายละเอียด
ดังต่อไปนี้ 

6.1 ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
 ในงานวิจัยนี้ แสดงให้เห็นถึงบทบาทและกระบวนการของพระพุทธศาสนาที่มีความเกี่ยวข้องกับ
ปราสาทตาเมือนโต๊ดได้ และมีส่วนทำให้เกิดความรู้ ความเชื่อ ความศรัทธา และความสามัคคี ต่อระบบการ
ท่องเที่ยว เศรษฐกิจ และสังคมของชุมชนได้เป็นอย่างดี 
 ดังนั้น รัฐบาล สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ กระทรวงการท่องเที่ยวและกีฬา กรมศิลปากร 
และผู้มีอำนาจที่เกี่ยวข้อง ควรมีนโยบายร่วมกันเพื่อช่วยเหลือ ส่งเสริม และสนับสนุนให้กับบ้าน วัด และส่วน
ราชการ (บวร) ในพื้นที่ปราสาทตาเมือนโต๊ด โดยมีการจัดให้มีการอบรมความรู้ทางด้านพระพุทธศาสนาที่
เกี่ยวข้องกับปราสาทขอม โดยเชิญวิทยากรที่มีความรู้ด้านนี้ โดยเฉพาะพระสงฆ์และปราชาชนทั่วไป เพื่อที่จะ
ได้นำไปประยุกต์ใช้ในการพัฒนาการท่องเที่ยว เศรษฐกิจ และสังคมในชุมชนและปราสาทตาเมือนโต๊ด อันมีผล
ต่อการพัฒนาคนในประเทศ และควรตีแผ่บทบาทในส่วนนี้ เพื่อสร้างความเข้าใจให้กับสังคม ซึ่งสำนักงาน
พระพุทธศาสนาแห่งชาติ กระทรวงการท่องเที่ยวและกีฬา และกรมศิลปากร ควรจัดหลักสูตรการเรียนการ
สอนเป็นการช่วยเหลืออย่างเป็นรูปธรรมอีกทาง จะทำให้เกิดประโยชน์ที่ยั่งยืนสืบไป 



 

146 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

6.2 ข้อเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปใช้ 
 บทบาทในด้านพระพุทธศาสนาของพระสงฆ์ในการให้ความรู้ที่เกี่ยวข้องกับปราสาทตาเมือนโต๊ด  
ของชุมชนในปัจจุบันยังมีอยู่น้อยมาก หากผู้ที่ต้องการศึกษาหรือวิจัยต่อเนื่องจากเรื่องนี้  ควรทำการศึกษา
เกี่ยวกับปัญหาและอุปสรรคที่เป็นข้อจำกัด ที่ทำให้พระสงฆ์ส่วนมากไม่ได้มีบทบาทในให้ความรู้ที่เกี่ยวข้องกับ
ปราสาทตาเมือนโต๊ด ด้วยการเข้าไปช่วยเหลือส่งเสริมกิจกรรมทางโบราณคดี จึงขอเสนอแนะให้ผู้มีความสนใจ 
ทำวิจัยในส่วนนี้ อันจะเป็นวิทยาทาน และการได้ช่วยเหลือพระพุทธศาสนา ช่วยเหลือพัฒนาการให้ความรู้ที่
เกี่ยวข้องกับปราสาทตาเมือนโต๊ดให้มีศักยภาพ ควบคู่กันไปกับสังคมไทยต่อไป 
 6.3 ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป 
 ในการศึกษาวิเคราะห์ครั้งนี้ ผู้วิจัยมุ่งศึกษา “พระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด” ในขณะที่
ดำเนินการวิจัยก็มีประเด็นที่เกี่ยวข้องที่น่าสนใจควรศึกษาวิจัยเพิ่มเติม ดังนี้ 
  6.3.1 ควรศึกษาพระพุทธศาสนาในปราสาทจังหวัดสุรินทร์ 
  6.3.2 ควรศึกษาพระพุทธศาสนาในกลุ่มปราสาทขอมอีสานใต้ 

7. องค์ความรู้ที่ได้รับ  
 ผลจากการวิจัยเรื่อง “พระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด” ทำให้เกิดองค์ความรู้ที่ได้จากการ
วิจัย ดังนี้ 
 7.1 ด้านโบราณคดี (Archaeology) คือ การลงศึกษาพื้นที่ภาคสนาม ผู้ศึกษาข้อมูลจากเอกสาร
และงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับโบราณคดี ทำให้ได้ทราบความเป็นมา รูปแบบ ความหมาย คติความเชื่อในการสร้าง 
และพัฒนาการของปราสาทตาเมือนโต๊ด ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน จากการศึกษาศิลาจารึก รายงานการขุดแต่ง 
บูรณะ สำรวจ ตลอดจนเอกสารทางวิชาการของกรมศิลปากร เพื่อให้ได้ข้อมูลที่ถูกต้องที่สุด อีกทั้งยังเป็น
ฐานข้อมูลที่สำคัญในการนำไปประกอบการศึกษาเป็นลำดับต่อไป 
 7.2 ด้านศิลาจารึก (Stone Inscription) คือ การพระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ดที่พบใน
ครั้งนี้ โดยส่วนใหญ่ศึกษาจากศิลาจารึก จำนวน 2 หลัก คือ ศิลาจารึกปราสาทตาเมือนธม 5 และศิลาจารึก
ปราสาทตาเมือนโต๊ด ซึ ่งเป็นคำแปลที่ได้จากผู ้เชี ่ยวชาญทางโบราณคดีได้แปลไว้  ศึกษาจากภาคสนาม 
นักวิชาการ และปราชญ์ชาวบ้าน ทำให้ผู้วิจัยเกิดองค์ความรู้ใหม่ ในการอ่านคำแปลจารึกเพื่อที่จะเป็นข้อมูล
ประกอบการศึกษา และนำสัญลักษณ์ที่ได้มาตีความในทางพระพุทธศาสนา โดยที่การวิเคราะห์สัญลักษณ์นั้น
ต้องอ้างอิงเอกสารและงานวิจัยทางวิชาการมาประกอบ เพ่ือสร้างความน่าเชื่อถือในงานวิจัยและเป็นประโยชน์
ต่อผู้ที่สนใจนำไปศึกษา 
 
 
 



 

147 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

 7.3 ด้านการตีความ (Interpretation) คือ เมื่อได้ข้อมูลจากการศึกษาแล้ว จะนำข้อมูลที่ได้มา
วิเคราะห์ตาม หลักของการตีความสัญญะของเพียร์ซ ได้แก่ 
   - Icon คือ รูปเหมือน คล้ายกับของจริง สิ่งที่มันบ่งบอก เข้าใจได้ง่าย 
    - Index คือ เครื่องหมายที่มีความเชื่อมโยงของจริง แบบเป็นเหตุเป็นผลกัน เป็นเครื่องบ่งชี้
ถึงสิ่งใดสิ่งหนึ่ง 
    - Symbol คือ สัญลักษณ์เป็นเครื่องหมายที่แสดงถึงบางสิ่งบางอย่าง แต่ไม่ได้ คล้ายคลึงกับ
สิ่งที่บ่งชี้ความเชื่อมโยง ระหว่างสัญลักษณ์กับของจริงที่อ้างอิงถึงนั้น ไม่ใช่ความเชื่อมโยงกันตามธรรมชาติ แต่
เป็นผลมาจากข้อตกลงของสังคม และอาศัยการเรียนรู้ 
 แล้วนำ “พระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด” มาวิเคราะห์ตามศาสตร์ทางสัญญะและองค์
ความรู้ทางพระพุทธศาสนา ทำให้ทราบถึงวัตถุประสงค์ที่ต้องการศึกษา คือ รูปสัญญะ การกระทำเชิงสัญญะ 
และความคิดเชิงสัญญะในปราสาทตาเมือนโต๊ด 
 ในการศึกษา “พระพุทธศาสนาในปราสาทตาเมือนโต๊ด” ทำให้ทราบว่า หลักการอนุรักษ์และสืบ
ทอดเจตนารมณ์ของบรรพบุรุษให้คงอยู่ได้นาน ต้องมีการปกป้องเป็นเกราะกำบังโดย 4 องค์กร ได้แก่ ทหาร 
ตำรวจ อาสาสมัครทหารพราน และจิตอาสา โดยมีพระสงฆ์เป็นศูนย์รวมจิตใจของทุกภาคส่วน ได้แก่ บ้าน วัด 
และราชการ จึงก่อให้เกิดองค์กรขึ้นมาใหม่ ที่เรียกว่า “พลังบวร” ทำให้ผู้ที่สนใจมีโอกาสได้ศึกษาเกี่ยวกับด้าน
โบราณคดี ด้านศิลาจารึก และด้านการตีความทางพระพุทธศาสนาต่อไป ตามแผนภาพที่  ๑ องค์ความรู้ที่ได้
จากการวิจัย พลังบวร Model 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

148 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

แผนภาพที่ ๑ องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย พลังบวร Model 
 
 
 
 

ด้านโบราณคดี 
(Archaeology) 

ปราสาท
ตาเมือนโต๊ด 

ด้านศิลาจารึก 
(Stone Inscription) 

ด้านการตีความ 
(Interpretation

) 

พระสงฆ์ 

ราชการ บ้าน 

วัด 

ตำรวจ 
อาสาสมัครทหารพราน 

จิต
อา

สา
 

ทหาร 

รูปสัญญะ การกระทำเชิงสัญญะ ความคิดเชิงสัญญะ 



 

149 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

เอกสารอ้างอิง  
กรภัทร์ สุขใหญ่. (2567). พระพุทธศาสนาในประสาทตาเมือนโต๊ด (สัมภาษณ์). นักวิชาการวัฒนธรรม สำนัก

พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ สุรินทร์. 19 กันยายน 2567. 
กรมศิลปากร. (2550). ประวัติศาสตร์เมืองสุรินทร์. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์ พริ้นติ้งแอนด์พับลิชซิ่ง. 
กังวล คัชชิมา. (2567). พระพุทธศาสนาในประสาทตาเมือนโต๊ด (สัมภาษณ์). อาจารย์ คณะโบราณคดี 

ภาควิชาภาษาตะวันออก มหาวิทยาลัยศิลปากร. 23 กันยายน 2567. 
เฉลิมชัย โสมยา. (2567). พระพุทธศาสนาในประสาทตาเมือนโต๊ด (สัมภาษณ์). เจ้าหน้าที่ดูแลปราสาท

ตาเมือนโต๊ด สำนักศิลปากรที่ 10 นครราชสีมา. 5 ตุลาคม 2567. 
ชะเอม แก้วคล้าย. (2528). จารึกในสมัยพระเจ้าชัยวรมันที่ 7. กรุงเทพมหานคร: กรุงสยามการพิมพ์. 
ชัยณรงค์ ศรีมันตะ (ป.ธ.9). (2567). พระพุทธศาสนาในประสาทตาเมือนโต๊ด (สัมภาษณ์). อาจารย์ ภาควิชา

ศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยบูรพา. 22 กันยายน 2567. 
ณัฏฐ์ รุ่งเรือง. (2567). พระพุทธศาสนาในประสาทตาเมือนโต๊ด (สัมภาษณ์). อาจารย์พิเศษ 

มหาวิทยาลัยขอนแก่น วิทยาเขตหนองคาย. 25 กันยายน 2567. 
ณัฏฐ์ธเนศ สีน้ำคำ. (2567). พระพุทธศาสนาในประสาทตาเมือนโต๊ด (สัมภาษณ์). ผู้อำนวยการ โรงเรียนบ้าน

หนองคันนา ตำบลตาเมียง อำเภอพนมดงรัก จังหวัดสุรินทร์. 19 กันยายน 2567. 
ทำนอง เชื่อมกลาง. (2567). พระพุทธศาสนาในประสาทตาเมือนโต๊ด (สัมภาษณ์). พนักงานขุดแต่งบูรณะ

โบราณสถาน ห้างหุ้นส่วนจำกัด ปุราณรักษ์. 6 ตุลาคม 2567. 
บัญญัติ สาลี. (2567). พระพุทธศาสนาในประสาทตาเมือนโต๊ด (สัมภาษณ์). อาจารย์ประจำภาควิชาภาษาไทย

และภาษาตะวันออก มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 19 กันยายน 2567. 
พระครูสมุห์เคือน ปณฺฑิโต. (2567). พระพุทธศาสนาในประสาทตาเมือนโต๊ด (สัมภาษณ์). รักษาการแทนเจ้า

อาวาส วัดบ้านพรานหนองคันนา หมู่ที่ 8 บ้านหนองคันนาสามัคคี ตำบลตาเมียง อำเภอพนมดงรัก 
จังหวัดสุรินทร์. 5 ตุลาคม 2567. 

พระทองพูน กิตฺติวณฺโณ. (2567). พระพุทธศาสนาในประสาทตาเมือนโต๊ด (สัมภาษณ์). วัดปราสาททอง หมู่ที่ 
5 ตำบลตาเมียง อำเภอพนมดงรัก จังหวัดสุรินทร์. 5 ตุลาคม 2567. 

พระประยุทธ ปยุตฺโต. (2567). พระพุทธศาสนาในประสาทตาเมือนโต๊ด (สัมภาษณ์). วัดบ้านพรานหนองคันนา 
หมู่ที่ 8 บ้านหนองคันนาสามัคคี ตำบลตาเมียง อำเภอพนมดงรัก จังหวัดสุรินทร์. 5 ตุลาคม 2567. 

พระมหาบุญหนา ตปสีโล (ป.ธ.9). (2567). พระพุทธศาสนาในประสาทตาเมือนโต๊ด (สัมภาษณ์). รักษาการ
แทนเจ้าอาวาส วัดปราสาททอง หมู่ที่ 5 บ้านหนองคันนา ตำบลตาเมียง อำเภอพนมดงรัก จังหวัด
สุรินทร์. 5 ตุลาคม 2567. 

พระมหาวิโมกข์ วณฺณเนโต. (2567). พระพุทธศาสนาในประสาทตาเมือนโต๊ด (สัมภาษณ์). วัดป่าเทพพิทักษ์
วนาราม หมู่ที่ 6 บ้านโนนมะยาง ตำบลตาเมียง อำเภอพนมดงรัก จังหวัดสุรินทร์. 5 ตุลาคม 2567. 

พระมหาสมยศ อาภายุตฺโต (เสนานุช). (2546). การศึกษาเชิงวิเคราะห์แนวความคิดเรื่องพระอวโลกิเตศวร
โพธิสัตว์ (กวนอิม) ในพระพุทธศาสนามหายาน. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



 

150 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

พระสันติ สิทธิสมบูรณ์ (ถ่ออาง). (2554). การศึกษาเปรียบเทียบการบำเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์ในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาทกับมหายาน. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาศาสนาเปรียบเทียบ, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

วรรณวิภา สุเนต์ตา. (2552). สถาปัตยกรรมเขมรในดินแดนไทย ช่วงพุทธศตวรรษที่ 16-17: ลำดับการ
สืบเนื่อง. วิทยานิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต, มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

สาธนีย์ เหลืองพิทักษ์. (2560). การศึกษาวิเคราะห์มหาปุริสลักษณะที่ปรากฏในพระพุทธรูปสำคัญในล้านนา. 
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

สุขสันต์ จันทะโชโต. (2559). เภสัชศาสตร์ที่ปรากฏในพุทธปรัชญาเถรวาท. วารสารวิชาการคณะมนุษศาสตร์
และสังคมศาสตร์, 7(1), 85. 

สุธาวัลย์ แสนกล้า. (2567). พระพุทธศาสนาในประสาทตาเมือนโต๊ด (สัมภาษณ์). ยุวมัคคุเทศก์ 3 ภาษา 
โรงเรียนบ้านหนองคันนา ตำบลตาเมียง อำเภอพนมดงรัก จังหวัดสุรินทร์. 5 ตุลาคม 2567. 

สุภัทรดิศ ดิศกุล, หม่อมเจ้า. (2522). ประวัติศาสตร์เอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ถึง พ.ศ. 2000. กรุงเทพมหานคร: 
คณะกรรมการชําระประวัติศาสตร์ไทย สำนักนายกรัฐมนตรี. 

ห้างหุ้นส่วนจำกัด ไพรลดา. (2537). รายงานบูรณะปราสาทตาเมือนโต๊ด บ้านหนองคันนา ตำบลตาเมียง 
อำเภอกาบเชิง จังหวัดสุรินทร์ ปีงบประมาณ 2537. หน่วยศิลปากรที่ 6 กองโบราณคดี กรมศิลปากร.  

อนงค์ หนูแป้น. (2535). การศึกษากลุ่มปราสาทตาเมือน อำเภอกาบเชิง จังหวัดสุรินทร์. วิทยานิพนธ์ศิลปศา
สตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

อินทรศักดิ์ เทียมเศวต. (2564). ศึกษาความศรัทธาของประชาชนที่มาบูชาสักการะพระพุทธเจ้าไภสัชยาคุรุ
ไวฑูรยประภาจอมแพทย์ (พระกริ่งปวเรศ) วัดสมเด็จภูเรือม่ิงเมือง จังหวัดเลย. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร
มหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 


