
381  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

 
บทวิจารณ์หนังสือ (Book Review)  

พุทธศาสนาในความเปลี่ยนแปลงของสังคมไทย 
Buddhism and the Changes in Thai Society 

 
 

 
 
 
 
 
 

 
ผู้เขียน: นิธิ เอียวศรีวงศ์ 

 

พระครูสุตธรรมาภิรัต (สุธมฺมาภิรโต/ยืนยง)1, ธนรัฐ สะอาดเอี่ยม2 

1,2มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์, สุรินทร,์ ประเทศไทย 

 
Phrakhrusutthamapirat (Sutmaphirato/Yueyong)1, Thanarat Sa-ard-iam2 

1,2Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Surin Campus, Surin, Thailand 

: 1prakrusutathummapirat@gmail.com  

(Corresponding Author) 

 

Received: 28 March 2024; Revised: 09 April 2025; Accepted: 19 April 2025 
© The Author(s) 2025 

 

 

บทคัดย่อ 
จารีตประเพณีพิธีกรรม แก่นสารและความหมายที่หายไป เรื่องเล่าของจารีตประเพณีพิธีกรรมทาง

พระพุทธศาสนา หลักธรรมคำสอนขยายมุมมองในโลกของความเปลี่ยนแปลง หลักธรรมคำสอน จากเรื่องของ 
“นารายณ์สิบปาง” แล้วว่า ชาวฮินดูนับถือ พระพุทธเจ้าว่าเป็นอวตารอีกปางหนึ่งของพระนารายณ์  ด้วยเหตุ
ดังนั้น เพียงไม่นานมานี้เอง ในสำนึกของชาวฮินดู พุทธศาสนิกชน ยิ่งในวิถีชีวิตของผู้คนทั่วไปแล้วก็อยู่ร่วมกัน
โดยสงบรวมทั้งแลกเปลี่ยนวัฒนธรรมกันเป็นปกติ เช่น เครื่องแต่งกายหรู ๆ ของแขกฮินดูในเวลานี้ก็รับเอามา
จากเครื่องแต่งกายของราชสำนักมุสลิม ในขณะที่ประชาคมมุสลิมอินเดียกลับนับถือระบบวรรณะ ตามท่ีตัวเคย
ยึดถือมาก่อนเปลี่ยน สถาบันสงฆ์ เสาหลักเดิมจะอยู่ที่ไหน อย่างไร ในยุค “พัฒนา” เกี่ยวกับสถาบันสงฆ์

Review Paper 

https://www.bing.com/ck/a?!&&p=baed64f8a589f5d5JmltdHM9MTY5NTUxMzYwMCZpZ3VpZD0yYWZhMTk1OS05ZWFjLTZlOTctMmZjYy0wYjhhOWY2YjZmNTkmaW5zaWQ9NTIxNA&ptn=3&hsh=3&fclid=2afa1959-9eac-6e97-2fcc-0b8a9f6b6f59&psq=Mahachulalongkornrajavidyalaya+University%2c+Surin+Campus&u=a1aHR0cHM6Ly9iYW50aGl0c3Vrc2EudGhhaS5hYy8&ntb=1
mailto:prakrusutathummapirat@gmail.com


382  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

โดยตรง ถึงการล้มเหลวขององค์กร ในการจัดการปัญหาพระสงฆ์ที่ประพฤติปฏิบัตินอกรีตและมีการสร้าง
เครือข่ายกับผู้มีอิทธิพลเข้ามาเกี่ยวข้อง วิกฤตขององค์กรคณะสงฆ์ คำว่า “สิทธิเสรีภาพ” มาเป็นโล้กำบังเพ่ือ
ปกป้องตัวเองหรือใช้ในการบริหารจัดการแบบปกครองตนเอง ก่อนจะถึง พ.ร .บ. คณะสงฆ์ฉบับใหม่ การที่
องค์กรพระสงฆ์ไม่มีแนวทางในการจัดการเรื่องที่เกิดภายในได้ เช่น เรื่องพระปลอมบวช พระปฏิบัตินอกรีต 
และพระไม่มีความสนใจในปริยัติธรรม ปฏิรูปคณะสงฆ์ 2539 เสียงเรียกร้องให้มีการปฏิรูปคณะสงฆ์นั้นมีมา
นานแล้ว ต้องหาทางออกในการปัญหา ดังนี้ คืนพระสงฆ์และวัดให้ชาวบ้านมีส่วนกับกับดูแล วัดต้องอยู่ในการ
กำกับดูแลของชุมชน ความอ่อนแอของคณะสงฆ์ด้านอุดมการณ์ การจัดการศึกษาของคณะสงฆ์ วัดที่สืบทอด
มาแต่โบราณต้องมารับบทบาทใหม่ ๆ พระกับสังคม พระและวัดนั ้นมีส่วนในการให้บริการสังคมอย่าง
กว้างขวางตั้งแต่อดีตจนปัจจุบัน อย่างเห็นได้ชัด ถึงแม้สังคมจะมีเปลี่ยนแปลงไปมากขนาดไหน ปฏิรูปคณะ
สงฆ์ 2542 การปกครองคณะสงฆ์ไทยยังไม่มีความเข้มแข็งเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน ความอ่อนแอในด้าน
โครงสร้างการปกครองก็ไร้ประสิทธิภาพ  

คำสำคัญ: พุทธศาสนา, ความเปลี่ยนแปลง, สังคมไทย 

 

Abstract 
Ritual Traditions, Essence and Lost Meanings, Stories of Buddhist Ritual Traditions, 

Teachings Expand Perspectives in a Changing World, Teachings from the Story of “Narayana’s 

Ten Incarnations” Then Hindus believe that the Buddha is another incarnation of Narayana. 

Therefore, only recently, in the consciousness of Hindus, Buddhists, especially in the way of 

life of ordinary people, have been living together peacefully and exchanging cultures as usual. 

For example, the luxurious attire of Hindu guests at this time has been adapted from the attire 

of the Muslim royal court, while the Indian Muslim community has come to follow the caste 

system that it used to adhere to before the change. Where will the original pillars of the Sangha 

be in this “development” In the "development" era, it is directly related to the Sangha 

institution, to the failure of the organization to manage the problem of monks who behave in 

an unorthodox way and create networks with influential people to be involved, the crisis of the 

Sangha organization, the word "freedom" To act as a cover to protect oneself or to use in self-

governance management before the new Sangha Act. The fact that the Sangha organization has 

no guidelines to manage the issues that arise within. For example, the issue of fake monks 

becoming monks, monks practicing unorthodox practices, and monks not being interested in 

the Dhamma. The 1996 Sangha Reform Act has been calling for a long time to reform the 

Sangha. We must find a way out of this problem. As follows: Return the monks and temples 

to the villagers to participate in their care. Temples must be under the supervision of the 

community. The weakness of the Sangha in terms of ideology, the Sangha's educational 

management, and the temples that have been passed down from ancient times must take on 

new roles. Monks and Society Monks and temples have played a significant role in providing 

social services from the past to the present. This is clearly evident, no matter how much society 

has changed. Reform of the Sangha 1999 The governance of the Thai Sangha is still not strong 

and unified. The weakness in the governance structure is ineffective. 

Keywords: Buddhism, Change, Thai society 

 



383  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

 

1. บทนำ 

ความเปลี่ยนแปลงเป็นสภาวะแห่งความจริงของสรรพสิ่งทั้งรูปธรรมและนามธรรม มีอยู่กับทุกสิ่ง
กว้างครอบทั้งนิยาม 5 เป็นความจริงที่ปฏิเสธไม่ได้ว่าสิ่งนี้เกิดขึ้นแล้ว กำลังเกิดขึ้น และจะเกิดขึ้นต่อไปและ
ตลอดไป ต้องยอมรับว่าสภาวะแห่งการเปลี่ยนแปลงนั้นเป็นสภาพที่บังคับไม่ได้ ควบคุมไม่ได้ด้วย  และมีหลัก
คิด มีความเชื่อว่าการเปลี่ยนแปลงนั้นเกิดขึ้นจากองค์ประกอบต่าง ๆ ด้วย  ผสมผสานความคิดแบบการ
เปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นแล้วต้องรู้ทันแล้วปล่อยวาง แต่จงเชื่อว่าการเปลี่ยนแปลงนั้น ๆ มีที่มา มีเหตุต่าง ๆ การ
ประกอบเหตุที่ดีจะต้องได้รับผลดี ผลดีมาจากเหตุดีตรงกันข้าม ผลที่ร้าย ๆ มาจากการประกอบเหตุที่ไม่ดี ทำ
ร้ายวันนี้ผลร้ายจะตามมาในอนาคต ความสัมพันธ์ทวนตอบสลับกันแห่งกาลเวลาอดีต-ปัจจุบัน จึงมีการสอน
เรื่องกฎแห่งกรรม การเชื่อกฎแห่งกรรมเป็นสัมมาทิฏฐิ ชาวพุทธสอนกันว่าให้ตามรู้ และกำหนดรู้ทั้งก่อน ขณะ 
หลัง ความเป็นจริงที่เปลี่ยนแปลงนั้น การเข้าใจทันท่วงทีแห่งภาวะขณะของการเปลี่ยนแปลงนับเข้ากับปัญญา
คือความรอบรู้ในกองสังชาร ความรู้รอบด้านแห่งการเปลี่ยนแปลงจัดเป็นองค์ธรรมสัปปุริสธรรม 7 ที่ยิ่งชัดเจน
ต่อการอธิบายถึงความเข้าใจเรื่องสภาพการเปลี่ยนแปลงและประยุกต์สู่การปฏิบัติตน ปรับตนอย่างเหมาะสม
อยู่ร่วมกับสังคมอย่างสันติสุข 

ข้อความเริ่มต้นที่ตรงกับหลักไตรลักษณ์ ปัญญาในไตรสิกขา เป็นความเข้าใจอย่างทันท่วงทีคล้าย
หลักการสัตตบุรุษ และหัวข้อธรรมอื่น ๆ ในพระพุทธศาสนาผุดขึ้นได้ เมื่อได้เห็นหนังสือชื่อ “พุทธศาสนาใน
ความเปลี่ยนแปลงของสังคมไทย” อันถูกจัดว่าเป็นหนังสือพุทธศาสนา ทางกรรมการมูลนิธิโกมลคีมทองเป็น
ผู้ตั้งชื่อหนังสือ จากนำข้อเขียนของอาจารย์นิธิ เอียวศรีวงศ์ในหนังสือพิมพ์ มติชน ทั้งรายวันและรายสัปดาห์
ที่มีลักษณะที่ตรงกับชื่อหนังสือเล่มนี้ บทความที่ทางบรรณาธิการคัดเลือกมาทั้งหมดนั้น มีการแบ่งออก เป็น 3 
ภาค บรรณาธิการหนังสือได้ระบุว่าเพื่อจัดหมวดหมู่ให้สะดวกแก่การอ่านและจะได้เห็นประเด่นหลักของ
บทความ อธิบายเพิ่มได้ว่าเป็นหนังสือรวมบทความจากผู้เขียนคนเดียวที่ได้เขียนต่างวาระกันมารวมพิมพ์ไว้
เป็นเล่ม การตั้งชื่อหนังสือก็ตั้งขึ้นทีหลังจากการรวบรวมบทความแล้ว เพ่ือบ่งระบุถึงภาพรวมของบทความต่าง 
ๆ ที่มีเนื้อหาหลักอธิบายปรากฎการณ์ของการเปลี่ยนแปลงด้านต่าง ๆ ในสังคมพุทธศาสนาจากมุมมองสายตา
ของนักคิดที่สำคัญในสังคมไทยช่วงสมัยหนึ่ง ด้านคุณสมบัติของผู้เขียนนั้นเป็นนักคิด นักเขียน นักวิชาการ 
เข้าใจทั้งด้านการเมือง เศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม และสิ่งแวดล้อม ผู้มีวาทกรรมแหลมคม จัดว่าเป็นคนชั้น
แนวนำ แกนนำขับเคลื ่อนความคิดแก่สังคมไทย ได้ร ่วมก่อตั ้งมหาวิทยาลัยเที ่ยงคืน ซึ ่งเกี ่ยวข้องกับ
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่กับกลุ ่มนักวิชาการผู้รอบรู ้ด ้านประวัติศาสตร์ วิทยาศาสตร์ สังคมศาสตร์ และ
มนุษยศาสตร์ เข้าใจโลก มีความคิดร่วมสมัย หนังสือเล่มนี้มีความหนา 140 หน้า ตีพิมพ์ครั้งแรกเมื่อสิงหาคม 
2543 มีการตีพิมพ์ครั้งที่ 2 เดือนพฤศจิกายน 2544 นิธิ เอียวศรีวงศ์สะท้อนความเห็นตามหลักชาวพุทธหรือ
จริยธรรมเชิงพุทธผ่านบทความและมูลนิธิโกมลคีมทองรวบรวมบทความพิมพ์เป็นหนังสือ เป็นการสะท้อน
ความคิดความเข้าใจสังคมไทยในบริบทวัฒนธรรมพุทธศาสนาอย่างเต็มที่และทำบทบาทในฐานะการเป็น



384  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

เครือข่ายชาวพุทธเพื่อพระพุทธศาสนาและสังคมไทยที่มีความห่วงใย หรือขับผลักดันตระตุก กระตุ้นความคิด
แก่แวดวงชาวพุทธแบบตรงไปตรงมาบ้าง โดยให้หนังสือเล่มนี้เป็นสื่อกลาง ได้รับการการันตีจาก ส.ศิวรักษ์ ที่
ชื่นชมว่า “นิธิ เอียวศรีวงศ์ เขากล้าเขียนให้คนคิดแย้ง เป็นวิถีทางหนึ่งซึ่งจะช่วยให้เกิดวิจารณญาณ” และ
คณะกรรมการมูลนิธิโกมลคีมทอง ซึ่งล้วนเป็นเครือข่ายของนัดคิดแนวนำของสังคมไทย หนังสือเล่มนี้จึงมี
คุณค่าท่ีห้องสมุดสำคัญของทุกสถาบันการศึกษาในประเทศไทย 

ก่อนที่จะทำการตีความในเนื้อหาที่นิธิ เอียวศรีวงศ์ เขียนไว้ โดยมีการแบ่งเนื้อหาไว้ 3 ภาคแห่งการ
เปลี่ยนแปลง โดยแต่ละภาคมีการจัดกลุ่มเนื้อหาที่เกี่ยวเนื่องกัน คือ 1.ประเพณีจารีต-พิธีกรรม 2.หลักธรรมคำ
สอน และ 3.สถาบันสงฆ์ซึ ่งเป็นองค์กรเชิงสัญลักษณ์ในสังคมไทย ผู้ว ิจารณ์หนังสือเล่มนี ้ ก็เห็นว่าการ
เปลี่ยนแปลงก็เกิดขึ้นตั้งแต่พระพุทธศาสนากำเนิดขึ้นในอินเดีย ครั้งนั้นพระศาสดาทรงนำเสนอหลักคิดใหม่แก่
สังคมดั้งเดิม คือหลักคิดอริยสัจ 4 ให้เป็นกระบวนคิดและดำเนินการเพื่อแก้ไขปัญหา หรือแก้ความทุกข์ของ
ชีวิตและสังคม ซึ่งสามารถนำไปปฏิบัติได้เริ่มตั้งแต่ชีวิตบุคคล ครอบครัว เครือญาติ กลุ่มคน องค์กร ชุมชน 
สังคม ในที่สุด หลักคิดและหลักธรรมที่พระองค์นำเสนอ แนะนำ สั่งสอนนั้นก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงความคิด
ของนักปราชญ์ในดินแดนนั้นจำนวนมาก มุมมองด้านความสัมพันธ์ระหว่างคน หรือแนวคิดแบบหลักมนุษยชน
ได้รับการขยายหลักคิดกว้างขึ้น สั่นสะเทือนสังคมเสมือนปฏิรูปสังคมในท่ามกลางความเชื่อและจารีตเก่า ความ
เปลี่ยนแปลงตั้งแต ่2,500 กว่าปี มาบัดนี้ก็ต้องทำความเข้าใจให้ทันกับความเปลี่ยนแปลงต่อไป 

โดยภาพรวมหนังสือเล่มนี้ นิธิ เอียวศรีวงศ์ กำลังอธิบายว่า เขาเห็นข่าวชาวพุทธมีพระสงฆ์เปน็ต้น 
ที่กระทำการที่บิดเบี้ยว มีสภาวะยังไม่เหมาะสม จึงทำการทักท้วง ท้วงติง สะกิด เตือนสติความคิดชาวพุทธที่
กำลังดำเนินดิ้นรนเพื่อการดำรงอยู่อย่างสุ่มเสี่ยง ขาดความรอบคอบ พระสงฆ์ไทยควรเพ่ิมความสัมพันธ์กับ
ชุมชนมากขึ ้นเน้นมิติทางสังคมอย่าให้ขาดหาย และบอกถึงความเปลี ่ยนแปลงของสังคมไทยที่องค์กร
พระพุทธศาสนาอาจขาดความรู้ความเข้าใจที่เท่าทัน อาจจะมีความหมายว่า การเปลี่ยนแปลงของสังคมไทยทำ
ให้องค์กรพุทธศาสนาต้องเปลี่ยนแปลงตามไปด้วย หรือ มีความว่าองค์กรพุทธต้องระมัดระวังในการปรับตัวให้
ทันการเปลี่ยนแปลงของสังคม เราสามารถเห็นสถานการณ์จากบทความและอธิบายให้เห็นความสัมพันธ์จาก
ภายในไปหาภายนอก หรือ ภายนอกไปหาภายในก็ได้ โดยคิดคล้อยตามหลักปฏิจจสมุปบาท อิทัปปัจจยตา 
ตถาคตา มีความหมายแบบบาลีธรรมะ เมื่อผู้เขียนมีความประสงค์ให้ผู้อ่านได้เกิดความเข้าใจต่อสภาพที่มีการ
เปลี่ยนแปลงหรือปรากฎการณ์ทางสังคม ผู้อ่านควรจะอ่านให้เข้าใจลึกซึ้งแล้วเชื่อมแนวคิดว่า องค์ความรู้จาก
หนังสือเล่มนี้จะช่วยเสริมองค์ความรู้ที่ช่วยให้เราได้เข้าใจหลักสัปปริสธรรม 7 เชิงปฏิบัติการได้มากขึ้น และดู
จะมีความสอดคล้องกับพันธกิจของคณะสงฆ์ไทยในยุคการกำหนดแผนยุทธศาสตร์การปฏิรูปกิจการ
พระพุทธศาสนาเช่นปัจจุบัน ดูว่าบทความของผู้เขียนแม้ผ่านไป 20 กว่าปีก็ยังไม่ล้าสมัยแต่อย่างใด 
 

2. ภาค 1 จารีตประเพณี-พิธีกรรม : แก่นสารและความหมายที่หายไป  



385  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

เป็นหนังสือเล่มต่าง ๆ ทั้งภาษาไทยและภาษาต่างประเทศ โดยอาจารย์นิธิ เอียวศรีวงศ์  ตามเนื้อหามี
ทั้งหมด 3 ภาคด้วยกัน ผู้เขียนเขียนได้อย่างสั้น กระชับ ใช้ถ้อยคำสำนวนที่เราผู้อ่านทั่ว ๆ ไปได้เห็นมุมมอง
เรื่องเล่าของจารีตประเพณี-พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา จนสามารถเข้าใจได้โดยง่ายอีกทั้งยังอ่านสนุก น่า
ติดตาม และได้ข้อเท็จจริง ซึ่งผู้เขียนวิจารณ์โดยใช้ประสบการณ์ ของตนเป็นหลัก เมื่อผู้เขียนนี้เป็นผู้รู้กว้างจึง
ทำให้ผู้อ่านเห็นภาพตามได้อย่างง่ายดาย นอกจากนั้นยังทำให้ผู้อ่านเห็นแนวทางในการวิจารณ์หนังสือต่าง ๆ 
ด้วย 

ยกตัวอย่างในภาคที่ 1 ผู้วิจารณ์  
เนื้อหาในหนังสือ ผู้เขียนได้กล่าวถึงกฐินข้างวัด เป็นการทอดกฐินจัดเป็นการทำบุญใหญ่เนื่องจาก เป็น

กาลทาน เพราะเป็นบุญพิเศษ มีเหตุแห่งบุญเฉพาะ กำหนดด้วยทาน กาล สถานที่บุคคล และธรรม คือ 1) เป็น
ทานที่จัดเป็นสังฆทานที่ถวายแก่พระสงฆ์ที่ต้องครบองค์สงฆ์ คือตั้งแต่ 4 รูปขึ้นไป 2) กาล ที่กำหนดในการ
ทำบุญกฐินคือ ตั้งแต่วันแรม 1 ค่าเดือน 11 ถึงวันขึ้น 15 ค่ำเดือน 12 หรือ 1 เดือนหลังจากวันออกพรรษาแล้ว
เท่านั้น 3) สถานที่บุญกฐินเป็นสังฆทานซึ่งถวายกับพระสงฆ์ได้วัดหนึ่ง ปีละหนึ่งครั้งเท่านั้น 4) บุคคล คือ ผู้รับ
กฐินต้องเป็นพระภิกษุซึ่งจำพรรษาในวัดนั้นโดยไม่ขาดพรรษาและไม่น้อยกว่า 5 รูป 5) ธรรม คือบุญกฐิน
จัดเป็นสามัคคีธรรม คือต้องแบ่งหน้าที่ในการย้อมผ้า ตัดเย็บ ผ้าไตรผืนใดผืนหนึ่งแล้วกรานกฐินให้สำเร็จในวัน
เดียว การจองเป็นเจ้าภาพกฐิน จึงจัดเป็นปุพพเจตนาทีก่อเกิดเป็นบุญตั้งแต่วันที่เจ้าภาพได้ปวารนาจองเป็น
ประธานงานกฐิน ดังนั้น การทำบุญกฐินจึงมีเป้าหมายการทอดกฐินไว้อย่างชัดเจนคือ การสร้างศรัทธาที่
ประกอบด้วยปัญญา เริ่มด้วยการสร้างหนังสือเพื่อให้ความรู้ความเข้าใจในการทำบุญทอดกฐิน และอานิสงส์
ต่าง ๆ ของการทำบุญ การทอดกฐินจะสำเร็จต้องอาศัยความสามัคคีของหมู่คณะที่จะเป็นพลังในขับเคลื่อนให้
งานสำเร็จตามเป้าหมาย 

ยกตัวอย่างในภาคที่ 1 ผู้วิจารณ์เห็นด้วยกับแก่นสารที่หายไป 
ในการจัดงานทอดกฐิน เป็นรูปแบบที่เรียบง่าย แต่คงความหมายว่า “บวร” ใช้ความรื่นของป่าไม้ ใน

วัด สร้างบรรยากาศ สงบ เงียบ ร่มรื่นใจ โดยมีการเปิดละครเสียงเรื่อง ยายจ๋า ชวนหลานไปทอดกฐิน รับอรุณ
ตั้งแต่เช้าตรู้ เพ่ือให้บรรดาสาธุชนที่มาบวชชีพราหมณ์ มาปฏิบัติธรรมรับฟังเรื่องราวการทำบุญทอดกฐินในช่วง 
สายพระสงฆ์ได้นาสาธุชนสวดมนต์ทาวัตรเช้า จากนั้นิทานเจ้าอาวาสได้เมตตาแนะนำเรื่อง สติปัฏฐาน 4 ( กาย 
เวทนา จิต ธรรม) ให้รู้สึกตัวทั่วพร้อม คือ รู้สึกกาย ใจจะรู้สึกตัวของใจ การเห็นแบบไม่รู้สึกตัว คือ เห็นสิ่งได้
แล้วก็คิดสิ่งต่าง ๆ น่านาอย่างขาดสติระลึกรู้ เมื่อได้ยินที่หูควรรับรู้ที่ใจ มีความรู้สึกตัวในสิ่งที่รับรู้ซึ่งต่างจาก
การไม่รู้สึกตัว เมื่อรู้สึกตัวแล้วปล่อยวาง จิตจะเบิกบานิทานแนะนำให้ควรให้เวลากับการเจริญภาวนาให้เป็น
เรื่องที่ควรปฏิบัติเป็นปกติของชีวิต สอดคล้องกับ พระมานิต ฐานวโร (ภูกิ่งเงิน) (2563) ศึกษางานวิจัยเรื่อง 
“พลวัตประเพณีการทำบุญกฐินของชาวตำบลอุ่มเม่า อำเภอยางตลาด จังหวัดกาฬสินธุ์” พบว่า ประเพณีการ
ทำบุญกฐินของชาวตำบลอุ่มเม่า อำเภอยางตลาด จังหวัดกาฬสินธุ์  มีพัฒนาการเรื่อยมาจากรูปแบบการ
ทอดกฐินเชิงจารีต ที่มีรากฐานมาจากพระวินัยบัญญัติ มี 2 รูปแบบคือ กฐินที่มีเจ้าภาพปักจอง และกฐิน



386  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

สามัคคี ต่อมามีการบูรณาการตามยุคสมัย การถวายผ้าจึงนิยมใช้ผ้าจีวรสำเร็จรูปเป็นผ้ากฐิน มีการรวบรวม
ปัจจัยถวายเป็นบริวารกฐิน เป็นประเพณีที่ดีงามสร้างเสริมให้เกิดความสามัคคีของคนในชุมชน และพบว่า 
รูปแบบการทอดกฐินพึงประสงค์ประกอบด้วย รักษาพระวินัยบัญญัติ ยึดรูปแบบศาสนพิธีส่งเสริมความ
พอเพียง ประสานความสามัคคี และมีปัญญา เป็นรูปแบบที่ให้ความสำคัญกับการรักษาประเพณีการทำบุญ
กฐิน ให้เป็นประเพณีอันดีงามของชุมชนที่จะอยู่สนับสนุนส่งเสริมให้ประเพณีการทำบุญกฐินของชาวตำบลอุ่ม
เม่า อำเภอยางตลาด จังหวัดกาฬสินธุ์ เป็นแบบอย่างที่ดีงามสืบต่อสู่ชนรุ่นหลังสืบไป 

3. ภาค 2 หลักธรรมคำสอน: ขยายมุมมองในโลกของความเปลี่ยนแปลง 

 อาจารย์นิธิ เอียวศรีวงศ์ ได้อธิบายมุมมองในโลกของความเปลี่ยนแปลงหลักธรรมคำสอน จากเรื่อง
ของ “นารายณ์สิบปาง” แล้วว่า ชาวฮินดูนับถือ พระพุทธเจ้าว่าเป็นอวตารอีกปางหนึ่งของพระนารายณ์ ด้วย
เหตุดังนั้น เพียงไม่นานมานี้เอง ในสำนึกของชาวฮินดู พุทธศาสนิกชนก็คือ ฮินดูอีกพวกหนึ่งซึ่งใกล้จะสาบสูญ
ไปในอินเดีย เหมือนกับนิกายนานาชนิดของฮินดูที่เคยสาบสูญไปมานักต่อนักแล้วไม่เพียงแต่พระพุทธศาสนา
เท่านั้น เมื่อก่อนที่อังกฤษจะเข้าครอบครองอินเดียไว้หมดแม้แต่ เช่น อิสลาม และคงถูกมองว่าเป็นส่วนหนึ่ง
ของระบบเดียวกันซึ่งขอเรียกในที่นี้ว่าระบบฮินดู ทั้งนี้ เพราะฮินดูนั้นไม่ใช่ศาสนา หรือไม่ใช่ศาสนาแต่เพียง
อย่างเดียวหากเป็นระบบสังคมที่มีการดำเนินชีวิต วัฒนธรรม และความเชื่อที่แตกต่างเหลื่อมล้ำกันมากมาย
เหลือดณานับ มีปฏิสัมพันธ์กันในเชิงต่าง ๆ หลายอย่างร่วมมือกันก็มาก ขัดแย้งถึงทะเลากันหรือฆ่าฟันกันก็มี
บ้าง แต่ไม่ใช่เพราะความเชื่อเพียงอย่างเดียว หากมีเหตุอื ่น ๆ ปะปนอยู่ด้วย เช่น แย่งทรัพยากรกันแย่ง
ผลประโยชน์อื่น ๆ กัน หรือมีความขัดแย้งทางการเมืองผสมอยู่ด้วยอย่างไรก็ตาม นักประวัดิศาสตร์บอกว่า 
เหตุที่คนต่างความเชื่อในอินเดียจะยกกำลังมาฆ่ากันตายนั้นมีน้อยมาก ยิ่งในวิถีชีวิตของผู้คนทั่วไป แล้วก็อยู่
ร่วมกันโดยสงบรวมทั้งแลกเปลี่ยนวัฒนธรรมกันเป็นปกติเช่น เครื่องแต่งกายหรู ๆ ของแขกฮินดูในเวลานี้ก็รับ
เอามาจากเครื่องแต่งกายของราชสำนักมุสลิม ในขณะที่ประชาคมมุสลิมอินเดียกลับนับถือระบบวรรณะ (ที่
เรียกว่าชาติ) ตามท่ีตัวเคยยึดถือมาก่อนเปลี่ยน 
 ศาสนาเหมือนชาวฮินดูทั่วไปนักประวัติศาสตร์ตะวันออกกลางยังบอกด้วยว่า สมัยโบราณในะวันออก
กลางก็เหมือนกัน กล่าวคือ มุสลิม ยิว และคริสต์เตียน ต่างอยู่ร่วมกันได้สบาย ๆ ทุกฝ่ายเหมือนวัดพนัญเชิงที่
อยุธยาซึ่งเป็นศาลเจ้าพ่อซำปอกงของจีน และหลวงพ่อโตของไทยไปพร้อมกันผมอ่านสารานุกรมวัฒนธรรม
ภาคใต้ของสถาบันทักษิณคดีศึกษาแล้วก็รู้สึกว่าสถานการณ์ในภาคใต้ของไทยสมัยก่อน ไม่ได้แตกต่างไปจาก
อินเดียและตะวันออกกลางเลยกล่าวคือ มีคน “เข้าแขก” และ “เป็นไทย” อยู่ร่วมกัน ประวัติของตระกูลบาง
ตระกูลก็ชี้ให้เห็นว่ามีการแต่งานข้ามศาสนากันจนดระกูลนั้น ๆ กลายเป็น “แขก” หรือกลายเป็น “ไทย” ใน
เวลาต่อมา นอกจากนี้ก็มีประเพณีและพิธีกรรมของทั้งสองฝ่ายที่เห็นได้ชัดว่าหยิบยืมกันและกันมาทั้งนั้นที่เป็น
อย่างนี้ก็เพราะไม่ว่าที่ไหนในสมัยโบราณ ศาสนากับวิถีชีวิตเป็นเรื่องหนึ่งเรื่องเดียวกัน และแยกออกจากกัน
ไม่ได้ คนที่เข้ามาบวชในพระศาสนา สำนวนบาลีเรียกว่าหันมา “ประพฤติ” พรหมจรรย์ คนไม่ได้ “ถือ” 
ศาสนาแต่คนประพฤติศาสนา เหตุดังนั้นจึงไม่ได้แยกศาสนาธรรมดา 



387  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

 พื้นฐานทางสังคมดังเดิมก่อนการอุบัติของทั้งตัวศาสนามีลักษณะที่คล้ายกันคือ ในสังคมมีศาสนา
ดั้งเดิมอยู่ก่อนและมีความเชื่อที่หลากหลาย รวมทั้งศีลธรรมเสื่อมโทรมและเกิดความวุ่นวายในสังคม เมื่อทั้ง
ศาสนาประกาศคำสอนต่างก็ใช้หลักเหตุผลและกฎแห่งศีลธรรมตามสากลนิยม อีกทั้งให้เสรีภาพในการนับถือ
ศาสนามิได้มีการบังคับจึงมีผู้เปลี่ยนศาสนามานับถือจำนวนมากการปฏิบัติต่อผู้นับถือศาสนาอื่นทั้ง ศาสนา
สอนให้มีความยุติธรรม รู้จักให้เกียรติ ไม่รุกราน แต่ในปัจจุบันผู้เบียดเบียนผู้อ่ืนรวมทั้งให้การยอมรับศาสนาอ่ืน 
สำหรับกรณีที่เกิดความขัดแย้งกับบุคคลต่างศาสนา พระพุทธศาสนาสอนให้มีสติ หยุดความโกร ใช้เหตุผลทำ
ความเข้าใจและใช้การเจรจาเพ่ืออธิบายให้ผู้อ่ืนเข้าใจแม้กระทั่งความขัดแย้งรุนแรงที่จะนำพาให้เกิดการทำลาย
ชีวิตก็ให้มีสติสงบระงับ เพราะเวรย่อมระงับด้วยการไม่จองเวรให้รู้จักเอาชนะจิตใจตนเองมากกว่าการเอาชนะ
ผู้อื่น สำหรับศาสนาอิสลามสอนให้ทำดีมีความยุติธรรม ไม่ทำร้ายผู้ที่ไม่เบียดเบียนและอนุญาตให้ทำการรบกับ
ผู้ที่รุกรานด้วยความยุติธรรม แต่ถ้าอีกฝ่ายหนึ่งยุติการรบก็ให้ถือว่าไม่เป็นศัตรูกัน ที่สำคัญคือผู้ใดที่รู้จักให้อภัย
และทำดีพระเจ้าย่อมให้รางวัลการวิจัยนี้พบว่า ถ้าบุคคลศึกษาศาสนาและมีความรู้ในคำสอนทางศาสนาที่
ถูกต้องย่อมไม่มีการแบ่งแยกเรื่องดินแดน เชื้อชาติ วัฒนธรรม แม้กระท่ังในสิ่งแวดล้อมท่ีแตกต่างทางภาษาและ
วัฒนธรรม ผู้เป็นศาสนิกขนก็สามารถอยู่ร่วมกันได้ ดังนั้นผู้เป็นศาสนิกขนที่ดีจึงจำเป็นต้องร่วม มือส่งเสริม 
สนับสนุนมาจากเป็นจารีตประเพณี คำสอน ความเชื่อ ปรัชญา อภิปรัชญา โลกภูมิ ฯ เหตุแห่งผลในตัวของ
ผู้ปฎิบัติธรรม  
 ดังนั้นพื้นที่ของศาสนาต่าง ๆ จึงทับซ้อนกันอยู่เป็นจำมากสามารถแยกออกมาได้ซัด ๆ ว่า พื้นที่ส่วน
ไหนเป็นของศาสนาใด เว้นแต่เป็นพวกแรกท่ีทำให้ศาสนาเกิดพรมแดนขึ้นอย่างซัดเจน หลักการปฏิบัติต่อผู้นับ
ถือศาสนาอื่นระหว่างผู้นับถือพระพุทธศาสนาและ ผู้นับถือศาสนาในส่วนของหลักการเผยแผ่ศาสนาพบว่าทั้ง
ศาสนา เกิดขึ้นท่ามกลางสังคมที่มีความเชื่อหลากหลาย มีความเสื่อมทางศีลธรรม มีความขัดแย้งและความไม่
เป็นธรรมในสังคม ศาสดาทั้งสองศาสนาได้ประกาศคำสอนใหม่ที่มีทั้งส่วนที่สอดคล้องและส่วนที่แตกต่างจาก
ความเชื่อและวัฒนธรรมดั้งเดิม โดยที่การเผยแผ่ศาสนาให้ผู้อ่ืนยอมรับก็เป็นไปโดยสันติปราศจากการบีบบังคับ
และส่งเสริมความสัมพันธ์อันดีระหว่างกลุ่มขนที่มีความเชื่อแตกต่างกัน 

ดังกล่าวมาข้างต้นพอสรุปได้ว่า หลักการปฏิบัติต่อผู้นับถือศาสนาอื่นระหว่างผู้นับถือพระพุทธศาสนา
และผู้นับถือศาสนา พบว่า ทัง้ศาสนาสอนให้มีเมตตา มีเหตุผล มีความยุดิธรรม ไม่ทำร้ายเบียดเบียนผู้อ่ืน รู้จัก
ให้เกียรติผู้อื่น โดยที่พระพุทธศาสนาสอนให้รู้จักการควบคุมจิตใจและสอนให้ยึดในคำสอนของพระเจ้าผู้ทรง
เมตตายิ่ง ซึ่งเป็นแนวคิดที่สอดคล้องกับ พุทธทาสภิกขุ (2527: 332) ว่า “ศาสนาที่เป็นศาสนา”แท้ ๆ จะ
ทำลายความเห็นแก่ตน ให้ไปเห็นแก่สิ่งอื่น เห็นแก่พระเจ้าก็ได้ เห็นแก่ธรรมะก็ได้ มันก็เลยหมดปัญหาที่ว่าเรา
มันภายนอกศาสนาต่างกัน แต่ภายในเราถือศาสนาเดียวกัน คือ ไม่มีความทุกข์เลย ดับทุกข์ได้หมดด้วยคามไม่
เห็นแก่ตัว ใครจะอาศัยปัญญาก็ได้ ใครจะอาศัยการบังคับจิตก็ได้ ใครจะอาศัยความเชื่อก็ได้ ถ้ามันทำลาย
ความเห็นแก่ตัวได้ก็ใช้ได้ด้วยกันทั้งนั้น ฉะนั้นถ้าใครถือศาสนาของตนจริงมันก็เท่ากับถือศาสนาอื่นด้วย 
สอดคล้องกับ พัชรา รุ่งสันเทียะ (2559) ศึกษางานวิจัยเรื่อง “อิทธิพลของการมองโลกในแง่ดี ที่ส่งผลต่อ



388  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ความพึงพอใจในงาน โดยมีกลวิธีในการเผชิญปัญหาเป็นตัวแปรสื่อ ของบุคลากรมหาวิทยาลัยในกำกับของรัฐ” 
พบว่า กลวิธีการเผชิญปัญหาเป็นตัวแปรสำคัญในการส่งผลให้พนักงานเกิดความพึงพอใจในการทำงาน เพราะ
นอกจากกลวิธีในการเผชิญปัญหาจะมีความสัมพันธ์กับความพึงพอใจในการทำงานแล้ว กลวิธีในการเผชิญ
ปัญหายังเป็นตัวแปรส่งผ่านระหว่างการมองโลกในแง่ดีและความพึงพอใจในงาน ดังนั ้นองค์การควรให้
ความสำคัญและส่งเสริมการเกิดกลวิธีในการเผชิญปัญหา อันจะส่งผลให้พนักงานมหาวิทยาลัยที่มีลักษณะมอง
โลกในแง่ดีมีความพึงพอใจในงานเพิ่มมากข้ึน 

4. ภาค 3 เรื่อง สถาบันสงฆ์: เสาหลักเดิมจะอยู่ที่ไหน อย่างไร ในยุค “พัฒนา” 

 นิธิ เอียวศรีวงศ์ ได้อธิบายในภาค 3 นี้ เกี่ยวกับสถาบันสงฆ์โดยตรง ถึงการล้มเหลวขององค์กร ในการ
จัดการปัญหาพระสงฆ์ท่ีประพฤติปฏิบัตินอกรีตและมีการสร้างเครือข่ายกับผู้มีอิทธิพลเข้ามาเกี่ยวข้องซึ่งไร้การ
ตรวจสอบยาก ในส่วนนี้จะนำมาเสนอวิจารณ์อยู่ 5 ประเด็น ดังต่อนี้ 

วิกฤตขององค์กรคณะสงฆ์ 
 ในประเด็นนี้ ได้กล่าวถึงองค์กรหนึ่งที่อาศัยคำว่า “สิทธิเสรีภาพ” มาเป็นโล้กำบังเพื่อปกป้องตัวเอง
หรือใช้ในการบริหารจัดการแบบปกครองตนเอง โดยทางคณะสงฆ์ไทยและรัฐบาลเกรงว่าการปล่อยเรื่องนี้ไป
โดยไม่ได้จัดการหรือแก้ไขปัญหาให้จบลง อาจจะเกิดเคสในกรณีอย่างนี้ขึ้นมาอีกกับบุคคลกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งได้ 

ประเด็นของผู้วิจารณ์ มองว่า มหาเถรสมาคมซึ่งเป็นองค์กรหลักในการปกครองคณะสงฆ์ไทยที่มี
อำนาจในการบังคับใช้ได้ตามกฎหมายคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 เพ่ือขจัดปัญหาต่าง ๆ ก่อนที่จะเกิดผลกระทบเข้า
มาสู่องค์กรสงฆ์ ยิ่งไปกว่านั้นถ้ากระทบถึงหลักธรรมวินัย ยิ่งจะเป็นปัญหามากในการจัดระเบียบปกครองคณะ
สงฆใ์นอานาคต 

 หนังสือเล่มนี้เล่าในภาคที่ 3 ถึงกรณีสำนักสันติอโศก ซึ่งมีชื่อเสียงมากทางด้านทำข่าวเก่งและด้านการ
ตอบสนองความต้องการทางศาสนธรรมบางอย่างเฉพาะบางกลุ่มของคนไทยในยุคใหม่ เท่านั้น ส่วนในสิ่งจะถูก
หรือผิดไปจากหลักพุทธรรมก็จะเป็นอีกเรื่องหนึ่งไป ซึ่งเป็นสิ่งที่สะท้อนปัญหาอะไรบางอย่างที่กำลังเกิดขึ้นใน
สังคม และการปิดกั้นสิทธิเสรีภาพแม้เป็นกาลชั่วคราวก็ตาม เป็นการแก้ปัญหาที่ไม่ถูกต้อง มีแต่ทำให้ความไร้
ประสิทธิภาพเพ่ิมมากข้ึน 

ก่อนจะถึง พ.ร.บ. คณะสงฆ์ฉบับใหม่ 

 ผู้วิจารณ์มองว่า การที่องค์กรพระสงฆ์ไม่มีแนวทางในการจัดการเรื่องที่เกิดภายในได้ เช่น เรื่องพระ
ปลอมบวช พระปฏิบัตินอกรีต และพระไม่มีความสนใจในปริยัติธรรม เป็นต้น ซึ่งเหล่านี้เป็นปัญหาที่องค์กร
สงฆ์ต้องจัดการให้เป็นระเบียบแบบแผน เพื ่อจะได้เกิดความเชื ่อมั ่นจากชาวบ้านที ่สนับสนุน ศรัทธาใน
พระพุทธศาสนา ซึ่งนี้ก็เป็นแต่ปัญหาเพียงแต่เฉพาะภายในบริเวณโดยรอบ ส่วนภิกษุสงฆ์ที่อยู่ต่างแดนในที่
ห่างไกลพระราชอำนาจ เช่น ในดินแดนอีสาน ซึ่งเป็นที่อยู่ของกลุ่มชนที่การพัฒนายังไม่สามารถเข้าถึงได้เร็ว 
ทำให้การปกครองการดูอย่างทั่วถึงยังไม่ประสบผลสำเร็จได้เท่าที่ควร แต่ทั้งนี้ ด้วยจารีตประเพณีที่ชาวบ้าน
ร่วมกับพระสงฆ์ในดินแดนอีสานนั้น ทำให้การประพฤติปฏิบัติอะไรที่เป็นทุราจารอันชาวบ้านรับไม่ได้ ก็จะถูก



389  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ชาวบ้านตั้งข้อรังเกียจจนทนอยู่ในผ้าเหลืองต่อไปไม่ได้ ด้วยเพราะเหตุนี้ พระสงฆ์ในดินแดนอีสานจึงดำรงรักษา
ความศรัทธาของชาวบ้านไว้ได้ตลอดมา 

 การเปิดโอกาสให้คณะสงฆ์ปกครองกันเองตาม พ.ร.บ. คณะสงฆ์ 2484 เพื่อเป็นอิสระจากรัฐมากขึ้น 
แต่คณะสงฆ์ยังไม่มีประสบการณ์ในการปกครองตนเอง ซึ่งคณะสงฆ์เองก็มีความหลากหลายในแนวทางการ
ปฏิบัติกันมาตามแต่ละท้องถิ่น แต่ปัจจุบันนี้  มีรัฐเข้ามาดูแลซึ่งแตกต่างจากสมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์ในทาง
ทฤษฎี รัฐสมัยนี้ไม่มีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับพระสงฆ์ จึงกลายเป็นอำนาจทีใช้ไม่ได้ ไม่กล้าใช้ และใช้ในทาง
ที่ผิด ๆ ดังเช่นกรณี พระพิมลธรรม วัดมหาธาตุฯ ครั้งสฤษดิ์ ธนะรัชต์ 

ปฏิรูปคณะสงฆ์ (2539) 
 เสียงเรียกร้องให้มีการปฏิรูปคณะสงฆ์นั้นมีมานานแล้ว จึงประทุขึ้นอยู่ตลอดเวลาเมื่อเกิดกรณีมีข่าว
เกี่ยวกับพระสงฆ์ แต่การปฏิรูปคณะสงฆ์นั้นทำได้ยากทั้งในแง่ความคิด คือ จะปรับอะไรโดยที่คงรักษาไว้ซึ่ง
แก่นแท้ของศาสนวงศ์ ผู้เขียน (นิธิ เอ่ียวศรีวงศ์) มีความเชื่อว่าการปฏิรูปคณะสงฆ์ที่จะทำให้เกิดผลดีได้จริงนั้น
ต้องหาทางออกในการปัญหา ดังนี้ 

1) คืนพระสงฆ์และวัดให้ชาวบ้านมีส่วนกับกับดูแล เพ่ือให้ชุมชนมีส่วนสัมพันธ์กันโดยตรงในการกำกับ
ดูแลพระสงฆ์และวัดได ้

2) วัดต้องอยู่ในการกำกับดูแลของชุมชน ไมอ่ยู่ในกลุ่มบุคคลหนึ่งซึ่งมิใช่ชาวบ้านร่วมกันดูแล 

3) ความอ่อนแอของคณะสงฆ์ด้านอุดมการณ์  

4) การจัดการศึกษาของคณะสงฆ์ ทั้งด้านพระภิกษุและฆราวาส  
5) วัดที่สืบทอดมาแต่โบราณต้องมารับบทบาทใหม่ ๆ หลายประการ ซึ่ งยังมีกำลังพลน้อยต่อการ

รับมือในการเปลี่ยนแปลง 

ในประเด็นนี้ผู้วิจารณ์ เห็นว่า ถึงอย่างไรก็ตาม คนไทยในทุกวันนี้ ยังไม่ได้ลืมวัดและพระสงฆ์ อย่าง
แน่นอน ถึงจะมีการปฏิรูปคณะสงฆ์ในทิศทางใดก็ตาม การที่วัดกับพระสงฆ์ยังอยู่ในสายตาของชาวบ้าน และมี
การร่วมกันประกอบพิธีกรรม ประเพณีต่าง ๆ อยู่สม่ำเสมอ ก็จะมีความละเอียดละออในด้านความศรัทธาของ
ปัจเจกบุคคลอยู่ ตลอดถึงการเปลี่ยนแปลงทางสังคมก็ตาม คำว่า “บวร” ก็ยังมีความเข็มแข็งอยู่เรื่อยไป ตราบ
ใดยังมีประเพณีวัฒนธรรมที่เชื่อมโยงกันอยู่  เพียงแต่วัดและพระสงฆ์ มีบทบาทในหน้าของตนอย่างไร หรือมี
ศักยภาพที่จะมีบริหารควบคุมในชีวิตของวัดบ้านได้อย่างไร ประเด็นนี้ก็เป็นจุดเสริมต่อในการที่จะปฏิรูปคณะ
สงฆ ์

พระกับสังคม 
 ในประเด็นนี้ผู้วิจารณ์เห็นว่า พระและวัดนั้นมีส่วนในการให้บริการสังคมอย่างกว้างขวางตั้งแต่อดีตจน
ปัจจุบัน อย่างเห็นได้ชัด ถึงแม้สังคมจะมีเปลี่ยนแปลงไปมากขนาดไหน การให้บริการสังคมของพระสงฆ์และ
วัดก็ยังมีความเข้มข้นอยู่เช่นเดิม เพียงแต่เครื่องมือในการมีส่วนร่วมในการให้บริการสังคมนั้นยังต้องปรับตาม
วิวัฒนาการอยู่เสมอ บางสิ่งอาจจะขาดหรือไม่เพียพอต่อการให้บริการ เป็นต้น ซึ่งปัจจุบันพระสงฆ์ไทยกำลัง



390  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

กลับมาทบทวนบทบาทของตนเองในการตอบสนองการให้บริการของสังคมในแบบที่สังคมต้องการ ถ้าพระและ
วัดปรับบทบาทของตนเองให้ได้สำเร็จ ก็จะมีส่วนสำคัญอย่างยิ่งต่อการพัฒนาสังคม  อย่างไรก็ตาม การที่
พระสงฆ์มีการปรับบทบาทให้เข้ากับสังคม แต่ปัญหาของสังคมก็ยังไม่ใช่ตัวนำของปัญหา ซึ่งจะมีในบางส่วนที่
ส่งผลโดยตรง ต่อการขับเคลื ่อนแงค์กร ซึ ่งศักยภาพของพระสงฆ์ก็มีจำกัดในการเข้าไปช่วยเหลือ หาก
เปรียบเทียบกับบริการสังคมที่มีพระสงฆ์บางรูปทำอยู่โดยให้ชุมชนเป็นฐานในการขับเคลื่อน เช่น กรณีของ
หลวงพ่อนาน แม้ปัญหาในท้องถิ่นมีขนาดเล็ก ๆ แต่ก็เห็นได้พลังความสามัคคีกันมาก 

 นับแต่พุทธปรินิพาน คณะสงฆ์ก็ถูกจัดการให้อยู่ภายใต้สำนัก และมีอาจารย์ (พระสงฆ์)  ผู ้ดูแล
รับผิดชอบอยู่ องค์กรคณะสงฆ์ไทยเกิดขึ้นได้เพราะบ้านเมืองเข้ามาแทรกเพื่อการจัดตั้งองค์กร โดยที่พระสงฆ์
อยู่ภายใต้อำนาจของรัฐ เมื่อสถานภาพขององค์กรเป็นอย่างนี้ การที่จะปรับตัวขององค์กรคณะสงฆ์ให้มีความ
เข้มแข็งได ้ผู้วิจารณ์เห็นว่า ต้องเป็นเรื่องที่ต้องคำนึงอย่างนัก เพราะคณะสงฆ์เองอย่าลืมว่า ในสภาพความเป็น
จริงพระภิกษุสงฆ์และวัดนั้น ดำรงอยู่ได้ด้วยมีพระมหากษัตริย์ทรงอุปถัมภ์มาโดยตลอด ถึงอยู่รอดปลอดภัยมา
ได้ตราบทุกวัน และด้วยเหตุนั้น อำนาจแห่งความมีเมตตาต่อสรรพสัตว์ส่งผลให้เกิดความอนุเคราะห์แก่สังคม
โลกผ่านกระแสแห่งอำนาจที่สามารถนำพาคณะสงฆ์ไปสู่ความเป็นระบบระเบียบได้ 
 อีกประการหนึ่งในการคิดที่จะจัดการองค์กรคณะสงฆ์ให้ดีและเป็นระบบ สิ่งที่สำคัญต้องไม่ลืมไปว่า 
พระและวัดต้องอยู่ร่วมกันกับชาวบ้านมาแต่โบราณ การที่จะควบคุมพระก็เท่ากับว่าควบคุมชาวบ้านในการ
เข้าถึงพระและวัดด้วย ฉะนั้น การจะปรับองค์กรให้เป็นไปในทิศทางใดก็ตาม ต้องให้ชาวบ้านเข้ามามีบทบาทใน
การดูแลจัดการองค์กรคณะสงฆ์ด้วย ถึงจะไม่มีอำนาจเข้าไปเกี่ยวข้องในด้านอุดมการณ์ของพระสงฆ์ก็ตาม อีก
อย่างหนึ่งซึ่งเป็นเรื่องที่จำเป็นและมีความสำคัญมากคือเรื่องการศึกษาของพระสงฆ์ในทุกระดับ จะต้องจัดให้
เหมาะสมประเภทต่าง ๆ เพ่ือให้เกิดประสิทธิภาพ ทั้งในด้านปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ และสร้างองค์ความรู้ใหม่ให้
เกิดการพัฒนาอย่างต่อเนื่องแก่คณะสงฆ์ ให้ครอบคลุมวิชาการต่าง ๆ ได้อย่างกว้างขวาง สามารถใช้ในการ
เรียนรู้ได้จริง จากภูมิปัญญา วัฒนธรรม เศรษฐกิจ ฯลฯ ที่มีฐานอุดมการณ์ของพุทธศาสนาเข้ามาเป็นตัว
ขับเคลื่อนพัฒนาแพร่ขยายออกไป จนทำให้เกิดเป็นพลังอุดมการณ์พุทธศาสนาได้อย่างเท่าเทียมกับคู่แข่ง และ
กลายเป็นทางเลือกหนึ่งที่มีความสำคัญในโลกยุคปัจจุบัน 

 
ปฏิรูปคณะสงฆ์ (2542) 

 การปกครองคณะสงฆ์ไทยยังไม่มีความเข้มแข็งเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน ความอ่อนแอในด้านโครงสร้าง
การปกครองก็ไร้ประสิทธิภาพ พระสงฆ์กระทำผิดพระวินัยร้ายแรงกลับนิ่งเฉยมองเป็นเรื่องธรรมดา ซึ่งเป็น
เรื่องที่สะท้อนให้เห็นปัญหาที่จะเกิดในสังคมเป็นวงกว้าง ถ้าไม่มีการแก้ไขปัญหาเหล่านี้ 
 ผู้วิจารณ์มองว่าในประเด็นดังกล่าว เป็นเรื่องที่พอเข้าใจกันอยู่แล้วว่า องค์กรคณะสงฆ์ซึ่งไม่มีระบบใน
การจัดการหลาย ๆ ด้าน เป็นที่แน่นอนชัดเจน จึงเป็นปัญหาตามมาเป็นประจำ เช่นในกรณีวัดพระธรรมกาย
เป็นอะไรที่ท้ายการทำงานของคณะสงฆ์ไทยโดยมีมหาเถรสมาคมเป็นหลักในการบริหารจัดการ และหน่วย



391  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

เจ้าหน้าที่ฝ่ายรัฐมีสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ มีความเกี่ยวข้องในการจัดการดูแลในประเด็นนี้ ทำให้
เห็นถึงระบบ ช่องโว่ ระหว่างการทำงานของหน่วยงานกำกับดูแลเมื่อเป็นเช่นนั้นแล้วทำให้เป็นการเปิดโอกาส
ให้องค์กรภาครัฐเข้ามามีส่วนกำกับดูแลคณะสงฆ์อย่างเต็มรูปแบบ แล้วภาครัฐก็ดึงเอาพระสงฆ์ไปสนับสนุนใน
การพัฒนาแผนนโยบายต่าง ๆ ของรัฐเอง 

 ดังที่กล่าวมาข้างตนในภาคที่ 3 นั้น พอจะสรุปได้ว่า สถาบันสงฆ์เป็นองค์กรที่ถูกสร้างขึ้นภาครัฐ ที่
นำเอาวัดและพระสงฆ์มาเป็นแกนนำนโยบายในการพัฒนาต่าง ๆ โดยที่วัดกับพระสงฆ์เป็นผู้ที่อยู่ใกล้ชิดกับ
ชาวบ้านอยู่แล้ว นับว่าเป็นการง่ายต่อการฝากฝั่งนโยบายเข้าในการบริหารจัดการของคณะสงฆ์ และเป็นการ
เปิดโอกาสให้ผู้มีอิทธิพลที่แสวหาผลประโยชน์ส่วนหนึ่งเข้ามาควบคุมหรือจัดการทุกอย่างแทนวัด เมื่อเป็นเช่
นั้น ก็ทำให้ความแตกแยกระหว่างวัดกับชาวบ้านเกิดขึ้น จึงเกิดปัญหาตามมาภายหลังอย่างที่เห็นกันทั้งในอดีต
และในปัจจุบัน เพราะฉะนั้น ในประเด็นดังกล่าวจึงเป็นปัญหานำมาสู่การเรียกร้องให้ผู้มีส่วนเกี่ ยวข้องปฏิรูป
คณะสงฆ์ เพื่อให้เกิดความมั่นคง และปลอดภัยผู้มีอิทธิพลหรืออยู่ภายใต้อำนาจของภาครัฐ เพราะจะทำให้
ความศรัทธาของชาวบ้านนั้นลดน้อยลง จนทำให้วัดกับพระสงฆ์อยู่กันด้วยความลำบาก ท้ายสุดแล้วก็จะนำวน
เข้ามาสู่อำนาจของภาครัฐในการจัดการเหมือนเดิม  สอดคล้องกับ ภัทรสุดา วรสาร (2559) ศึกษางานวิจัย
เรื่อง “สิทธิในเสรีภาพทางวิชาการ: ศึกษารัฐธรรมนูญไทยเปรียบเทียบกับรัฐธรรมนูญต่างประเทศ” พบว่า การ
ใช้สิทธิในเสรีภาพทางวิชาการของอาจารย์มหาวิทยาลัย กรณีมหาวิทยาลัยในกำกับรัฐ พบว่า การจัดโครงสร้าง
องค์กรบริหารงานวิชาการของมหาวิทยาลัยไม่คุ ้มครองการใช้สิทธิในเสรีภาพทางวิชาการ โดยศึกษา
เปรียบเทียบคดี Hochschulurteil ของเยอรมนี วิทยานิพนธ์ฉบับนี ้จึงเสนอว่า การจัดโครงสร้างการ
บริหารงานวิชาการต้องกำหนดสัดส่วนของคณาจารย์ให้มีจำนวนมากกว่าหรือเท่ากับบุคลากรภายนอกและ
บุคลากรฝ่ายบริหารของมหาวิทยาลัยจึงจะคุ ้มครองการใช้สิทธิในเสรีภาพทางวิชาการของอาจารย์
มหาวิทยาลัยได้ รวมไปถึงการกำหนดสถานะทางกฎหมายของอาจารย์มหาวิทยาลัย หากพิจารณาจากความ
มั่นคงในการประกอบอาชีพ พบว่า ในบริบทของประเทศไทยสถานะข้าราชการส่งเสริมการใช้สิทธิในเสรีภาพ
ทางวิชาการมากกว่าสถานะของพนักงานมหาวิทยาลัย 

5. สรุปประเด็นผู้วิจารณ ์

ในมุมมองที่ชวนให้อ่านและวิจารณ์หนังสือต่าง ๆ ต่อไปโดย พระครูสุตธรรมภิรัต (สุธมฺมาภิรโต) ซึ่ง
เหตุแห่งการนำเสนอภาคผนวกนี้น่าเป็นการสรุปที่ทำให้ผู้อ่านหนังสือเล่มนี้ได้ทราบหลักการนำเสนอหนังสือ
และแนวคิดในการวิจารณ์หนังสือของพระครูสุตธรรมภิรัต (สุธมฺมาภิรโต) และเห็นภาพรวมของหนังสือเล่มนี้
จากการวิจารณ์ของผู้วิจารณ์ท่านอ่ืน อันจะทำให้เข้าใจหนังสือเล่มนี้อย่างถ่องแท้มากข้ึน ซึ่งหลักแห่งการตัดสิน 
หรือวิจารณ์หนังสือใช้หลักการเช่นเดียวกันหลักแห่งการวิจารณ์คน วิจารณ์ ผลงานการกระทำของมนุษย์และ
ธรรมชาตินั่นเอง ซึ่งคนที่จะวิจารณ์ได้ยอมต้องมีทัศนะกว้างไกล เช่น มีความเห็นแก่ตัวน้อย มีวิชาความรู้มาก 
มีเหตุผลมาก มีรสนิยมดีย่อมจะช่วยให้การวิจารณ์นั้น มีน้ำหนัก และมีคุณค่ามากขึ้น โดยผู้เขียนเห็นว่าการ
วิจารณ์หนังสือควรมีหลักกว่าง ๆ มิใช่ชนิดจับตัววางตายอย่างเลขคณิต หรือวิทยาศาสตร์ การวิจารณ์ หนังสือ



392  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ที่ดีก็ควรอ่านงานเขียนที่ดีให้มาก ถ้ายังไม่แก่กล้าพอก็ต้องอาศัยนักวิจารณ์ชั้นดี เพ่ือแนะนำให้เราก่อน และเรา
ก็ควรอ่านหนังสือประเภทที่เราชอบก่อน เท่าที่สติปัญญาความสามารถเราจะอำนวยด้วย นอกจากนี้ผู้เขียนได้
ยกตัวอย่างทฤษฎีแห่งการวิจารณ์หนังสือของ ไอ. เอ. ริชาดส์ ซึ่งเป็นทฤษฎีแห่งการวิจารณ์วรรณคดีไว้ดังนี้  

(1) เข้าใจให้ชัดด้วยภาษาของเราเอง 
(2) ความรู้สึกของเราเป็นอย่างไร 
(3) จินตนาภาพ 
(4) สัมพันธ์กับชีวิตและเรื่องราวเพียงใด 
(5) วลีที่ใช้กันเนื่อง ๆ 
(6) สุนทรกถาหรือแสดงความอาลัยตามธรรมเนียม 
(7) ใช้ภาษาต้องห้ามหรือเปล่า 
(8) ตามกฎเกณฑ์เพียงไหน 
(9) เทคนิคการใช้ถ้อยคำเป็นอย่างไร 
(10) หลักวิจารณ์ท่ัว ๆ ไปที่มีอยู่ก่อน 

อนึ่ง ผู้วิจารณ์ยังเป็นใหม่ต่อการศึกษาค้นคว้า จึงแต่ไม่สันทัดในการวิจารณ์หนังสือได้แต่อ่านเพียง
อย่างเดียว เมื่อได้รับให้เขียนบทวิจารณ์หนังสือให้กับวารสารสารสนเทศ ก็ยังรู้สึกว่าบทวิจารณ์ของตนเอง นั้นดู
ยังไม่เข้าทีสักเท่าใด จนเมือถูกทวงถามถึงบทวิจารณ์หนังสือที่จะลงในวารสารฉบับนี้ขึ้นมาก็รู้สึกกังวลวาจะ
วิจารณ์หนังสือเล่มใดดี จนมาพบกับหนังสือ “พุทธศาสนาในความเปลี่ยนแปลงของสังคมไทย” ของ อาจารย์
นิธิ เอียวศรีวงศ์ เข้า เพราะเป็นการแนะนำจากกลุ่มเพื่อนในห้องเรียนพร้อมด้วยอาจารย์ที่ปรึกษา ดร.ธนรัฐ 
สะอาดเอี่ยม จึงคิดว่าน่าจะเข้าท่าจะดีเหมือนกัน ลองอ่านวิธีวิจารณ์หนังสือของนักวิจารณ์ที่เก่ง ๆ ดูเพื่อเป็น
แนวทางในการวิจารณ์หนังสือของตนเองตอไป แม้ว่าหนังสือเล่มนี้เป็นเรื่องในมุมมองต่าง ๆ ของผู้เขียนก็ตาม 
แต่หนังสือเล่มนี้ก็ดีพอที่จะใช้ฝึกหัดวิจารณ์หนังสือเพราะมีบทวิจารณ์อยู่มาก ซึ่งน่าจะทำให้นักวิจารณ์รุ่นใหม่
ได้เห็นแบบอย่างและวิธีคิดนึกของผู้เก่งกล้าในเชิงวิจารณ์  และอาจสร้าแรงบันดาลนดาลใจให้กับนักอ่านอีก
หลายคนในการที่จะไปค้นหาหนังสือที่ถูกวิจารณ์อยู่ในหนังสือเล่มนี้มาอ่าน หรือถ้าเคยอ่านแล้วอาจอยากอา่น
ซ้ำอีกครั้ง เพ่ือรับรู้รสวรรณกรรมนั้น ๆ ในแง่มุมที่ลึกซึ้งข้ึน หรือในมุมมองใหม่ ๆ ดูบ้าง 

เอกสารอ้างอิง 

นิธิ เอียวศรีวงศ์. (2544). พระพุทธศาสนาในความเปลี่ยนแปลงของสังคมไทย (พิมพ์ครั้งที่ 2). โรงพิมพ์ธนธัช. 
พระมานิต ฐานวโร (ภูกิ่งเงิน). (2563). พลวัตประเพณีการทำบุญกฐินของชาวตำบลอุ่มเม่า อำเภอยางตลาด 

จังหวัดกาฬสินธุ์ (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย). 
พัชรา รุ่งสันเทียะ. (2559). อิทธิพลของการมองโลกในแง่ดีที่ส่งผลต่อความพึงพอใจในงาน โดยมีกลวิธีในการ

เผชิญปัญหาเป็นตัวแปรสื่อของบุคลากรมหาวิทยาลัยในกำกับของรัฐ (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหา
บัณฑิต, มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์). 



393  
 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.2 (April-June 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

พุทธทาสภิกขุ. (2527). อานาปานสติสมบูรณ์แบบ. ธรรมสภา. 
ภัทรสุดา วรสาร. (2559). สิทธิในเสรีภาพทางวิชาการ: ศึกษารัฐธรรมนูญไทยเปรียบเทียบกับรัฐธรรมนูญ

ต่างประเทศ (วิทยานิพนธ์นิติศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์). 
 


