
416  
ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.4 (October-December 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

 

 

การศึกษาเชิงสังเคราะห์จริยศาสตร์การเป็นหุน้ส่วนกับแนวคิดการบริโภค
ตามหลักปัจจเวกขณวธิี 

 

A Synthetic Study of Partnership Ethics and the Idea of 

Consumption According to Paccavekkhaṇavidhi  
 

 
พระพิเชฐ มณีกุลวัฒนา1, ประเวศ อินทองปาน2 

1มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์, กรุงเทพ, ประเทศไทย 
 

Phra Pichej Maneekulwatana1, Praves Intongpan2 
1,2Kasetsart University, Bangkok, Thailand  

:  1limcukk@hotmail.com  
(Corresponding Email) 

 

Received: 18 May 2025; Revised: 28 May 2025; Accepted 08 June 2025 
© The Author(s) 2025 

  

 

 

บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยเรื่อง “การศึกษาเชิงสังเคราะห์จริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วนกับแนวคิดการ
บริโภคตามหลักปัจจเวกขณวิธี” มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาจริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วน แนวคิด
การบริโภคตามหลักปัจจเวกขณวิธี และสังเคราะห์ทั้งสองแนวคิดเพื่อสร้างองค์ความรู้ใหม่ที่
เกื้อกูลต่อการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืน โดยอิงจากคำสอนในพระพุทธศาสนาเถรวาท การ
วิจัยนี้ใช้วิธีวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพจากพระไตรปิฎก อรรถกถา เอกสารทางพระพุทธศาสนา 
และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ผลการวิจัยพบว่า แนวคิดจริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วนของเมอร์ชานต์ 
เน้นความสัมพันธ์ที่เท่าเทียมระหว่างมนุษย์และธรรมชาติ ขณะที่หลักปัจจเวกขณวิธีเน้นการใช้
สติไตร่ตรองก่อนการบริโภคอย่างพอประมาณ เมื่อนำมาสังเคราะห์ร่วมกันได้องค์ความรู้ใหม่ 
ได้แก่ แนวคิด SatiCloth, SatiEthica และ EcoSati ซึ่งเป็นกรอบแนวคิดท่ีส่งเสริมการดำรงชีวิต
อย่างมีสติ เคารพธรรมชาติ และไม่เบียดเบียนสิ่งแวดล้อม งานวิจัยนี้เสนอว่าการผสานหลักพุทธ
ธรรมกับจริยศาสตร์ร่วมสมัยสามารถนำไปสู่การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมการบริโภคของบุคคล
และสังคม และเป็นพ้ืนฐานสู่การพัฒนาที่ยั่งยืนในระยะยาว 

คำสำคัญ : จริยศาสตร์การเป็นหุ ้นส่วน , ปัจจเวกขณวิธี , การบริโภคอย่างมีสติ , 
พระพุทธศาสนา, การอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม 
 

 

Research Paper 

mailto:1limcukk@hotmail.com


417  
ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.4 (October-December 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

Abstract 
 This research article “A Synthetic Study of Partnership Ethics and the Idea 

of Consumption According to Paccavekkhaṇavidhi” aims to explore the concept of 

Partnership Ethics, the Paccavekkhaṇavidhi-based consumption approach in 

Buddhism, and to synthesize these perspectives to formulate new knowledge for 

sustainable environmental conservation. Employing qualitative content analysis of 

primary Buddhist scriptures, commentaries, and related academic literature, the 

study finds that Merchant’s Partnership Ethics advocates for an egalitarian 

relationship between humans and nature. Meanwhile, Paccavekkhaṇavidhi in 

Theravāda Buddhism emphasizes mindful and moderate consumption based on 

self-reflection. The synthesis of these approaches results in innovative frameworks 

such as SatiCloth, SatiEthica, and EcoSati, which support ethical living through 

mindfulness, ecological respect, and non-exploitation. The study suggests that 

integrating Buddhist principles with contemporary environmental ethics can 

inspire both individual and societal behavioral change and provide a philosophical 

foundation for long-term sustainability. 

 

Keyword: Partnership Ethics, Paccavekkhaṇavidhi, Mindful Consumption, 

Buddhism, Environmental Conservation 

 
 

1. บทนำ 
ในยุคที่เศรษฐกิจและเทคโนโลยีเติบโตอย่างรวดเร็ว มนุษย์ดำเนินชีวิตอยู่ภายใต้กระแส

บริโภคนิยมและการแข่งขันที่ไม่รู้จบ ความสะดวกสบายและวัตถุนิยมถูกยกย่องเป็นสัญลักษณ์
ของความสำเร็จ ทว่าเบื้องหลังกลับคือความเปราะบางของระบบนิเวศท่ีมนุษย์มีส่วนสร้าง การใช้
ทรัพยากรเกินขอบเขตและขาดสติได้กลายเป็นรากเหง้าของวิกฤตสิ่งแวดล้อม ซึ่งมิใช่เพียงปัญหา
ทางธรรมชาติ หากยังสะท้อน “วิกฤตจริยธรรมของมนุษย์” ที่หลงลืมความเป็นส่วนหนึ่งของ
ธรรมชาติและมองโลกเพียงในฐานะวัตถุสำหรับสนองความต้องการ 

ในพระพุทธศาสนา การดำรงชีพของพระภิกษุสัมพันธ์อย่างลึกซึ้งกับสิ่งแวดล้อมผ่าน 
“ปัจจัย 4” ได้แก่ จีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และคิลานเภสัช พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติ หลักปัจจ
เวกขณวิธี เพ่ือให้พิจารณาด้วยสติและปัญญาก่อนใช้สิ่งเหล่านี้ เพ่ือป้องกันการบริโภคเกินจำเป็น 
ดังที่พระพุทธองค์ตรัสว่า “เป็นผู้สันโดษด้วยจีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และคิลานปัจจัยเภสัช
บริขารตามแต่จะได้ นี้ก็เป็นนาถกรณธรรม” (ที.ปา. (ไทย) 11/345/360)  หลักนี้มิใช่เพียงแนว
ปฏิบัติในพระวินัย หากแต่เป็นจริยธรรมแห่งสติ ความพอเพียง และการรู้คุณค่าของสิ่งที่ได้รับ 

พระอนุสรณ์ ปรกฺกโม (2558) อธิบายว่า ปัจจเวกขณวิธีเป็นแนวทางขัดเกลากิเลสและ
ฝึกจิตให้รู้เท่าทันความอยาก ขณะที่ประเวศ อินทองปาน (2562) มองว่าการดำรงชีพอย่างรู้
คุณค่าคือการปฏิบัติธรรมเพื่อลดการยึดติดทางวัตถุ สมิตรา โสรีวกุล (2565) เสริมว่า การรู้
คุณค่าในสิ ่งที่มีคือการลดการเบียดเบียนทั้งต่อตนเองและสิ ่งแวดล้อม แนวคิดเหล่านี ้ชี ้ว่า



418  
ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.4 (October-December 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

หลักปัจจเวกขณวิธีมิได้จำกัดอยู่ในกรอบของพระภิกษุเท่านั้น แต่เป็นกรอบจริยธรรมแห่งการ
บริโภคท่ีพัฒนาได้ในทุกระดับของชีวิต 

อย่างไรก็ตาม การที่พระภิกษุอาศัยสิ่งแวดล้อมเพ่ือดำรงชีพ ย่อมทำให้เกิดคำถามสำคัญ
ว่า “ขอบเขตของการใช้ประโยชน์จากสิ่งแวดล้อมควรอยู่เพียงใดจึงจะเหมาะสม” และ “ความ
เหมาะสมนั้นควรตั้งอยู่บนหลักคิดใด” เพ่ือมิให้การดำรงชีพละเมิดหลักสันโดษหรือกลายเป็นการ
เห็นแก่ได้ คำถามเหล่านี้สะท้อนความจำเป็นของการพัฒนา กรอบจริยศาสตร์ร่วมสมัย ที่
สามารถอธิบายเหตุผลเชิงทฤษฎีและรองรับ การปฏิบัติอย่างมีคุณธรรม ทั้งในระดับจิตสำนึกและ
การดำเนินชีวิตจริง 

ในเชิงทฤษฎี แนวคิดจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมได้พัฒนาอย่างต่อเนื่องจากแนวทาง “นิเวศ
เป็นศูนย์กลาง” (Ecocentrism) ซึ่งมองว่าสรรพสิ่งในธรรมชาติล้วนมีคุณค่าในตัวเองและดำรง
อยู่โดยอาศัยซึ่งกันและกัน (ประเวศ อินทองปาน, 2560) แม้แนวคิดนี้จะช่วยเปิดมิติใหม่ของการ
มองความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ แต่ก็ยังคงให้คุณค่าในเชิงภายนอก มากกว่าการ
เปลี่ยนแปลงจิตสำนึกภายในที่เป็นรากของพฤติกรรมการบริโภค ต่อมาในโลกตะวันตก นักคิด
อย่าง Rachel Carson (1962), Fritjof Capra (1996) และ Herbert Marcuse (1969) ต่าง
วิพากษ์วัฒนธรรมเทคโนโลยีและบริโภคนิยมที่ตัดขาดมนุษย์จากธรรมชาติ  

จนกระทั่ง Carolyn Merchant (1980; 2018) ได้เสนอแนวคิด “จริยศาสตร์การเป็น
หุ้นส่วน” (Partnership Ethics) ซึ่งนับเป็นพัฒนาการสำคัญของจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมร่วมสมัย 
แนวคิดนี้ท้าทายกรอบคิดแบบมนุษย์เป็นศูนย์กลางอย่างชัดเจน โดยเสนอให้มนุษย์และธรรมชาติ
อยู่ร่วมกันในฐานะ “หุ้นส่วนแห่งชีวิต” ที่เกื้อกูลกันด้วยความเคารพ ความร่วมมือ และความ
รับผิดชอบซึ่งกันและกัน ซึ่งถือเป็นจุดเปลี่ยนสำคัญที่ยกระดับการมองธรรมชาติจากเพียง “วัตถุ
ให้ใช้สอย” สู่ “ความสัมพันธ์เชิงจริยธรรม” อันเป็นพื้นฐานสำคัญในการสังเคราะห์เข้ากับ 
หลักปัจจเวกขณวิธี ของพระพุทธศาสนาในงานวิจัยนี้ 
ดังนั้น งานวิจัยนี้มุ ่งสังเคราะห์แนวคิด จริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วน เข้ากับ หลักปัจจเวกขณ
วิธี เพื่อพัฒนา กรอบจริยธรรมร่วมสมัย ที่ผสาน “สติแห่งการรู้เท่าทันจิต” จากพระพุทธศาสนา 
กับ “จริยธรรมแห่งความร่วมอยู่” จากปรัชญาตะวันตก เพื่อเสนอแนวทางการบริโภคอย่างรู้
คุณค่า เกื้อกูล และยั่งยืนต่อสรรพชีวิต โดยเฉพาะในบริบทของพระภิกษุผู้ดำรงชีวิตด้วยปัจจัย 4 
ซึ่งสามารถเป็นแบบอย่างแห่งการบริโภคอย่างมีสติและจริยธรรมแก่สังคมร่วมสมัยได้แท้จริง 

2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1. เพ่ือศึกษาแนวความคิดของจริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วนและการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม 
2. เพ่ือศึกษาแนวคิดการบริโภคตามหลักปัจจเวกขณวิธี  



419  
ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.4 (October-December 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

3. เพ่ือสังเคราะห์จริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วนกับแนวคิดการบริโภคตามหลักปัจจเวกขณ
วิธีเพ่ือการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม 

 

3. วิธีดำเนินการวิจัย 
ผู้วิจัยได้ดำเนินการวิจัยตามลำดับขั้นตอน ดังนี้ 
1. ขั้นรวบรวมข้อมูล รวบรวมข้อมูลชั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) ได้แก่ พระไตรปิฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ปีพุทธศักราช 2539 และข้อมูลที่เป็น
ทุติยภูมิ (Secondary Sources) ได้แก่ หนังสือเรื ่อง Science and Nature ของ เมอร์ชานต์ 
เอกสารวิชาการทางพระพุทธศาสนาทั้งที่เป็นหนังสือ ตำรา เอกสารวิชาการอื่น ๆ งานวิจัยที่
เกี่ยวข้อง และเอกสารทางเว็บไซต์ (Website)  

2. ขั ้นตรวจสอบข้อมูล ผู ้ว ิจัยได้ตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูล โดยตรวจสอบ
แหล่งที่มาเนื้อหา และความสมบูรณ์ของข้อมูล เมื่อได้ตรวจสอบเรียบร้อยแล้ว จึงนำมาจัด
เรียงลำดับก่อนหลังเรียงตามวัตถุประสงค์ของการศึกษา เพื่อนำไปสู่ขั้นตอนของการวิเคราะห์
ข้อมูลต่อไป 

3. ขั้นวิเคราะห์ข้อมูล วิเคราะห์ข้อมูลโดยวิธีพรรณนาวิเคราะห์ (Descriptive Analysis) 
ตามประเด็นต่าง ๆ คือ ศึกษาแนวความคิดของจริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วนและการอนุรักษ์
สิ่งแวดล้อม ศึกษาแนวคิดการบริโภคตามหลักปัจจเวกขณวิธี และสังเคราะห์จริยศาสตร์การเป็น
หุ้นส่วนกับแนวคิดการบริโภคตามหลักปัจจเวกขณวิธีเพื่อการอนุรักษ์สิ ่งแวดล้อม  ตามลำดับ
  

4. ขั้นสรุปผล ผู้ศึกษานำผลที่ได้จากการวิเคราะห์ในแต่ละประเด็นมาสรุป เพื่อนำไปสู่
ขั้นตอนของการเขียนรายงานการศึกษาต่อไป 

5. ขั้นตอนการนำเสนอข้อมูล ผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ได้จากการสังเคราะห์จากการวิจัยสร้าง
องค์ความรู้ใหม่ในการอนุรักษ์สิ ่งแวดล้อมให้สอดคล้องกับแนวความคิดจริยศาสตร์การเป็น
หุ้นส่วนและแนวคิดการบริโภคตามหลักปัจจเวกขณวิธี  ในการวิเคราะห์นี้จะใช้รูปแบบการ
วิเคราะห์ตามหลักทฤษฎีการวิจัยเชิงคุณภาพ และในการนำเสนอข้อมูล จะใช้รูปแบบการ
พรรณนาสังเคราะห์และวิเคราะห์ตามประเด็นต่าง ๆ ที่ได้ศึกษาตามวัตถุประสงค์ ซึ่งผู้วิจัยจะ
นำเสนอผลงานการวิจัยตามลำดับขั้นตอนด้วยวิธีการบรรยายเชิงโวหารเป็นเชิงคุณภาพตาม
ความเหมาะสมแก่เนื้อหาในบทต่าง ๆ ตามลำดับและเรียบเรียงออกมาเป็นรูปแบบองค์ความรู้
ใหม่เชิงทฤษฎี ซึ่งคาดว่าจะเป็นประโยชน์ในงานเชิงวิชาการต่อไป 
 



420  
ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.4 (October-December 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

 
 

ภาพที่ 1 กรอบแนวคิดในการวิจัย 
 

 

4. ผลการวิจัย 
 
วัตถุประสงค์ข้อที่ 1 เพื่อศึกษาแนวความคิดของจริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วนและการ

อนุรักษ์สิ่งแวดล้อม  
จากการศึกษาวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 ผู้วิจัยพบว่า แนวคิด “จริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วน” 

(Partnership Ethics) ของ แคโรลิน เมอร์ชานต์ (Carolyn Merchant) เป็นการท้าทายแนวคิด
มนุษย์เป็นศูนย์กลาง (Anthropocentrism) ที่เคยครอบงำความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับ
ธรรมชาติมาอย่างยาวนาน เมอร์ชานต์เสนอให้มองธรรมชาติไม่ใช่ในฐานะทรัพยากรหรือวัตถุที่
มนุษย์มีสิทธิ์ใช้สอย แต่เป็น “หุ้นส่วนแห่งชีวิต” (Partnership with Nature) แนวคิดนี้จึงมุ่ง
เปลี่ยนความสัมพันธ์เชิงครอบงำให้เป็นความสัมพันธ์แห่งความเคารพ ความรับผิดชอบ และการ
อยู่ร่วมกัน 

แนวคิดดังกล่าวถือกำเนิดขึ้นท่ามกลางกระแสสิ่งแวดล้อมและขบวนการสตรีนิยมใน
คริสต์ทศวรรษ 1960 ซึ่งโลกเริ่มตระหนักถึงผลกระทบของเทคโนโลยีและอุตสาหกรรมต่อ

สังเคราะห ์

จริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วน 
- ความเท่าเทียมระหว่างมนุษย์กับธรรมชาต ิ
- การคำนึงถึงศีลธรรมของมนุษยแ์ละสิ่งมีชีวิต
อื่น 
- การเคารพความหลากหลายทางวัฒนธรรม
และ 
ความหลากหลายทางชีวภาพ 
- มีความรับผดิชอบด้านจริยธรรม ต่อผู้หญิง 

การบริโภคตามหลักปัจจเวกขณ
วิธี 

1. ไตรจีวร 
2. อาหาร 
3. เสนาสนะ 
4. คิลานเภสัช 
     
 

สรุป 

องค์ความรู้ใหม่ 



421  
ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.4 (October-December 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ธรรมชาติ ผลงาน Silent Spring ของ Rachel Carson (1962) ได้กระตุ ้นจิตสำนึกใหม่ด้าน
ส ิ ่ ง แ ว ดล ้ อม  ขณะท ี ่  The Death of Nature: Women, Ecology, and the Scientific 
Revolution ของ Merchant (1980) ได้วิพากษ์กรอบคิดเชิงกลไกแบบนิวตัน–เบคอนที่ลดทอน
ธรรมชาติให้เหลือเพียงวัตถุ เมอร์ชานต์จึงเสนอให้ “คืนศักดิ์ศรีให้ธรรมชาติ” และสร้างจริยธรรม
ใหม่ที่ตั้งอยู่บนความร่วมมือระหว่างมนุษย์กับสิ่งแวดล้อม 

เมื่อเทียบกับแนวคิดจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมอื่น เมอร์ชานต์นำเสนอแนวทาง “สมดุล
กลาง” ระหว่าง แนวคิดมนุษย์เป็นศูนย์กลาง (Anthropocentrism) แนวคิดสิ ่งมีชีว ิตเป็น
ศูนย์กลาง (Biocentrism) และ แนวคิดนิเวศเป็นศูนย์กลาง (Ecocentrism) โดยยืนยันว่าชีวิต
ทุกชีวิตเป็นผู้ร่วมอยู่ในวงจรเดียวกัน (Capra, 1996) กรอบคิดนี้ยังสัมพันธ์กับ เฮอร์เบิร์ต มาร์คุส 
(Marcuse, 1978) ที่มองว่าธรรมชาติเป็น “พันธมิตรที่มีชีวิต” และเห็นว่าวิกฤตสิ่งแวดล้อมเกิด
จากการครอบงำธรรมชาติทั้งภายนอกและภายในของมนุษย์ การแก้ปัญหาจึงต้องเริ่มจากการฟ้ืน
จิตสำนึกภายในให้เกิดความอ่อนโยนและความรับผิดชอบต่อโลก 

ใน Science and Nature: Past, Present, and Future (Merchant, 2018) เมอร์
ชานต์ได้ขยายแนวคิดดังกล่าวโดยเสนอว่า การอยู่ร่วมกันอย่างยั่งยืนระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ
ต้องตั ้งอยู ่บนหลัก ความเท่าเทียม ความเคารพ และ ความร่วมมือ ซึ ่งสามารถสรุปเป็น
สาระสำคัญ 5 ประการ ได้แก่ 1) การยอมรับความเท่าเทียมระหว่างมนุษย์และธรรมชาติ, 2) การ
ใช้ทรัพยากรอย่างมีศีลธรรมและรับผิดชอบ , 3) การเคารพความหลากหลายทางชีวภาพและ
วัฒนธรรม, 4) การส่งเสริมความเสมอภาคทางสังคม โดยเฉพาะสิทธิของสตรีและชนกลุ่มน้อย 
และ 5) การจัดการระบบนิเวศท่ีเกื้อกูลสุขภาพของมนุษย์และสิ่งแวดล้อม 

จากการสังเคราะห์แนวคิดของ เมอร์ชานต์ สามารถขยายผลสู่มิติของ “การอนุรักษ์
สิ่งแวดล้อม” ในสองระดับที่เกื้อกูลกัน คือ การอนุรักษ์ทางตรง (Direct Conservation) เช่น 
การปลูกป่า การดูแลแหล่งน้ำ และการจัดการมลพิษ ซึ่งเป็นการกระทำเชิงรูปธรรม และ การ
อนุรักษ์ทางอ้อม (Indirect Conservation) ที่มุ่งสร้างจิตสำนึกใหม่ผ่านการศึกษา การสื่อสาร 
และการรณรงค์ทางสังคม เพื่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมอย่างยั่งยืน ทั้งสองแนวทางนี้
ตั้งอยู่บนหลักจริยธรรมแห่ง “ความเคารพ ความร่วมมือ และความรับผิดชอบร่วมกันระหว่าง
มนุษย์กับธรรมชาติ” ซึ่งเป็นหัวใจของแนวคิดจริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วน 

โดยสรุป แนวคิดจริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วนของ เมอร์ชานต์ คือกรอบจริยธรรมที่เสนอ
ความสัมพันธ์แบบใหม่ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ เน้นการอยู่ร่วมอย่างเท่าเทียม เคารพ และ
พึ่งพาอาศัยกัน กรอบคิดนี้ผสานจริยธรรมทางสังคมกับจริยธรรมทางนิเวศเข้าด้วยกัน เชื่อมโยง
ก ับแนวค ิดสตรีน ิยมเช ิ งน ิ เวศ (Ecofeminism) และความย ุต ิ ธรรมทางส ิ ่ งแวดล ้อม 
(Environmental Justice) จนเกิดเป็นกรอบคิดองค์รวมที่ครอบคลุมทั้งมิติของมนุษย์ สังคม 



422  
ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.4 (October-December 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

และธรรมชาติ แม้จะมีข้อจำกัดด้านการปฏิบัติในระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม แต่แนวคิดนี้ยังคง
มีคุณค่าสำคัญในการสร้างจิตสำนึกใหม่แห่งความยั่งยืนและความเป็นธรรมในระดับโลก 

 
วัตถุประสงค์ข้อที่ 2 เพื่อศึกษาแนวคิดการบริโภคตามหลักปัจจเวกขณวิธี  
การบริโภคตามหลัก ปัจจเวกขณวิธี ในพระพุทธศาสนา เป็นแนวทางที่มุ่งปลูกฝังสติ 

ปัญญา และความตระหนักรู้ก่อนการใช้สอยปัจจัย 4 ได้แก่ ไตรจีวร อาหาร เสนาสนะ และ
คิลานเภสัช แนวทางนี้มิได้มุ่งให้การบริโภคเป็นไปเพ่ือความเพลิดเพลินทางรสสัมผัส หากแต่เป็น
การดำรงชีว ิตด้วยความพอประมาณ มีเป้าหมายเพื ่อยังอัตภาพไว้สำหรับการประพฤติ
พรหมจรรย์อย่างถูกต้อง โดยตั้งอยู่บนหลักแห่งความเหมาะสมและการไม่เบียดเบียน การ
พิจารณาก่อนบริโภคจึงมิใช่เพียงการระลึกก่อนกระทำ หากเป็นกระบวนการภาวนาเชิงลึกที่หล่อ
หลอมสติและปัญญาให้ตื่นรู ้ต่อความสัมพันธ์ระหว่างชีวิตกับธรรมชาติ  ซึ่งไม่เพียงสะท้อนมิติ
แห่งจริยศาสตร์ทางธรรมเท่านั้น แต่ยังสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับการลดการใช้ทรัพยากรและการ
อนุรักษ์สิ ่งแวดล้อม เป็นการฝึกเจริญสติที่เชื ่อมโยงทั้งมิติแห่งจิต ธรรม และสิ่งแวดล้อมเข้า
ด้วยกัน  

เจตนารมณ์ของแนวทางนี้คือการรู้จักพอประมาณ ลดความโลภและความยึดติด พร้อม
ดำรงอยู่ร่วมกับโลกโดยไม่สร้างความเบียดเบียน พระพุทธองค์ทรงสอนให้ภิกษุทั้งหลายพิจารณา
อย่างแยบคายก่อนใช้ปัจจัยสี่ เพ่ือให้สอดคล้องกับหลักสันโดษ ความเป็นกลางทางจิต และความ
พอเพียงในชีวิตสมณะ 

สำหรับจีวร พระพุทธเจ้าทรงสอนให้ใช้ด้วยความรอบคอบ โดยมีจุดมุ่งหมายเพียงเพ่ือ
ปกปิดกายและป้องกันภัยจากธรรมชาติ มิใช่เพื่อแสดงฐานะหรือความหรูหรา ดังพระพุทธดำรัส
ในพระไตรปิฎกว่า “เราอนุญาตจีวรแก่เธอทั้งหลาย ก็เพียงเพ่ือป้องกันความหนาว ป้องกันความ
ร้อน ป้องกันสัมผัสแห่งเหลือบ ยุง ลม แดด และสัตว์เลื้อยคลานทั้งหลาย และเพียงเพื่อปกปิด
อวัยวะที่น่าละอาย” (ที.ปา. (ไทย) 11/181-182/140) 

พระพุทธดำรัสข้างต้นแสดงให้เห็นชัดว่า จีวรมีคุณค่าเฉพาะในฐานะปัจจัยเกื้อกูลต่อการ
ดำรงพรหมจรรย์ มิใช่เครื่องแสดงอัตลักษณ์หรือความงาม เมื่อภิกษุสันโดษในจีวร ย่อมฝึกใจให้
ละความยึดมั่นในรูปและรส ไม่ยกตนข่มผู้อื่น อีกทั้งยังเชื่อมโยงกับมิติสิ่งแวดล้อม เพราะการใช้
จีวรเท่าที่จำเป็นย่อมช่วยลดการผลิตสิ่งทอและการใช้ทรัพยากรเกินจำเป็น ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึง
ทั้งจริยธรรมและจริยศาสตร์แห่งความพอเพียงที่หลอมรวมทั้งการปฏิบัติและแนวคิดเชิงทฤษฎี
เข้าด้วยกัน 

ในด้านอาหาร พระพุทธองค์ทรงสอนให้พิจารณาอย่างมีโยนิโสมนสิการ โดยเน้นว่าการ
ฉันอาหารมีเป้าหมายเพื่อยังชีวิตให้ดำรงอยู่  มิใช่เพื่อความเพลิดเพลินในรส การฉันด้วยความ



423  
ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.4 (October-December 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

เข้าใจและไม่ยึดติดในรสชาติ ย่อมทำให้จิตใจเป็นอิสระและเกิดความผาสุก พร้อมที่จะบำเพ็ญ
ธรรมให้เจริญยิ่งขึ ้น ดังปรากฏใน (ม.มู. (ไทย) 12/422-423/456) ว่า ผู้รู ้จักประมาณในการ
บริโภคย่อมสามารถกำจัดกิเลสได้เป็นลำดับ แนวทางนี ้สอดคล้องกับหลัก โภชเนมัตตัญญุ
ตา (รู้จักประมาณในการบริโภค) และ อาหาเรปฏิกูลสัญญา (เห็นโทษในอาหารว่าไม่ควรยึดติด) 
พระพุทธเจ้าทรงยกตัวอย่างแก่พระเจ้าปเสนทิโกศล ซึ่งเคยบริโภคเกินประมาณจนเกิดอาพาธ 
พระองค์ตรัสว่า “มนุษย์ผู้มีสติอยู่ทุกเมื่อ รู้จักประมาณในโภชนะที่ได้แล้ว ย่อมมีเวทนาเบาบาง 
เขาย่อมแก่ช้า อายุก็ยั ่งยืน” (สํ.ส. (ไทย) 15/124/145-146) คำสอนนี้นอกจากจะส่งผลต่อ
สุขภาพกายโดยตรงแล้ว ยังชี้ให้เห็นถึงทางสายกลางของชีวิต ซึ่งเป็นการลดการบริโภคเกิน
จำเป็นและการรักษาความสมดุลระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติรอบตัว 

สำหรับเสนาสนะ พระพุทธเจ้าทรงแนะนำให้ใช้สอยด้วยความพอประมาณ ไม่หมกมุ่น
ในความสะดวกสบาย ที่อยู่อาศัยเป็นเพียงปัจจัยเพื่อป้องกันภัยจากธรรมชาติ มิใช่เป้าหมายแห่ง
ชีวิต ดังที่ตรัสไว้ว่า“นั่นโคนไม้ นั่นเรือนว่างเปล่า เธอทั้งหลายจงเพ่งพินิจ อย่าประมาท อย่าได้
เป็นผู้มีความเดือดร้อนในภายหลัง นี้เป็นคำพร่ำสอนของตถาคตสำหรับเธอทั้งหลาย” (ม.มู. 
(ไทย) 12/215/225) พระพุทธองค์ทรงสะท้อนความเรียบง่ายของชีวิตนักบวช และชี้ให้เห็น
คุณค่าของการอยู่ร่วมกับธรรมชาติอย่างไม่เบียดเบียนสิ่งแวดล้อม ทั้งนี้ พระองค์ยังตรัสเพิ่มเติม
ว่า “พิจารณาโดยแยบคายแล้วใช้สอยเสนาสนะเพื่อป้องกันความหนาว ความร้อน เหลือบ ยุง 
ลม แดด และสัมผัสแห่งสัตว์เลื้อยคลาน เพื่อบรรเทาอันตรายที่เกิดจากฤดู และยินดีในการหลีก
เร้น” (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/85/549) เป็นหลักฐานแห่งการดำรงอยู่ด้วยความพอเพียง ทั้งทาง
วัตถุและทางจิตใจ อันเป็นแบบอย่างของการใช้ทรัพยากรอย่างรอบคอบและไม่สร้างภาระต่อ
ธรรมชาติ 

ในส่วนของคิลานเภสัช พระวินัยปิฎกได้วางหลักไว้อย่างรอบคอบว่า “เภสัชใดควรลิ้ม
สำหรับภิกษุผู้เป็นไข้ คือ เนยใส เนยข้น น้ำมัน น้ำผึ้ง น้ำอ้อย ภิกษุรับประเคนเภสัชนั้นแล้ว เก็บ
ไว้ฉันได้ ๗ วันเป็นอย่างมาก ให้เกินกำหนดนั้นไป ต้องอาบัติ นิสสัคคิยปาจิตตีย์” (วิ.มหา. (ไทย) 
2/622/143) พระบัญญัตินี้ชี้ให้เห็นถึงความระมัดระวังในการใช้ยารักษาโรค โดยไม่กักตุนหรือใช้
เกินความจำเป็น เพื่อคงไว้ซึ่งสติและความพอประมาณ อีกทั้งยังมีพระบัญญัติห้ามภิกษุที่มิได้
เจ็บป่วยออกปากขอโภชนะอันประณีต เช่น เนยใส เนยข้น น้ำมัน น้ำผึ้ง น้ำอ้อย ปลา เนื้อ นม
สด นมส้ม เพื่อบริโภคเอง โดยระบุว่า “ภิกษุใดไม่เป็นไข้ ออกปากขอโภชนะอันประณีตเช่นนี้มา
เพ่ือตนแล้วฉัน ต้องอาบัติปาจิตตีย์” (วิ.จ.ู (ไทย) 2/411/258) 

คำสอนเหล่านี้ตอกย้ำหลักแห่งความไม่โลภ ความพอประมาณ และการรู้จักประมาณใน
การบริโภค อรรถกถาอธิบายเพิ่มเติมว่า การพิจารณาคิลานเภสัชควรทำในสามช่วง คือ ก่อนใช้ 



424  
ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.4 (October-December 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ระหว่างใช้ และหลังใช้ เพื่อให้จิตไม่ยึดมั่นในสิ่งบริโภค อันเป็นการฝึกใจให้รู้จักพึ่งพาธรรมชาติ
อย่างสมดุล และหลีกเลี่ยงการใช้สารเคมีท่ีอาจเป็นภัยต่อสิ่งแวดล้อม 

จากการพิจารณาทั้งสี่ปัจจัยนี้จะเห็นได้ว่า หลักปัจจเวกขณวิธีมิได้จำกัดอยู่ในขอบเขต
ของพระวินัยเท่านั้น หากแต่เป็น จริยศาสตร์เชิงลึกที่หล่อหลอมจริยธรรมแห่งการบริโภคอย่างมี
สติ รู้เท่าทันตัณหา และตระหนักถึงความยั่งยืนของสรรพสิ่ง  ดัง พระพุทธองค์ได้ตรัสไว้ว่า 
“คหบดี ท่านทั้งหลายได้บำรุงภิกษุสงฆ์ด้วยจีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และคิลานปัจจัยเภสัชช
บริขาร … ท่านทั้งหลายพึงสำนึกอย่างนี้ว่า พวกเราพึงบรรลุปีติที่เกิดจากวิเวกอยู่ตามกาลอัน
ควร” (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/176/293) 

สิ่งเหล่านี้สะท้อนเจตนารมณ์ของพระพุทธองค์ว่า การใช้ปัจจัยสี่มิได้มุ่งเน้นเพียงวัตถุ 
หากแต่เป็นกระบวนการฝึกสติให้ตื ่นรู ้ เพื ่อพัฒนาปัญญาแห่งการเห็นตามความจริง และ
ก่อให้เกิดความสงบทางใจอันนำไปสู ่ความพ้นทุกข์อย่างแท้จริง เมื ่อหลักการนี ้ถูกนำมา
ประยุกต์ใช้ในบริบทสังคมร่วมสมัย ย่อมกลายเป็น จริยศาสตร์แห่งการบริโภคเชิงพุทธ  ที่
เชื่อมโยงจิต ธรรม และสิ่งแวดล้อมเข้าด้วยกันอย่างสมดุล อันเป็นแนวทางสู่สังคมที่ยั่งยืนทั้งใน
ระดับบุคคล ชุมชน และโลกโดยรวม 

จากการศึกษาของผู้วิจัยพบว่า ในแต่ละปัจจัยมีหลักเกณฑ์ทางธรรม จริยธรรม และจริย
ศาสตร์ที่ลึกซึ้ง ซึ่งทำหน้าที่กำกับและหล่อหลอมพฤติกรรมการบริโภคไว้อย่างมีระบบ เช่น การ
พิจารณาอาหารด้วยหลัก “โภชเนมัตตัญญุตา” และ “อาหาเรปฏิกูลสัญญา” ที่ช่วยลดความยึด
ติดและปลูกฝังการเห็นคุณค่าในอาหารอย่างแท้จริง ส่วนการใช้เสนาสนะควรพิจารณาด้วยสติว่า
เป็นเพียงที่พักเพื่อป้องกันแดดลม มิใช่เพื่อความโอ่อ่าหรูหรา ทั้งยังเน้นการบำรุงรักษาให้คงทน
โดยไม่สร้างภาระต่อสิ่งแวดล้อม ขณะที่คิลานเภสัชมุ่งเน้นการใช้ยาเท่าที่จำเป็น โดยอาศัย
สมุนไพรและวิถีธรรมชาติควบคู่กับ “ธรรมโอสถ” เพ่ือเยียวยาจิตใจ กระบวนการทั้งหมดนี้จึงถือ
เป็น “จริยศาสตร์แห่งการบริโภคเชิงพุทธ” ที่มุ่งฝึกสติให้ละวางความยึดมั่น ลดความโลภ และ
ดำรงอยู่ร่วมกับระบบนิเวศอย่างไม่เบียดเบียน 

กล่าวโดยสรุป หลักปัจจเวกขณวิธีมิได้เป็นเพียงข้อปฏิบัติของพระภิกษุเท่านั้น หากแต่
เป็นรากฐานทางจริยศาสตร์พุทธว่าด้วยการบริโภคเพื ่อสมดุลแห่งชีวิตและสิ่งแวดล้อม ซึ่ง
สามารถประยุกต์ใช้ในระดับสังคมได้อย่างกว้างขวาง โดยตั้งอยู่บนฐานของสติ ความพอเพียง 
และความเคารพในชีวิตทุกชีวิต การพิจารณาก่อนบริโภคจึงมิได้มีเพียงเพื่อควบคุมความอยาก
หรือความยึดติด แต่ยังเป็นกลไกที่ลดการใช้ทรัพยากรเกินจำเป็น ส่งเสริมความสมดุลระหว่าง
มนุษย์กับธรรมชาติ ทั้งยังเป็นแนวทางสร้างความสงบภายในและฟ้ืนฟูระบบนิเวศภายนอกอย่าง
แท้จริง 

 



425  
ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.4 (October-December 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

วัตถุประสงค์ข้อที่ 3 เพื่อสังเคราะห์จริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วนกับแนวคิดการบริโภค
ตามหลักปัจจเวกขณวิธีเพื่อการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม  

การสังเคราะห์แนวคิดจริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วนของ Carolyn Merchant เข้ากับ
หลักปัจจเวกขณวิธีในพระพุทธศาสนา นำไปสู่กรอบแนวคิดเชิงจริยธรรมใหม่ที่เชื่อมโยง “สติ–
จริยธรรม–สิ่งแวดล้อม” เข้าด้วยกันอย่างกลมกลืน โดยเน้นการอยู่ร่วมกับธรรมชาติในฐานะ 
“หุ้นส่วนแห่งชีวิต” มากกว่าผู้ครอบครอง แนวทางนี้มุ่งให้การอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมมิได้อาศัยเพียง
เทคโนโลยีหรือกฎหมาย หากแต่เกิดจากจิตสำนึกแห่งความเคารพ ความพอเพียง และความ
ร่วมมือที่หยั่งรากในวิถีชีวิตประจำวัน 

 
ผลการสังเคราะห์นำไปสู่องค์ความรู้ใหม่ 3 ประการ ได้แก่ 
1) SatiCloth ยกระดับการใช้ไตรจีวรจากเครื ่องนุ ่งห่มทางกายภาพไปสู ่ “เครื ่อง

เตือนสติทางจริยธรรม” (Ethical Reminder). ไตรจีวรถูกมองว่าเป็นสัญลักษณ์ของความ
พอเพียง ความไม่เบียดเบียน และความรับผิดชอบต่อสิ่งแวดล้อมอย่างลึกซ้ึง พระภิกษุผู้สวมจีวร
จึงมิได้เพียงปกปิดกาย หากยังสวมใส่ “เจตจำนงแห่งสติ” (Intention of Mindfulness) ที่
เชื่อมโยงกับคุณค่าทางจิตใจและธรรมชาติ การเลือกใช้ การดูแล และการยืดอายุการใช้งานของ
จีวรถือเป็นการปฏิบัติธรรมรูปแบบหนึ ่งที ่ฝึกให้รู ้เท่าทันความอยาก ความฟุ่มเฟือย และ
ผลกระทบจากการบริโภควัตถุ การปฏิบัติเช่นนี้ยังเป็นตัวอย่างเชิงจริยธรรมที่สามารถขยายสู่
สังคมวงกว้างได้ โดยเปลี่ยน “เครื่องนุ่งห่มของพระ” ให้กลายเป็นต้นแบบแห่งการใช้ทรัพยากร
ด้วยสติสำหรับทุกคนในสังคม 

2) SatiEthica จริยธรรมแห่งสติในการบริโภคอาหาร ชี้ให้เห็นถึงการบริโภคอาหารที่
อาศัยทั้งสติและจริยธรรมเป็นพื้นฐาน โดย “สติ” (Sati) ทำหน้าที่ระลึกรู้ต่อความหิว ความอ่ิม 
และผลของการบริโภคในขณะปัจจุบัน ส่วน “Ethica” สะท้อนความรับผิดชอบต่อสุขภาพ สังคม 
และสิ่งแวดล้อม แนวคิดนี้เน้นให้มนุษย์ตระหนักว่าการกินมิใช่เพียงการตอบสนองความต้องการ
ทางกาย แต่เป็นการกระทำเชิงจริยธรรมที่เชื่อมโยงกับชีวิตทั้งหมดในระบบนิเวศ อันนำไปสู่การ
บริโภคท่ีพอดีและยั่งยืนในระดับโลก. 

3) EcoSati Theory  แนวคิด “สติสิ่งแวดล้อมเชิงพุทธ” ที่ขยายหลัก ปัจจเวกขณวิธี 
สู ่ระดับโครงสร้างทางสังคม โดยเสนอให้มนุษย์ออกแบบวิถีชีวิตและสิ่งแวดล้อมบนฐานของ 
“สติ–สันโดษ–สมดุล” เช่น การสร้างที่อยู่อาศัยที่กลมกลืนกับระบบนิเวศ การใช้วัสดุหมุนเวียน 
การดูแลสุขภาพด้วยสมุนไพร และการเยียวยาใจด้วย “ธรรมโอสถ”แนวคิดนี้ย้ำว่า “สุขภาวะ
ของมนุษย์” และ “สุขภาวะของธรรมชาติ” มิได้แยกจากกัน แต่เป็นสองมิติของชีวิตเดียวกันที่
ต้องพัฒนาไปพร้อมกันอย่างกลมกลืน 



426  
ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.4 (October-December 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ทั้งสามแนวคิดมีแก่นร่วมคือ “สติร่วม” (Co-Mindfulness) ภาวะตื่นรู้ร่วมกันระหว่าง
มนุษย์และธรรมชาติ ซึ่งมองว่ามนุษย์มิใช่ผู้ควบคุมธรรมชาติ แต่เป็นส่วนหนึ่งของระบบชีวิต
ทั้งหมด การดำเนินชีวิตด้วยสติจึงหมายถึงการอยู่ร่วมอย่างเคารพ รับผิดชอบ และเกื้อกูลต่อ
สิ่งแวดล้อม 

การผสานหลัก ปัจจเวกขณวิธี เข้ากับจริยศาสตร์หุ้นส่วน ก่อให้เกิดกรอบแนวคิด
จริยธรรมใหม่ที่เน้นความพอเพียง ความเมตตา และความสมดุลระหว่างจิตใจ มนุษย์ และ
ธรรมชาติ อันสอดคล้องกับหลักพระพุทธศาสนาเรื่องสติปัฏฐาน เมตตา สันโดษ และปัญญา 
แนวคิดนี้สามารถประยุกต์ใช้ได้ในระดับบุคคล ชุมชน และนโยบายสาธารณะ เพื่อสร้าง “จริย
ศาสตร์สิ่งแวดล้อมเชิงพุทธ” ที่สนับสนุนเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs) และมุ่งสู่โลกที่
สมดุล ยั่งยืน และเป็นธรรมสำหรับทุกชีวิต 

 

5. อภิปรายผล 
จากผลการวิจัยทั ้งสามวัตถุประสงค์สามารถอภิปรายผลได้อย่างครอบคลุมในเชิง

แนวคิดและแนวปฏิบัติ โดยเน้นการวิเคราะห์จุดเชื ่อมโยงระหว่าง “จริยศาสตร์การเป็น
หุ้นส่วน” (Partnership Ethics) กับ “หลักปัจจเวกขณวิธี” ในพระพุทธศาสนา อันนำไปสู่การ
สร้างวิถีชีวิตใหม่ที่สมดุลระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติอย่างยั่งยืน ดังนี้ 

วัตถุประสงค์ที่ 1: เพื่อศึกษาแนวความคิดของจริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วนและการ
อนุรักษ์สิ่งแวดล้อม 

ผลการวิจัยพบว่า แนวคิดจริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วนของ Merchant (2018) มุ่งเปลี่ยน
มโนทัศน์จากการครอบงำธรรมชาติไปสู่ความสัมพันธ์แบบหุ้นส่วนที่ตั ้งอยู่บนความเท่าเทียม 
ความเคารพ และความร่วมมือ ซึ่งสอดคล้องกับ สมโภช ธมฺมโภชฺช (2550) ที่ชี้ว่าพระธรรมวินัย
ส่งเสริมการอยู่ร่วมอย่างเกื้อกูล และ พระอนุสรณ์ ปรกฺกโม (2558) ที่เสนอการอนุรักษ์ทั้ง
ทางตรงและทางอ้อมเพื่อสร้างจิตสำนึกด้านสิ่งแวดล้อม ผลวิจัยนี้แตกต่างตรงที่ว่า ได้บูรณาการ
แนวคิดของ Merchant เข้ากับจริยธรรมพุทธในมิติแห่งสติและปัญญา ก่อให้เกิดกรอบ “จริย
ศาสตร์การเป็นหุ้นส่วนเชิงพุทธ” ที่เน้นความเกื้อกูลระหว่างมนุษย์และธรรมชาติทั้งทางจิตใจ
และพฤติกรรม 

วัตถุประสงค์ที่ 2: เพื่อศึกษาแนวคิดการบริโภคตามหลักปัจจเวกขณวิธี 
ผลการวิจัยพบว่า หลักปัจจเวกขณวิธี เป็นกระบวนการฝึกสติที่ทำให้การบริโภคปัจจัย 4 

ตั้งอยู่บนเหตุผล ความพอดี และความไม่เบียดเบียน สอดคล้องกับ พระครูวรดิตถ์ธรรมาภรณ์, 
สำรอง สัญญโต และ ประยูร แสงใส (2563) ที่พบว่าพระสงฆ์ใช้โยนิโสมนสิการและสันโดษเป็น
แนวทางบริโภคอย่างเรียบง่าย และ สมิตรา โสรีวกุล (2565) ที่ระบุว่าการใช้ปัจจัย 4 อย่างมีสติ



427  
ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.4 (October-December 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ส่งผลต่อสมดุลกายใจ ผลวิจัยนี้แตกต่างตรงที่ว่า ได้ขยายหลักปัจจเวกขณวิธีจากพระภิกษุสู่สังคม
ฆราวาส เพื่อสร้างวัฒนธรรมการบริโภคท่ีมีสติและพอเพียงในระดับชุมชนร่วมสมัย 

วัตถุประสงค์ที่ 3: เพื่อสังเคราะห์จริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วนกับแนวคิดการบริโภค
ตามหลักปัจจเวกขณวิธีเพื่อการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม 

ผลการวิจัยพบว่า การบูรณาการสองแนวคิดนำไปสู่กรอบ “จริยศาสตร์การบริโภคเชิง
หุ้นส่วน” (Eco-Partnership Consumption Ethics) ซึ่งเน้นความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับ
ธรรมชาติผ่านการบริโภคอย่างมีสติ สอดคล้องกับ ประเวศ อินทองปาน (2560) ที่จำแนกปรัชญา
สิ่งแวดล้อมเป็นสามแนวทางและชี้ว่าพุทธศาสนามีศักยภาพบูรณาการทั้งสามให้สมดุล ส่วนผล
วิจัยนี้แตกต่างตรงที่ว่า ได้เสนอรูปธรรมของ “การอนุรักษ์เชิงพุทธ” ทั้งทางตรง เช่น การใช้
ทรัพยากรอย่างรู้คุณค่า และทางอ้อม เช่น การสร้างจิตสำนึกด้านสิ่งแวดล้อม เพื ่อพัฒนา
จริยธรรมเชิงพฤติกรรมและระบบคิดที่เก้ือกูลต่อความยั่งยืน 

 

6. ความรู้ใหม่จากการวิจยั 
จากการวิจัยพบว่า การผสานแนวคิด “จริยศาสตร์การเป็นหุ ้นส่วน” (Partnership 

Ethics) กับ “หลักปัจจเวกขณวิธี” ก่อให้เกิดนัยสำคัญทางทฤษฎี 3 ประการ ได้แก่ 
1. การเสนอกรอบ “จริยศาสตร์การเป็นหุ ้นส่วนเชิงพุทธ” (Buddhist Partnership 

Ethics) ที่ยกระดับหลักปัจจเวกขณวิธีจากข้อวัตรเชิงปฏิบัติในพระวินัย สู่กรอบจริยธรรมร่วม
สมัยซึ่งสามารถเทียบเคียงกับแนวคิดตะวันตก เช่น Deep Ecology และ Ecofeminism ได้
อย่างมีเหตุผล 

2. การพัฒนา “กระบวนทัศน์สติสิ่งแวดล้อม” (EcoSati Paradigm) ที่เชื่อมโยงระดับ 

จิต–ธรรม–สังคม เข้าด้วยกัน ทำให้การบริโภคกลายเป็นกระบวนการฝึกภาวนา (Paṭivedha) 
อันนำไปสู่การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมสิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืน 

3. การวางรากฐาน “กรอบจริยธรรมแบบองค์รวม” (Holistic Ethical Framework) ที่
ใช้สติเป็นกลไกกลางระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ นำไปสู่การเปลี่ยนผ่านจากจริยธรรมแห่งการ
ครอบงำ (Ethics of Domination) สู่จริยธรรมแห่งความเป็นหุ้นส่วน (Ethics of Partnership) 
อย่างแท้จริงดังนั้น งานวิจัยนี้จึงมิได้เพียงตีความคำสอนทางพุทธศาสนาเท่านั้น แต่ยังเป็นการ
เสนอกรอบทฤษฎีใหม่ที่สามารถใช้เป็นฐานต่อยอดการวิจัยเชิงนโยบาย การศึกษา และจิตวิทยา
สิ่งแวดล้อม โดยมุ่งส่งเสริมสติและจริยธรรมสิ่งแวดล้อม เพื่อสร้างสมดุลระหว่างจิตใจ มนุษย์ 
และโลกอย่างยั่งยืน 

 



428  
ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.4 (October-December 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

7. สรปุ 
จากผลการวิจัยพบว่า แนวคิดจริยศาสตร์การเป็นหุ้นส่วนของ Carolyn Merchant มุ่งสร้าง

ความสัมพันธ์แบบหุ้นส่วนระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติบนพ้ืนฐานของความเท่าเทียม ความเคารพ 
และความร่วมมือ โดยเสนอให้มนุษย์ตระหนักว่าธรรมชาติไม่ใช่วัตถุที่ครอบครองได้ แต่เป็นชีวิต
ร่วมระบบเดียวกัน การอนุรักษ์สิ ่งแวดล้อมจึงต้องดำเนินควบคู่ทั ้งทางตรง เช่น การ ฟื ้นฟู
ทรัพยากรธรรมชาติ และทางอ้อม เช่น การปลูกจิตสำนึกผ่านการศึกษาและวัฒนธรรม ขณะที่
หลักปัจจเวกขณวิธีในพระพุทธศาสนาเน้นการพิจารณาอย่างมีสติในการบริโภคปัจจัย 4 เพื่อให้
เกิดความพอประมาณและไม่เบียดเบียน การสังเคราะห์ทั้งสองแนวคิดนำไปสู่ “จริยศาสตร์การ
บริโภคเชิงหุ ้นส่วน” ที่ใช้สติเป็นศูนย์กลางแห่งการบริโภคอย่างรู ้คุณค่า เกื ้อกูลชีวิตและ
สิ่งแวดล้อม องค์ความรู้นี้ช่วยส่งเสริมวิถีชีวิตพอเพียง สร้างจิตสำนึกแห่งความรับผิดชอบร่วม 
และเป็นแนวทางสู่การอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืนทั้งในระดับบุคคล สังคม และระบบนิเวศ
โดยรวม 

 
8. ข้อเสนอแนะ 

1. ข้อเสนอแนะเชิงปฏิบัติ 
ควรส่งเสริมการฝึกสติและพิจารณาอย่างลึกซึ้งก่อนการบริโภค (ไตรจีวร , อาหาร, 

เสนาสนะ, คิลานเภสัช) เพื่อปลูกฝังจริยธรรมการบริโภคอย่างยั่งยืน ทั้งในหมู่พระสงฆ์และ
ฆราวาส โดยเน้นการใช้ทรัพยากรอย่างรู้คุณค่า มีความพอประมาณ และไม่เบียดเบียนธรรมชาติ 

2. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
เสนอให้รัฐส่งเสริมการบูรณาการหลักปัจจเวกขณวิธีเข้ากับหลักสูตรสิ่งแวดล้อมใน

สถานศึกษาและชุมชน และให้วัดเป็นพื้นที่ต้นแบบการบริโภคอย่างมีจริยธรรม ควบคู่กับการปรับ
นโยบายสิ่งแวดล้อมให้มีมิติด้านจริยธรรมมากขึ้น รวมถึงสนับสนุนเศรษฐกิจหมุนเวียนที่มีพ้ืนฐาน
จากหลักเมตตาและพอเพียง 

3. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยในอนาคต 
ควรศึกษาการประยุกต์ใช้ “Sati-Informed Healing Ethics” ในระบบสุขภาพ, 

วิเคราะห์กรณีศึกษาวัดสีเขียวในพื้นที่ต่าง ๆ และเปรียบเทียบแนวคิดกับ Deep Ecology และ 
Ecofeminism เพ่ือขยายมิติการวิจัยด้านจริยธรรมสิ่งแวดล้อมอย่างลึกซึ้งและรอบด้าน 

 



429  
ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.4 (October-December 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

เอกสารอ้างอิง 
พระไตรปิฎก. (2539). พระไตรปิฎก ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. มหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎก ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย [ฉบับอิเล็กทรอนิกส์]. โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
https://etipitaka.com 

พระอนุสรณ์ ปรกฺกโม (ยิ่งยง). (2558). การอนุรักษ์ธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมตามแนวพุทธ
ปรัชญาเถรวาท. วารสารมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด, 4(2), 
311–319. 

ประเวศ อินทองปาน. (2560). ปรัชญาสิ่งแวดล้อมกับพระพุทธศาสนา. วารสารมหาจุฬาวิชาการ
, 4(2), 21–37. 

ประเวศ อินทองปาน. (2562). พระพุทธศาสนากับสิ่งแวดล้อม (พิมพ์ครั้งที่ 3). สำนักพิมพ์
มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 

สมิตรา โสรีวกุล. (2565). การศึกษาวิเคราะห์การดำรงชีวิตตามหลักปัจจัย 4 ในพระพุทธศาสนา
เถรวาท (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต). บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมโภช ธมฺมโภชฺช. (2550). พระพุทธศาสนากับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมตามพระธรรมวินัย. 
วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์วิจัย (Journal of Social Sciences 
Research), 33(1), 83–98. 

พระครูวรดิตถ์ธรรมาภรณ์, พระมหาสำรอง สัญญโต, & ประยูร แสงใส. (2563). การบริโภค
ปัจจัย 4 ของพระสงฆ์ในปัจจุบัน. วารสารพัฒนาการเรียนรู้สมัยใหม่, 5(3), 275–287. 
https://so04.tci-thaijo.org/index.php/JMLD/article/view/243925 

Capra, F. (1996). The web of life: A new scientific understanding of living systems. 
Anchor Books. 

Carson, R. (1962). Silent spring. Houghton Mifflin. 
Friedan, B. (1963). The feminine mystique. W. W. Norton. 
Marcuse, H. (1969). An essay on liberation. Beacon Press. 
Marcuse, H. (1978). The aesthetic dimension: Toward a critique of Marxist 

aesthetics. Beacon Press. 
Merchant, C. (1980). The death of nature: Women, ecology, and the scientific 

revolution. Harper & Row. 

https://etipitaka.com/
https://so04.tci-thaijo.org/index.php/JMLD/article/view/243925


430  
ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.11 No.4 (October-December 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

Merchant, C. (2018). Science and nature: Past, present, and future. Routledge. 
 


