
 

591 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

 

 

การศึกษาจริยศาสตร์ของคนพาลกับบัณฑิตในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
A Study of the Ethics of Bullies with Graduates of Theravada Buddhism 

 
พระมหาชาญ อชิโต (สร้อยสุวรรณ)1, ธนรัฐ สะอาดเอี่ยม2 

1,2มหาวิทยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั วทิยาเขตสรุินทร์, สุรนิทร์, ประเทศไทย 
 

Phramaha Chan Ajito (Soisuwan)1, Thanarat Sa-ard-iam2 
1,2Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Surin Campus, Surin, Thailand 

: chansoi2517@gmail.com 
                     (Author Corresponding Email) 

 
Received: 01 March 2025; Revised: 21 March 2025; Accepted 30 March 2025 

© The Author(s) 2025 

 
 

 

 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาหลักจริยศาสตร์ 2) เพื่อศึกษาจริยศาสตร์ของพาลและบัณฑิต
ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 3) เพื่อวิเคราะห์จริยศาสตร์ของพาลและบัณฑิตในพระพุทธศาสนา เถรวาท โดย
การศึกษาเชิงเอกสาร แล้วนำเสนอด้วยวิธีการพรรณนาเชิงวิเคราะห์ ผลการศึกษา พบว่า หลักจริยศาสตร์ เป็น
ศาสตร์ที่ว่าด้วยหลักแห่งการประพฤติของมนุษย์ทุกคนปฏิบัติอย่างไรทั้งต่อตนเองและสังคมที่ว่าถูกต้องและไม่
ถูกต้อง เป็นกฎเกณฑ์ในการนำมาตัดสินปัญหาของมนุษย์ ซึ่งแบ่งออกเป็น 3 สาขา ได้แก่ 1) อภิจริยศาสตร์ 
ศึกษาปัญหาที่เกี่ยวข้องกับธรรมชาติของแนวความคิดและการตัดสินทางศีลธรรมหรือค่าทางจริยธรรม 2) จริย
ศาสตร์บรรทัดฐาน ศึกษาเกี่ยวกับการสร้างมาตรฐานหรือบรรทัดฐานสำหรับความประพฤติและสัมพันธ์กับ
ทฤษฎีทั่ว ๆ ไป โดยเน้นไปที่ความดีสูงสุดของชีวิตมนุษย์ และเกณฑ์ในการตัดสินความประพฤติของมนุษย์ว่า
อย่างไหนถูก ไม่ถูก ดี ไม่ดี 3) จริยศาสตร์ประยุกต์ เป็นการนำทฤษฎีทางบรรทัดฐานมาใช้กับปัญหาทาง
ศีลธรรมอันเป็นเรื่องทางปฏิบัติ จริยศาสตร์ของพาลและบัณฑิตในพระพุทธศาสนาเถรวาท จริยศาสตร์ของ
บัณฑิต แบ่งออก 3 ระดับ คือ 1) จริยศาสตร์ของบัณฑิตระดับต้น ได้แก่ ศีล 5 หรือเบญจศีล ข้อปฏิบัติในการ
เว้นจากความชั่ว 2) จริยศาสตร์ของบัณฑิตระดับกลาง การเว้นอกุศลกรรมบถ 10 3) จริยศาสตร์ของบัณฑิต
ระดับสูง เป็นจริยศาสตร์ที่มุ่งพัฒนาบัณฑิตสู่ความเป็นอริยชน ประกอบด้วยอริยมรรคมีองค์ 8 ส่วนพาลธรรม 
หมายถึง ธรรมที่ทำให้คนเป็นคนพาล ได้แก่ ความไม่ละอายต่อบาป ไม่เกรงกลัวต่อผลของบาปกรรมชั่ว
วิเคราะห์จริยศาสตร์ของพาลและบัณฑิตในพระพุทธศาสนาเถรวาท มีความแตกต่างกันและตรงกันข้ามโดย
สิ ้นเชิง เช่น บัณฑิตจะประกอบกุศลกรรมบถ (ทางแห่งกุศลกรรมทางทำความดี) ส่วนพาลจะประกอบ
อกุศลกรรมบถ 10 (ทางแห่งอกุศลกรรม ทางทำความชั่ว) เรียกได้ว่าเป็นฝ่ายความดี และฝ่ายความชั่วหรือ 
ฝ่ายธรรม และอธรรมอย่างชัดเจน 
 คำสำคัญ: คนพาล, จริยศาสตร์, บัณฑิต, พระพุทธศาสนาเถรวาท 

Academic Paper 

mailto:chansoi2517@gmail.com


 

592 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

 

Abstract 
 This article aims 1) to study the ethics, 2) to study the ethics of the fool and the wise in 

Theravada Buddhism, and 3) to analyze the ethics of the fool and the wise in Theravada 

Buddhism by studying documents and presenting them by means of analytical descriptive 

method. The results of the study found that: Ethics is a science that deals with the principles of 

human behavior, how each person acts towards themselves and society, whether it is right or 

wrong. It is a rule used to decide human problems, which is divided into 3 branches: 1) 

Metaethics studies issues concerning the nature of moral concepts and judgments or ethical 

values. 2) Normative ethics studies the creation of standards or norms for behavior and their 

relationship to general theories, focusing on the highest good of human life and criteria for 

judging human behavior as right, wrong, good, bad. 3) Applied ethics is the application of 

normative theory to practical moral problems. Ethics of the Fool and the Scholar in Theravada 

Buddhism Ethics of the Scholar is divided into 3 levels: 1) Ethics of the Scholar at the Primary 

Level, including the Five Precepts or Pancasila, the practice of abstaining from evil. 2) Ethics 

of the Scholar at the Middle Level, abstaining from the Ten Unwholesome Actions. 3) The 

ethics of high-level scholars is an ethics that aims to develop scholars into noble people, 

consisting of the Noble Eightfold Path. As for the wicked morality, it means the morality that 

makes people wicked, such as not being ashamed of sin, not being afraid of the consequences 

of evil karma. Analysis of the ethics of the fool and the wise in Theravada Buddhism, there are 

complete differences and opposites, for example, the wise will practice the kusala kammapatha 

(the path of good deeds), while the fool will practice the 10 akusala kammapatha. (The path of 

evil karma, the path of doing evil) can be called the side of good and the side of evil, or the 

side of righteousness and unrighteousness clearly. 

 Keywords: Foolish person, Ethics, Scholar, Theravada Buddhism 
 
1.บทนำ 

ความเป็นบัณฑิต คือ บุคคลที่มีความประพฤติดี เป็นสุจริตชน ได้แก่ ผู้ทำมาหากินเลี้ยงชีพโดยสุจริต
ชอบธรรม ให้ความช่วยเหลือแกสังคม หมูบานของตน พูดประสานผลประโยชนสวนรวมไว้ได้ แนะนำในสิ่งที่
เป็นคุณ เป็นประโยชน์ ไม่ชักชวนทางเสียหายแก่สังคม ขณะเดียวกันก็เป็นตัวอย่างแก่คนในสังคมได้อีกด้วย 
เพ่ือปลูกฝังค่านิยมในทางที่ถูกต้องให้เกิดขึ้น ทั้งนี ้บัณฑิตพึงปฏิบัติตนอยู่ในศีลธรรมอันดีงาม ปฏิบัติตามจารีต 
ประเพณี และวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนา เพราะบัณฑิต คือ คนคิดเรื่องดี มีสาระ พูดดีมีสาระ และทำดีมี
สาระ (ม.อุ. (ไทย) 14/246/291,299) นอกจากนั้น บัณฑิตยังประกอบด้วยคุณลักษณะพิเศษอีก คือ ฉลาดใน
การสอบถามสุขทุกข์ของหมู่คณะ ชุมชน ฉลาดในการแกปญหาที่ถูกถาม และเมื่อเขาตอบปัญหาได้ก็ให้ความ
ยินดี และยกยองให้ปรากฏในหมู่บ้านและชุมชนนั้น ความเป็นบัณฑิตจึงเกื้อกูลต่อคนอื่น นับตั้งแต่สถาบัน
ครอบครัว สถาบันศาสนา สถาบันการศึกษา การปกครองก็ลวนมีความต้องการคนที่เป็นบัณฑิตเพื่อมาบริหาร
หมู่คณะให้เกิดความเจริญก้าวหน้าในทุกสาขา อาชีพ เพราะเป็นคนมือสะอาด ทำงานโปร่งใส ตรวจสอบได้ 
และเป็นที่ไว้วางใจแก่ปวงชน ฉะนั้น จึงมีพระพุทธดำรัสตรัส (1) การไม่คบคนพาล (2) การคบแต่บัณฑิต (3) 
การบูชาคนที่ควรบูชา นี้เป็นมงคลอันสูงสุด” (ขุ.ขุ. (ไทย) 25/3/7)  

ในปัจจุบันอาชญากรรมต่าง ๆ เกิดขึ้นมากมายไม่เว้นแต่ละวัน และมีแนวโน้มเพิ่มมากขึ้นเรื่อย ๆ ทำ



 

593 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ให้เกิดปัญหาและส่งผลกระทบต่อความเป็นอยู่ของสังคม และประเทศชาติ โดยเฉพาะเกิดจากน้ำมือของ คน
พาล ทั้งนี้เพราะว่าสังคมของคนในสังคมไทย เริ่มเสื่อมถอยด้านจิตใจ เพราะไปหลงวัตถุนิยมมากยิ่งขึ้น และ
ละเลยการศึกษา และปฏิบัติธรรมตามหลักคำสั่งสอนในทางพระพุทธศาสนา ผลจากพฤติกรรมหรือการกระทำ
ของคนพาลและบัณฑิต จึงมีลักษณะไปทางด้านการแสดงออกมาให้เห็นถึงความเป็นคนพาลและบัณฑิตให
สังคมได้รับรู้อย่างชัดเจนก็เพราะการกระทำของตนเอง ดังพระพุทธเจ้าตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลายคนที่ไม่พูด ชน
ทั้งหลายยอมไม่รู้ว่าเป็นคนพาลและบัณฑิต สวนบุคคลที่พูด ชนทั้งหลายย่อมรู้ว่าเป็นบัณฑิตและคนพาล” (อง.
จตุกฺก. (ไทย) 21/48/78) 

จากความเป็นมาและปัญหาดังกล่าว จึงทำให้ผู ้เขียนมีความสนใจที ่จะนำเสนอบทความเรื ่อง
การศึกษาจริยศาสตร์ของคนพาลกับบัณฑิตในพระพุทธศาสนาเถรวาท ซึ่งผู้เขียนคาดหวังว่าจะเป็นประโยชน์
ต่อผู้อ่านและผู้ที่ต้องการศึกษา ซึ่งสามารถนำไปปรับใช้ในชีวิตประจำวันได้เป็นอย่างดีในระดับหนึ่ง 

2. หลักจริยศาสตร ์
 จากการศึกษามีข้อค้นพบเกี่ยวกับหลักจริยศาสตร์ในหลายบริบท ซึ่งในบทความนี้จะได้นำเสนอใน 3 
ประเด็น คือ 1) ความหมายของจริยศาสตร์ 2) วิธีการของจริยศาสตร์ และ 3) สาขาของจริยศาสตร์ มี
รายละเอียด ดังต่อไปนี้ คือ 
 2.1 ความหมายของจริยศาสตร์ 
 ปราชญ์ทางพุทธศาสนาและนักวิชาการ ได้ให้ความหมายของจริยศาสตร์หลายทัศนะ ดังนี้ 
 พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) (2533) กล่าวว่า จริยศาสตร์ คือ วิชาที่ว่าด้วยระบบความ
ประพฤติ (ของมนุษย์) สอดคล้องกับ ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์ (2534) กล่าวว่า จริยศาสตร์ คือ ศาสตร์ที่ว่าด้วย
อุปนิสัย นิสัย และพฤติกรรมของมนุษย์ ความประพฤติและ อุปนิสัย จึงเป็นกระจกเงาสะท้อนให้เห็นถึง
พฤติกรรมของมนุษย์คนนั้น ดังนั้น หลักจริยศาสตร์ จึงกำหนดคุณค่าทางคุณธรรมที่ศึกษาว่า อะไรควรเว้น 
อะไรควรทำ อะไรถูก อะไรผิด อะไรดี อะไรชั่ว ส่วนปราชญ์ทางพุทธศาสนา พระธรรมปิฎก (2538) กล่าวว่า 
จริยศาสตร์ คือ จริตซึ่งหมายถึงความประพฤติอันเป็นพื้นเพนิสัยสันดานของมนุษย์ที่หนักหรือโน้มเอียงไป
ในทางใดทางหนึ่ง ซึ่งแบ่งออกเป็นการประพฤต ิ6 มีราคจริต โทสจริต เป็นต้น 
 จริยศาสตร์ คือแนวทางความประพฤติที่เหมาะสมหรือกิริยาที่มนุษย์ควรประพฤติ  (บุญมี แท่นแก้ว, 
2539) และคำว่า จริยศาสตร์ หรือ Ethics มาจากภาษากรีกว่า Peri ethikes มาจากรากศัพท์ว่า Ethos ซึ่ง
แปลว่า ขนบธรรมเนียม และภาษาลาตินเลียนแบบมาเป็น Ethica ซึ่งแปลว่า จริยศาสตร์ ซึ่งจริยศาสตร์ คือ
วิชาที่ได้กล่าวถึงแนวทางอันพึงประพฤติเป็นการประพฤติที่ดี  ดังนั้น จริยศาสตร์จึงเป็นวิชาที่ว่าด้วยความ
ประพฤติดีหรือความรู้ทุกอย่างที่เก่ียวกับการประพฤติของมนุษย์ (กีรต ิบุญเจือ, 2542)  
 จากความหมายของปราชญ์ทางพุทธศาสนาและนักวิชาการ สรุปได้ว่า จริยศาสตร์เป็นศาสตร์ที่ว่าด้วย
ระบบความประพฤติของมนุษย์ หรือหลักแห่งการประพฤติของมนุษย์ทุกคนว่า ปฏิบัติอย่างไร ทั้งต่อตนเอง
และสังคมที่ว่าถูกต้อง และปฏิบัติอย่างไรทั้งต่อตนเองและสังคมที่ว่าไม่ถูกต้อง หรือจริตซึ่งหมายถึงความ



 

594 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ประพฤติอันเป็นพื้นเพนิสัยสันดานของมนุษย์ที่หนักหรือโน้มเอียงไปในทางใดทางหนึ่ง  ซึ่งแบ่งออกเป็นการ
ประพฤต ิ6 ประเภท มีราคจริต โทสจริต เป็นต้น 
 2.2 วิธีการของจริยศาสตร์  
 หลักการทางจริยศาสตร์มีกฎเกณฑ์มากมาย ในการนำมาตัดสินปัญหาของมนุษย์เพราะพฤติกรรมของ
มนุษย์นั้นแตกต่างกันออกไป หลักจริยศาสตร์จึงมีความหลากหลายตามไปด้วยวิธีการมี ดังนี้  
   2.2.1) วิธีการทางกายภาพและชีววิทยา มนุษย์และสัตว์มีลักษณะพิเศษอย่างหนึ่งที่แสดง
ออกมาทางพฤติกรรมที่เหมือนกันคือ การเจริญเติบโต การกินอยู่ การสืบพันธ์ การต่อสู้ดิ้นรนเพื่อการอยู่รอด 
พยายามหลีกเลี่ยงอันตรายและพยายามแสวงหาความสุขให้แก่ตนเอง ที่มนุษย์อาจจะแตกต่างจากสัตว์ก็คือ 
มนุษย์มีมันสมอง ที่รู้จักคิด สร้างสรรค์สิ่งที่เป็นประโยชน์อันเอื้ออำนวยต่อตนเองและพวกพ้องได้  พฤติกรรม
ของมนุษย์ที่แสดงออกมาถ้าปรากฎเป็นความสุข เราเรียกว่า ความดี ถ้าออกมาเป็นความทุกข์ เราเรียกว่า 
ความชั่ว แต่จริยศาสตร์ ไม่สามารถตัดสินโดยใช้วิธีการทางร่างกาย ชีวภาพ (การดำรงอยู่) ได้ เพราะมนุษย์
อาศัยศีลธรรมในการดำเนินชีวิต และศีลธรรมนี้เป็นคุณลักษณะที่พิเศษเป็นเอกลักษณ์เฉพาะตน เช่น ทาง
ร่างกาย มนุษย์มีร่างกายใหญ่โตแข็งแรง ทางชีวภาพมีการเป็นอยู่ที่ดี มีกรรมพันธุ์ที่ดี แต่สิ่งเหล่านั้น ไม่สามารถ
จะนำมาเป็นเกณฑ์ตัดสินทางศีลธรรมได้ว่า ร่างกายเขาใหญ่โต เพราะมีศีลมาก มีคุณธรรมมาก เขาแข็งแรง
เพราะมีความอดทน หรือเขาอยู่ดีกินดีมีทรัพย์สินเงินทองมาก เพราะเขาไม่เคยทุจริต  
   2.2.2) วิธีการทางประวัติศาสตร์ หลักจริยศาสตร์เป็นสิ่งกำหนดคุณค่าทางศีลธรรมของมนุษย์
ในแต่ละยุคสมัย ถึงแม้ว่าจริยศาสตร์จะไม่เกี่ยวข้องกับข้อเท็จจริงทางประวัติศาสตร์ก็ตาม (ข้อเท็จจริง ทาง
ประวัติศาสตร์คือ หลักฐานเรื่องราวที่ยังปรากฏอยู่และเป็นจริงให้คนรุ่นหลังได้ศึกษา เช่น สถานที่ ประสูติของ
พระพุทธเจ้า พระราชวังสมัยสุโขทัย เป็นต้น) แต่ก็เกี่ยวข้องทางด้านคุณธรรม ศีลธรรม เช่น พระศรีสุริโยทัย
ออกชนช้างกับพระเจ้าแปรกษัตริย์พม่า แสดงให้เห็นถึงคุณธรรมอันห้าวหาญของหญิงไทยที่จะปกป้อง
บ้านเมือง ท้าวสุรนารีต่อสู้ขับไล่เจ้าอนุวงศ์แห่งเมืองเวียงจันทน์ที่ทุ่งสัมฤทธิ์ แสดงถึงความเป็น ผู้รักชาติหรือ
ยุคโบราณที่หญิงชาวอินเดียต้องตายตามสามีเพราะความภักดี (มีบางคนที่ไม่เห็นด้วย) แต่ก็เป็นหลักจริยธรรม
ที่สังคมนั้น ๆ กำหนดเอาไว้ โดยการกระโดดเข้าไปในกองไฟ สังคมอินเดียยุคนั้นยกย่องให้เป็นผู้กล้าหาญ จึงมี
ชื่อเรียกผู้หญิงว่า “สตรี” ซึ่งแปลว่า ผู้มีความกล้าหาญ  
   2.2.3) วิธีการทางจิตวิทยา เป็นกระบวนการอย่างหนึ่งที่มีผลต่อการตัดสินใจทางคุณธรรมได้ 
จิตวิทยาแม้ไม่มีผลต่อการกระทำนั้น ๆ ซึ่งแสดงออกมาได้ทางพฤติกรรม แต่จิตวิทยาก็คือ ตัวกระตุ้นให้เกิด
แนวคิดใหม่ ๆ หรือทางออกที่คิดว่าน่าจะดีที่สุดสำหรับปัญหานั้น ๆ เช่น มีคนบางคนธุรกิจการค้าล้มละลาย 
เกิดคิดมากอยากจะฆ่าตัวตายให้พ้นไปจากความทุกข์นั้น ๆ นักจิตวิทยาต้องเข้าไปให้การช่วยเหลือโดยวิธีการ
ทางจิตวิทยา ที่มีผลให้เขาหยุดคิดการสร้างพฤติกรรมอยากจะฆ่าตัวตาย ถ้าเขายอมรับได้และหยุดการคิด
เช่นนั้น ถือว่าจิตวิทยามีผลโดยตรงทีเดียว พฤติกรรมที่เขาไม่ฆ่าตัวตายนั้น เป็นเรื่องพฤติกรรมส่วนตัวของเขา
เองเป็นผู้กำหนด นักจิตวิทยาไม่ได้กำหนดตรงนี้ เพียงแต่ให้คำแนะนำหาทางออกที่ดีเท่านั้น ดังนั้นจิตวิทยาถือ
ว่าเป็นตัวกระตุ้นจริยศาสตร์  



 

595 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

   2.2.4) วิธีการทางอภิปรัชญา อุดมคติทางศีลธรรม จริยธรรมนั้น อาจจะได้มากจากแนวคิดที่ 
มาจากสิ่งที่เหนือประสาทสัมผัส เช่น แรงบันดาลใจจากพระเจ้า แรงบันดาลใจจากพระพุทธเจ้า จากอริยสาวก 
หรือเทพเทวาทั้งหลาย ถามว่ามีความเป็นไปได้มากน้อยแค่ไหนที่จริยศาสตร์ต้องอาศัยวิธีการทางอภิปรัชญา 
แท้จริงแล้วจริยศาสตร์เป็นศาสตร์นามธรรม โดยเกี่ยวข้องกับคุณธรรมโดยตรง แต่แนวคิดที่ได้มาจากแรง
บันดาลใจนั้น จะถือว่าเป็นกระบวนการทางจริยศาสตร์ได้หรือไม่  
 วิธีการที่แท้จริงทางจริยศาสตร์ก็คือ การสังเกตพิจารณาความจริงทางพฤติกรรมของมนุษย์อันเป็น
ปรากฎการณ์ทางศีลธรรม โดยการจัดแบ่งออกเป็นพวก ๆ ว่าพฤติกรรมอย่างนี้ดี อย่างนี้ไม่ดี อย่างนี้ทำถูก 
อย่างนี้ทำผิด ทำอย่างนี้ไม่ควร ทำอย่างนี้ควร โดยมีความดีหรือความชั่วสูงสุดเป็นบรรทัดฐาน เช่น ในทางพุทธ
ศาสนาถือว่า วัตถุทานมีอานิสงส์มาก แต่สู้การให้ธรรมเป็นทานไม่ได้ การให้ธรรมเป็นทานก็สู้การให้อภัยเป็น
ทานไม่ได้ และยังแยกออกไปอีกว่าวัตถุอย่างไรให้แล้วมีผลมาก ธรรมชนิดไหนให้แล้วมีผลมาก การให้อภัย
อย่างไร มีผลมาก นี้ก็เป็นบรรทัดฐานของการให้ทาน เป็นต้น ซึ่งพฤติกรรมที่แสดงออกมานั้น ไม่อยู่ในวิธีการ
ทางวิทยาศาสตร์เพราะเป็นเรื่องของคุณธรรม (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), 2538)  
 สรุปได้ว่า วิธีการของจริยศาสตร์ มีกฎเกณฑ์มากมายในการนำมาตัดสินปัญหาของมนุษย์มีความ
หลากหลายตามไปด้วยวิธีการ 4 วิธีการ คือ 1) วิธีการทางกายภาพและชีววิทยา 2) วิธีการทางประวัติศาสตร์ 
3) วิธีการทางจิตวิทยา และ 4) วิธีการทางอภิปรัชญา  

2.3 สาขาของจริยศาสตร์  
สารานุกรมฉบับบริแทนนิกา (Britannica, 2010) แบ่งจริยศาสตร์เป็น 3 สาขา คือ  
  2.3.1) อภิจริยศาสตร์ (Meta-Ethics) ศึกษาปัญหาที่เกี่ยวข้องกับธรรมชาติของแนวความคิด

และ การตัดสินทางศีลธรรม (Nature of Moral Concepts and Judgments) หรือค่าทางจริยธรรม ซึ่งใน
ภาษาไทยใช้คำว่า “ดี” หรือ “ถูก” มี 3 ทฤษฎีด้วยกัน คือ  

  (1) ธรรมชาตินิยมทางจริยศาสตร์  (Ethical Naturalism) คือ ทรรศนะที ่ถ ือว ่าค่าทาง
จริยธรรมอาจอธิบายหรือนิยามได้ด้วยค่าที่ไม่เป็นจริยธรรมหรือด้วยปรากฏการณ์ธรรมชาติ เช่น ถือว่า ความดี 
คือความสุข กล่าวคือ การกระทำความดี คือการกระทำที่ก่อให้เกิดความสุข ทรรศนะเช่นนี้เป็นธรรมชาตนิิยม 
เพราะอธิบายความดี ซึ่งเป็นค่าทางจริยธรรมด้วยความสุข ซึ่งไม่ใช่ค่าทางจริยธรรม  

  (2) อธรรมชาตินิยมทางจริยศาสตร์ (Ethical Non-Naturalism) คือ ทรรศนะที่ถือว่า ค่าทาง
จริยธรรมอธิบายหรือนิยามด้วยศัพท์อ่ืนที่บ่งถึงคุณสมบัติทางธรรมชาติไม่ได้ เพราะค่าทางจริยธรรมเป็นตัวของ
มันเอง มิได้เกี่ยวข้องกับสิ่งอ่ืนที่อยู่นอกวงของจริยธรรม  

  (3) อาเวคนิยมทางจริยศาสตร์ (Ethical Emotivism) คือ ทรรศนะที่ถือว่าค่าทางจริยธรรม
คือดี นิยามไม่ได้ เพราะไม่มีความจริงในโลกภายนอกรองรับ เป็นเพียงคำที่เราใช้ เมื่อเราแสดงออกตาม
ความรู้สึกหรืออารมณ์ เป็นความพอใจ ไม่พอใจที่เรามีต่อสิ่งนั้น หรืออาจจะชักจูงให้คนอื่นพอใจหรือไม่พอใจ
ต่อสิ่งนั้นเหมือนเรา  

  2.3.2) จริยศาสตร์บรรทัดฐาน (Normative Ethics) ศึกษาเกี่ยวกับการสร้างมาตรฐานหรือ



 

596 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

บรรทัดฐานสำหรับความประพฤติ และสัมพันธ์กับทฤษฎีทั่ว ๆ ไปเกี่ยวกับคนเราควรจะมีชีวิตอยู่อย่างไร 
ปัญหาที่เป็นศูนย์กลางของจริยศาสตร์บรรทัดฐาน สมัยปัจจุบันปัญหาหนึ่ง คือ การกระทำของมนุษย์ถูกตัดสิน
ว่าถูกหรือผิดเพียงอย่างเดียวเท่านั้น คือ ตามผลลัพธ์ที่เกิดมาภายหลังหรือตามกฎเกณฑ์หรือหลักการอันเป็น
รูปแบบตามประเพณีแล้ว ทฤษฎีที่ตัดสินการกระทำโดยคำนึงถึงผลลัพธ์ เรียกว่า อันตวิทยา (Teleology) คือ 
ทฤษฎีที่คำนึงถึงจุดหมายปลายทางของสิ่งทั้งปวง กล่าวคือผลลัพธ์นั ่นเอง อีกทฤษฎีหนึ่งที่ตรงกันข้ามกัน 
เรียกว่า กรณียธรรม (Deontology) คือ ทฤษฎีที่คำนึงถึงหลักการอันเป็นรูปแบบหรือเจตนาที่จะทำตามหน้าที่ 
มองว่า จริยศาสตร์บรรทัดฐาน เป็นจริยศาสตร์ขั้นพื้นฐานที่มีการศึกษาอยู่ทั่วไป ศึกษาเรื่องความดี ความชั่ว 
ความถูก ความผิด โดยเน้นไปที่ความดีสูงสุด (Summum Bonum) ของชีวิตมนุษย์ และเกณฑ์ในการตัดสิน
ความประพฤติของมนุษย์ว่าอย่างไหน ถูก ไม่ถูก ดี ไม่ด ี 

  2.3.3) จริยศาสตร์ประยุกต์ (Applied Ethics) ในค.ศ. 1950 เป็นต้นมา การพัฒนาที่เด่น
ที่สุดในการศึกษาจริยศาสตร์ ซึ่งได้สร้างความสนใจเพิ่มมากขึ้นให้แก่นักปรัชญา คือจริยศาสตร์ประยุกต์ ซึ่งเป็น
การนำทฤษฎีทางบรรทัดฐาน (Normative Theories) มาใช้กับปัญหาทางศีลธรรมอันเป็นเรื ่องทางปฏิบัติ  
อาทิ ความเสมอภาคทางเผ่าพันธุ์และเพศ (Racial and Sexual Equality) สิทธิมนุษยชน (Human Rights) 
ความยุติธรรม (Justice) ซึ่งทั้ง 3 เรื ่องนี้มีความสำคัญมากในจริยศาสตร์ประยุกต์  คุณค่าของชีวิตมนุษย์ 
(Value of Human Life) มีหลายเรื ่อง เช ่น การทำแท้ง (Abortion) การุณยฆาต (Euthanasia, Mercy 
Killing) เป็นต้น  

สรุปได้ว่า สาขาของจริยศาสตร์ ในสารานุกรมฉบับบริแทนนิกา (Britannica, 2010) แบ่งออกเป็น 3 
สาขา คือ 1) อภิจริยศาสตร์ ศึกษาปัญหาที่เกี่ยวข้องกับธรรมชาติของแนวความคิดและการตัดสินทางศีลธรรม 
หรือค่าทางจริยธรรม มี 3 ทฤษฎี คือ (1) ธรรมชาตินิยมทางจริยศาสตร์ (2) อธรรมชาตินิยมทางจริยศาสตร์ (3) 
อาเวคนิยมทางจริยศาสตร์ 2) จริยศาสตร์บรรทัดฐาน ศึกษาเก่ียวกับการสร้างมาตรฐานหรือบรรทัดฐานสำหรับ
ความประพฤต ิและสัมพันธ์กับทฤษฎีทั่ว ๆ ไปเกี่ยวกับคนเราควรจะมีชีวิตอยู่อย่างไร โดยเน้นไปที่ความดีสูงสุด
ของชีวิตมนุษย์ และเกณฑ์ในการตัดสินความประพฤติของมนุษย์ว่าอย่างไหน ถูก ไม่ถูก ดี ไม่ดี 3) จริยศาสตร์
ประยุกต ์ซึ่งเป็นการนำทฤษฎีทางบรรทัดฐานมาใช้กับปัญหา ทางศีลธรรมอันเป็นเรื่องทางปฏิบัติ 

3. จริยศาสตร์ของพาลและบัณฑิตในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 บัณฑิต หมายถึง คนผู ้ม ีป ัญญา ผู ้ฉลาดในสัทธรรมทั ้งปวง และหลักจริยศาสตร์ในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท ซึ่งบัณฑิตควรมีลักษณะสำคัญ 3 ประการ คือ (1) การไม่ทำความชั่ว (2) กระทำแต่
ความดี (3) ทำจิตใจให้บริสุทธิ์ (ที.ม. (ไทย) 10/90/50) จากการกระทำทั้งหลายทั้งปวง ซึ่งเป็นขั้นแรกใน การ
ทำให้เจริญ ซึ่งม ี3 ประการ คือ  
   (1) สัมปัตตวิรัติ เว้นสิ่งประจวบเฉพาะหน้า เว้นเมื่อประสบซึ่งหน้า หรือเว้นได้ทั้งที่ประจวบ
โอกาส คือ ไม่ได้ตั้งเจตนาไว้ก่อน ไม่ได้สมาทานสิกขาบทไว้เลยแต่เมื่อประสบเหตุที่จะทำชั่ว นึกคิดพิจารณาขึ้น
ได้ในขณะนั้นว่า ตนมีชาติตระกูล วัยหรือคุณวุฒิอย่างนี้ ไม่สมควรกระทำกรรมเช่นนั้น แล้วงดเว้นเสียได้ไม่ทำ



 

597 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ผิดศีล  
   (2) สมาทานวิรัติ เว้นด้วยการสมาทาน คือ ตนได้ตั้งเจตนาไว้ก่อน โดยได้รับศีล คือ สมาทาน
สิกขาบทไว้แล้ว ก็งดเว้นตามที่ได้สมาทานนั้น  
   (3) สมุจเฉทวิรัติ หรือ เสตุฆาตวิรัติ เว้นด้วยตัดขาด หรือด้วยชักสะพานตัดตอนเสียทีเดียว , 
เว้นได้เด็ดขาด คือ การงดเว้นความชั่วของพระอริยะทั้งหลาย อันประกอบด้วยอริยมรรคซึ่งขจัดกิเลสที่เป็น
มูลเหตุแห่งความชั่วนั้น ๆ เสร็จสิ้นแล้ว ไม่เกิดมีแม้แต่ความคิดที่จะประกอบกรรมชั่วนั้นเลย วิรัติ 2 อย่างแรก 
ยังไม่อาจวางใจได้แน่นอน วิรัติข้อที ่3 จึงจะแน่นอนสิ้นเชิง (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546) 
 ดังน ั ้น แนวคิดทางพุทธจร ิยศาสตร์  เป ็นหลักหร ือแนวทางแห่งการประพฤติปฏิบ ัต ิทาง
พระพุทธศาสนา ที่ทำให้ผู้ที่ประพฤติปฏิบัติตามเกิดความสุขทั้งทางกายและใจ โดยหลักทั่วไปของ พุทธจริย
ศาสตร์ คือการงดเว้นจากสิ่งที่ชั่ว และมุ่งกระทำแต่สิ่งที่ดีงาม ทางกาย วาจา ในเบื้องต้น และใจ ในระดับสูง 
เพื่อให้เกิดจิตใจที่บริสุทธิ์ ขจัดกิเลสที่เข้ามาในจิตใจได้อย่างเด็ดขาด เพื่อมุ่งสู่มรรคผล และนิพพาน ซึ่งจริย
ศาสตร์ของพาลและบัณฑิตในพระพุทธศาสนาเถรวาท มีสาระสำคัญ ดังต่อไปนี้ คือ 
 3.1 จริยศาสตร์ของบัณฑิตในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 ระดับจริยศาสตร์ของบัณฑิตในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่าระดับของ
พุทธจริยศาสตร์ที่เป็นข้อประพฤติปฏิบัติที ่บุคคลควรเข้าใจและปฏิบัติ  มีอยู่ 3 ระดับ คือ พุทธจริยศาสตร์ 
ระดับต้น คือ การรักษาศีล 5 พุทธจริยศาสตร์ระดับกลาง คือหลักอกุศลกรรม 10 และกุศลกรรม 10 และ
ระดับพุทธจริยศาสตร์ระดับสูง คือ หลักมรรคมีองค ์8 มีรายละเอียด ดังนี้ 
 1) จริยศาสตร์ของบัณฑิตระดับต้น ได้แก่ ศีล 5 หรือ เบญจศีล ความประพฤติชอบทางกายและวาจา 
และการรักษากายวาจาให้เรียบร้อย การรักษาตามระเบียบวินัย ข้อปฏิบัติในการเว้นจากความชั่ว การควบคุม
ตนให้ตั้งอยู่ในความไม่เบียดเบียน (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546) 
  ความหมายของคําว่า “ศีล” ในพระพุทธศาสนานั้นมีปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎก รวมไปถึงคำอธิบาย
ความที่ปรากฏในคัมภีร์พระอรรถกถา ฎีกา ซึ่งนักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาก็ได้กล่าวถึงความหมายของศีล
ไว้หลายแห่งด้วยกัน ในบทความนี้ผู้เขียนจะยกมาอธิบายพอสังเขป ดังนี้ 
 “ศีล” ตามความหมายในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย จุฬนิเทส ดังที่พระสารีบุตรได้กล่าวถึงศีลว่า 
“ศีล” หมายถึง การปฏิบัติของภิกษุท่ีมีความสำรวมในโอวาทปาฏิโมกข์ ถึงพร้อมด้วยอาจาระ และโคจรเห็นภัย
ในโทษทั้งหลายแม้มีประมาณเล็กน้อยสมาทานอยู่ในสิกขาบททั้งหลาย ความสำรวม ความระวัง ความไม่ก้าว
ล่วงในสิกขาบททั้งหลาย ซึ่งหมายถึงการสำรวมกาย วาจาใจ (ขุ.ปา. (ไทย) 30/92/20) และในพระสุตตันตปิฎก 
ขุททกนิกาย มหานิเทส พระสารีบุตรก็ได้ให้ความหมายเอาไว้ว่า “อธิศีลสิกขา” เป็นไฉน ภิกษุในธรรมวินัยนี้
เป็นผู้มีศีล สำรวมด้วยความสำรวมในปาฏิโมกข์ถึงพร้อมด้วย อาจาระและโคจร เห็นภัยในโทษทั้งหลาย แม้มี
ประมาณน้อย สมาทาน ศึกษาอยู่ในสิกขาบททั้งหลาย ศีลขันธ์ทั้งหลาย ศีลขันธ์ใหญ่ ศีลเป็นที่ตั้ง เป็นเบื้องต้น 
เป็นเครื่องประพฤติ ความสำรวมเป็นความระวัง เป็นปากเป็นประธานแห่งความถึงพร้อมแห่งกุศลธรรม
ทั้งหลายนี้เรียกว่า อธิศีลสิกขา (ขุ.ม. (ไทย) 29/46/36) 



 

598 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

 ในมหานามสูตรอังคุตตรนิกาย อัฎฐกนิบาต พระพุทธเจ้าได้ตรัสเรื่องศีลโดยเฉพาะศีล 5 โดยทรงมุ่ง
ถึงการรักษากายและวาจาให้เรียบร้อยว่า “มหานามะ เมื่อใดแล อุบาสกเป็นผู้เว้นขาด จากการฆ่าสัตว์เป็นผู้
เว้นขาดจากการลักทรัพย์ เป็นผู้เว้นขาดจากการประพฤติผิดในกามเป็นผู้เว้นขาด จากการพูดเท็จ เป็นผู้เว้น
ขาดจากการเสพของมึนเมาคือ สุราและเมรัยอันเป็นเหตุแห่งความประมาท เมื่อนั้นอุบาสกชื่อว่าผู้มีศีล ด้วย
เหตุเพียงเท่านี้แล” (อง.ฺ อฎฐก.(ไทย) 23/25/269) 
 ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคพระพุทธโฆสาจารย์ ได้อธิบายความหมายของ ศีล ไว้ว่า คําว่า “ศีล” นี้แปลว่า 
ปกต ิคือทำกายและวาจาให้เป็นปกติให้เรียบร้อย ไม่ทำความเดือดร้อนให้แก่ผู้ใด แปลว่า เย็น คือทำให้เป็นคน
เยือกเย็น ทำให้เย็นกาย เย็นใจ ไม่ต้องเดือดร้อนเพราะขาดศีล แปลว่า เกษม คือปลอดภัย ทำให้เบากายเบาใจ 
อีกอย่างหนึ่ง คําว่าศีลนี้มีความหมายเป็น สีลนะ กล่าวคือเป็นมูลราก ส่วนคําว่า “สีลนะ” นี้ก็คือกิริยาที่รวม
เอาไว้อย่างดีหมายถึงความที่กรรมในทวารมีกายกรรม เป็นต้น ไม่กระจัดกระจายโดยความมีระเบียบอันดีอย่าง
หนึ่ง คือความเข้าไปรับไว้ หมายถึง ความเป็นที่รองรับ โดยความเป็นที่ตั้งอาศัยแห่งกุศลธรรมทั้งหลาย หรืออีก
นัยหนึ่งว่า ศีล คือ เจตสิก (ได้แก่กุศลธรรม คือความไม่โลภ ความไม่พยาบาท ความเห็นชอบ) ของบุคคลผู้งด
เว้นจากบาปธรรมมีปาณาติบาต เป็นต้น ศีล คือการสำรวม หมายถึง ความสำรวมในปาติโมกข์ ความสำรวม
อย่างมีสติ สำรวมรวมด้วยความรู้ สำรวมด้วยความอดทน และสำรวมด้วยความเพียรพยายาม ศีล คือ ความไม่
ล่วงละเมิด หมายถึง การไม่ล่วงละเมิดด้วยกายหรือด้วยวาจาของผู้ที่สมาทานศีลแล้ว  (พระพุทธโฆสเถระ, 
2546) 
 ในคัมภีร์วิมุตติมรรค พระอุปติสสเถระ กล่าวความหมายของศีลไว้ว่า ศีล หมายถึง สันติ มีอธิบายว่า
ถ้าบุคคลมีศีลเขาจะมีความประพฤติเรียบร้อยไม่สร้างความหวาดกลัวให้เกิดขึ้น (พระอุปติสสเถระ, 2538) 
 ปทานุกรมบาลี-ไทย-อังกฤษ, สันสฤต ให้ความหมายของศีลไว้ว่า “ศีล คือความปกติของธรรมชาติ
ธรรมชาติอันสัตบุรุษพึงทรงไว้สภาวะความสำรวม” (พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาจันทบุรี นฤนาท, 2513) 
 พุทธทาสภิกขุ ได้อธิบายความหมายของศีลไว้ว่า ศีลหมายถึงความเป็นปกติหรือปกติภาวะตาม
ธรรมดา หมายความว่า ทำทุกอย่างอยู่ตามหน้าที่ที่ควรจะทำ แต่อยู่ในภาวะปกติคือ ไม่เดือดร้อนไม่กระวน
กระวายไม่ระส่ำระสาย ไม่มีความสกปรกความเศร้าหมองใดๆ เกิดข้ึน โดยเนื้อความ ศีล หมายถึง ระเบียบที่ได้
บัญญัติขึ้นไว้สำหรับประพฤติปฏิบัติกัน เพื่อให้เกิดภาวะปกติขึ้นมาที่กาย ที่วาจา ศีล คือการปฏิบัติเกี ่ยวกับ
ระเบียบการเป็นอยู่ทางภายนอก ศีลพัฒนาที่กาย ที่วาจา ให้เป็นกาย วาจา ที่น่าดูเมื่อเรามีศีลเป็นพ้ืนฐานแล้ว 
เราจึงจะมีจิตที่เป็นสมาธิได้ง่าย ถ้ามีศีลดีสมาธิก็มีง่าย (พุทธทาสภิกขุ, 2539) 
 ศีล 5 ลักษณะของศีล 5 หมายถึง ความสำรวมทางกายวาจา หรือแปลว่า ลักษณะความเป็นปรกติ 
คือ การไม่ประพฤติผิดทางกาย และวาจา เป็นความมีระเบียบวินัย กฎเกณฑ ์ข้อบังคับสำหรับควบคุมประพฤติ
ทางกายของคนในสังคมให้เรียบร้อยดีงามเป็นแบบแผนอันหนึ่งอันเดียวกัน จะได้อยู่ร่วมกันด้วยความสุขสบาย 
ไม่กระทบกระทั่งซึ่งกันและกัน ให้ห่างจากความชั่วร้ายทั้งหลาย การอยู่ร่วมกันเป็นหมู่เหล่า ถ้าขาดระเบียบ
วินัย ต่างคนต่างทำตามอำเภอใจ ความขัดแย้ง และลักลั่นก็จะเกิดขึ้น ยิ่งมากคนก็ยิ่งมากเรื่อง ไม่มีความสงบ
สุข การงานที่ทำก็จะเสียผล (ฐานวุฑโฒภิกขุ, 2542) 



 

599 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

 ศีล 5 เป็นสิกขาบทที่คฤหัสถ์รักษาอยู่เป็นประจำ เรียกว่า นิจจศีล มีสิกขาบทไว้สำหรับ เป็นข้อฝึก
ความประพฤติกายวาจาให้เรียบร้อย 5 ประการ ได้แก่ 1) เว้นจากปลงชีวิตของสัตว์ที่มีชีวิต (ปาณาติปาตา 
เวรมณี) 2) เว้นจากการถือเอาสิ่งของที่เขามิได้ให้ (อทินนาทานา เวรมณี) 3) เว้นจากการประพฤติผิดในกาม 
(กาเมสุมิจฉารา เวรมณี) 4) เว้นจากการพูดเท็จ (มุสาวาทา เวรมณี) 5) เว้นจากการดื่มของมึนเมาคือสุราและ
เมรัยอันเป็นที่ตั้งแห่งความประมาท (สุราเมรยมัชชปมาทัฏฐานา เวรมณ)ี (ที.ปา. (ไทย) 11/315/302-303) 
ดังนั้น ศีล 5 จึงเป็นหลักสำหรับประพฤติขั้นพื้นฐานของคนในสังคมที่สมควรแก่ชนทุกเพศ ทุกวัย โดยเฉพาะ
บัณฑิต ผู้ซึ ่งผู ้มีปัญญา ผู้ฉลาดในสัทธรรมทั้งปวง เพราะเป็นเครื่องส่งเสริมคุณความดี มีจรรยามารยาที่
เรียบร้อย เป็นความพฤติตามหลักสากล ไม่เกี ่ยวกับสมัยนิยมของยุคหรือท้องถิ่นหรือข้อห้ามต่าง ๆ ของ
ขนบธรรมเนียมประเพณี จึงถือได้ว่าหลักความประพฤติที่เรียกว่า ศีล 5 นี้เป็นมาตรฐานศีลวัดความเจริญและ
เสื่อมโทรมของสังคมได้เป็นอย่างด ี  
 สรุปได้ว่า จริยศาสตร์ของบัณฑิตระดับต้น ได้แก่ ศีล 5 หรือเบญจศีล ความประพฤติชอบ ทางกาย
และวาจา และการรักษากายวาจาให้เรียบร้อย การรักษาตามระเบียบวินัย ข้อปฏิบัติใน การเว้นจากความชั่ว 
การควบคุมตนให้ตั้งอยู่ในความไม่เบียดเบียน “ศีล” การปฏิบัติของภิกษุที่มี ความสำรวมในโอวาทปาฏิโมกข์ 
ถึงพร้อมด้วยอาจาระ และโคจรเห็นภัยในโทษทั้งหลายแม้มีประมาณเล็กน้อยสมาทานอยู่ในสิกขาบททั้งหลาย 
ความสำรวม ความระวัง ความไม่ก้าวล่วงในสิกขาบททั้งหลาย การสำรวมกาย วาจา ใจ ความสำรวมทางกาย
วาจา หรือแปลว่า ลักษณะความเป็นปกติ คือการไม่ประพฤติผิดทางกายและวาจา เป็นความมีระเบียบวินัย 
กฎเกณฑ ์ข้อบังคับสำหรับควบคุมประพฤติทางกายของคน ในสังคมให้เรียบร้อยดีงามเป็นแบบแผนอันหนึ่งอัน
เดียวกัน จะได้อยู่ร่วมกันด้วยความสงบสุข  
 2) จริยศาสตร์ของบัณฑิตระดับกลาง ที่มุ่งขัดเกลาตนเองให้มีจิตใจสูงขึ้น เป็นการเว้นอกุศลกรรมบถ 
10 และทำกุศลกรรมบถให้สมบูรณ์ บางครั้งเรียกว่า อาคาริยวินัย ซึ่งแปลว่า วินัยของผู้ครองเรือนหรือคฤหัสถ์ 
แยกเป็นทางกาย วาจา และใจ ไว้ 3 หมวด รวม 10 ประการ (ที.ม. (ไทย) 11/305/259) หลักกุศลกรรมบถ 10 
ประการถือได้ว่า เป็นหลักธรรมสำคัญในการพัฒนามนุษย์ของพระพุทธศาสนาอีกหลักธรรมหนึ่งที่สามารถ
พัฒนามนุษย์ได้ครบทั้งกาย วาจา และใจ เพราะว่าการพัฒนามนุษย์ในทางพระพุทธศาสนานั้น มุ่งเน้นไปใน
การพัฒนาที่มองคนในฐานะที่เป็นมนุษย์ ความหมายคือ มนุษย์นั้นมีความเป็นมนุษย์ของเอาเอง ชีวิตมนุษย์นั้น
มีจุดหมายของชีวิต คือ ความสุข ความอิสรภาพ ความดีงามของชีวิต ซึ่งเป็นเรื่องเฉพาะตัวบุคคล (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2550) อีกทั้งเป็นการพัฒนาที่มุ่งเน้นในส่วนของจิตใจหรือพฤติกรรมเป็นหลักใหญ่  
สำหรับหลักธรรมที่ใช้ในการพัฒนาก็มีหลายอย่างด้วยกัน ซ่ึงผู้เขียนได้เลือกศึกษาเฉพาะหลักกุศลกรรมบถ 10 
ประการ ซึ่งเป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าได้ใช้ในการพัฒนามนุษย์ด้านพื้นฐานในสมัยพุทธกาล “กุศลกรรมบถ 
10” หมายถึง ทางแห่งกุศลกรรม ทางทำความดี กรรมดีอันเป็นทางนำไปสู่ความเจริญหรือสุคติ มี 10 อย่าง 
คือ 
   ก. กายกรรม 3 หมายถึง เว้นการกระทำชั่วทางกาย ได้แก่ 1) ปาณาติบาต หมายถึง เว้นการ
ฆ่าสัตว์ตัดชีวิต เว้นการทำร้ายหรือเว้นการเบียดเบียนบุคคลอื่น 2) อทินนาทาน หมายถึง เว้นการขโมย เว้น



 

600 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

การลักทรัพย์ เว้นการถือเอาของที่เขามิได้ให้ไม่ได้อนุญาต 3) กาเมสุมิจฉาจาร หมายถึง เว้นการประพฤติผิดใน
กาม เว้นการล่วงละเมิดทางเพศต่อบุคคลอื่น  
   ข. วจีกรรม 4 หมายถึง เว้นการกระทำชั่วทางวาจา ได้แก่ 4) มุสาวาท หมายถึง เว้นการพูด
เท็จ เว้นการพูดโกหก 5) ปิสุณาวาจา หมายถึง เว้นการพูดส่อเสียด เว้นการเหยียดหยามดูแคลนคนอ่ืน 6) ผรุส
วาจา หมายถึง เว้นการพูดคำหยาบ 7) สัมผัปปลาปะ หมายถึง เว้นการพูด เพ้อเจ้อ เว้นการพูดโอ้อวด เว้นการ
พูดไม่มีสาระ  
   ค. มโนกรรม 3 หมายถึง เว้นการกระทำชั่วทางใจ ได้แก่ 8) อภิชฌา หมายถึง เว้นการคิด
อยากได้ของผู้อื่น 9) พยาบาท หมายถึง เว้นการคิดร้ายผู้อื่น การแค้นใจต่อผู้อื่น 10) มิจฉาทิฏฐิ หมายถึง เว้น
ความเห็นผิดจากทำนองคลองธรรม เว้นความเห็นผิดเป็นชอบ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546) 
 กุศลกรรมบถ 10 ในบาลีเรียกชื่อหลายอย่าง เช่นว่า ธรรมจริยา (ม.มู. (ไทย) 12/439/472) อริย
ธรรม อารยธรรม ธรรมของผู้เจริญบ้าง อริยมรรค มรรคาอันประเสริฐบ้าง สัทธรรม ธรรมดี ธรรมแท้บ้าง 
หรือสัปปุริสธรรม (องฺ.ทสก. (ไทย) 24/145-148/291-293) ธรรมของสัตบุรุษบ้าง หลักพุทธจริยธรรมเหล่านี้ 
เป็นพุทธจริยศาสตร์ชั้นกลางที่เป็นการประพฤติปฏิบัติที่สูงขึ้นละเอียดประณีตยิ่งขึ้นไป เพ่ือการที่จะช่วยให้ ผู้ที่
ประพฤติปฏิบัติเข้าถึงหลักพุทธจริยธรรมขั้นสูงสุดในระดับต่อไป (ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์, 2543) 
 สรุปได้ว่า จริยศาสตร์ของบัณฑิตระดับกลาง ที่มุ ่งขัดเกลาตนเองให้มีจิตใจสูงขึ ้น เป็นการเว้น
อกุศลกรรมบถ 10 และทำกุศลกรรมบถให้สมบูรณ์ บางครั้งเรียกว่า อาคาริยวินัย ซึ่งแปลว่า วินัยของผู้ครอง
เรือนหรือคฤหัสถ ์แยกเป็นทางกาย วาจา และใจ ไว้ 3 หมวด รวม 10 ประการ หลักกุศลกรรมบถ 10 ประการ
ถือได้ว่า เป็นหลักธรรมสำคัญในการพัฒนามนุษย์ของพระพุทธศาสนาอีกหลักธรรมหนึ่งที่สามารถพัฒนามนุษย์
ได้ครบทั้งกาย วาจา และใจ เพราะว่าการพัฒนามนุษย์ในทางพระพุทธศาสนานั้น มุ่งเน้นไป ในการพัฒนาที่
มองคนในฐานะท่ีเป็นมนุษย์  
 3) จริยศาสตร์ของบัณฑิตระดับสูง ซึ ่งเป็นจริยศาสตร์ที ่มุ ่งพัฒนาบัณฑิตสู ่ความเป็นอริยชน 
ประกอบด้วยหลักธรรมคำสอนอริยมรรคมีองค์ 8 หรือที่เรียกอีกชื่อว่า มัชฌิมาปฏิปทา ซึ่งแปลว่า ทางสาย
กลาง หรือหลักปฏิบัติอันเป็นทางสายกลาง ซึ ่งเป็นหนทางดับทุกข์ มรรค แปลว่า ทาง หนทาง ว่าโดย
องค์ประกอบ คือ ข้อปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์ เรียกเต็มว่า อริยอัฏฐังคิกมรรค แปลว่า ทางมีองค ์8 อริยมรรค
มีองค์ 8 ดังนี้ (ที.สี. (ไทย) 9/375/157) 1) สัมมาทิฎฐิ หมายถึง ความเห็นชอบ ได้แก่ ความรู้ในทุกข์ (ความ
ทุกข)์ ความรู้ในทุกข ์สมุทัย (เหตุเกิดแห่งทุกข์) ความรู้ในทุกขนิโรธ (ความดับแห่งทุกข)์ ความรู้ในทุกขนิโรธคา
มินีปฏิปทา (ข้อปฏิบัติให้ถึงความดับแห่งทุกข์) 2) สัมมาสังกัปปะ หมายถึง ความดำริชอบ ได้แก่ ความดำริใน
การออกจากกามความดำริในการไม่พยาบาท ความดำริในการไม่เบียดเบียน 3) สัมมาวาจา หมายถึง วาจา
ชอบ ได้แก่ เจตนาเป็นเหตุงดเว้นจากการพูดเท็จเจตนา เป็นเหตุงดเว้นจากการพูดส่อเสียด เจตนาเป็นเหตุงด
เว้นจากการพูดคำหยาบ เจตนาเป็นเหตุงดเว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ ในกุศลกรรมบถตามที่กล่าวมาในพุทธจริย
ศาสตร์ชั้นกลาง 4) สัมมากัมมันตะ หมายถึง การงานชอบ ได้แก่ เจตนาเป็นเหตุงดเว้นจากการฆ่าสัตว์ เจตนา
เป็นเหตุงดเว้นจากการถือเอาสิ่งของที่เจ้าของเขาไม่ได้ให้ เจตนาเป็นเหตุงดเว้นจากการประพฤติผิดในกาม 5) 



 

601 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

สัมมาอาชีวะ หมายถึง การเลี้ยงชีพชอบ ได้แก่ อริยสาวกในธรรมวินัยนี้ละมิจฉาอาชีวะแล้ว สำเร็จการเลี้ยงชีพ
ด้วยสัมมาอาชีวะ 6) สัมมาวายามะ หมายถึง ความเพียรชอบ ได้แก่ (1) สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความ
เพียร ประคองจิต มุ่งมั่นเพื่อป้องกันบาปอกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดมิให้เกิดขึ้น (2) สร้างฉันทะ พยายามปรารภ
ความเพียร ประคองจิต มุ่งม่ันเพื่อละบาปอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว (3) สร้างฉันทะ พยายามปรารภความเพียร 
ประคองจิต มุ่งมั่นเพื่อทากุศลธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้นให้เกิดขึ้น (4) สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร 
ประคองจิต มุ่งม่ันเพือ่ความดำรงอยู่ไม่เลือนหาย ภิญโญภาพ ไพบูลย์เจริญเต็มท่ีแห่งกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว 7) 
สัมมาสติ หมายถึง การระลึกชอบ ได้แก่ (1) พิจารณาเห็นกายในกายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ 
กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ (2) พิจารณาเห็นเวทนา ในเวทนาทั้งหลายอยู่ม ีความเพียร มีสัมปชัญญะ มี
สติกำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ (3) พิจารณาเห็นจิตในจิตอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัด
อภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ (4) พิจารณาเห็นธรรมในธรรมทั้งหลายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ 
กำจัดอภิชฌาและโทมนัสใน โลกได้ 8) สัมมาสมาธิ หมายถึง ความตั้งใจมั่นชอบ ได้แก่ (1) สงัดจากกามและ
อกุศลธรรมทั้งหลาย บรรลุปฐมฌานที่มีวิตก มีวิจาร มีปิติ และสุขอันเกิดจากวิเวกอยู่ (2) เพราะวิตกวิจารสงบ
ระงับไป บรรลุทุติยฌานที่มีความผ่องใสภายใน มีภาวะที่จิตเป็นหนึ่งผุดขึ้น ไม่มีวิตก ไม่มีวิจารณ์ มีแต่ปิติและ
สุขอันเกิดจากสมาธิอยู่ (3) เพราะปีติจากคลายไป มีจิตเป็นอุเบกขา มีสติ มีสัมปชัญญะอยู่ และเสวยสุขด้วย
กาย (นามกาย) บรรลุตติยฌานที่พระอริยะทั้งหลายกล่าวสรรเสริญว่า “ผู้มีอุเบกขา มีสติอยู่เป็นสุข” (4) 
เพราะละสุขและทุกข์ได้ เพราะโสมนัสและโทมนัสดับไปก่อนแล้ว บรรลุจตุตถฌานที่ไม่มีทุกข์ไม่มีสุข มีสติ
บริสุทธิ์เพราะอุเบกขาอยู่ (ที.ม. (ไทย) 10/261-262/194) 
 องค์ประกอบ 8 ประการของอริยมรรคเหล่านี้ สงเคราะห์ลงในไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิและปัญญา 
ในข้อที ่1-2 เป็นปัญญา ในข้อที่ 3-4-5 เป็นศีล และในข้อที่ 7-8 เป็นสมาธิ ที่เป็นหลักพุทธจริยศาสตร์ขั้นสูงสุด
เพ่ือเข้าถึงอริยสัจ 4 คือ ทุกข ์สมุทัย นิโรธ และมรรค (ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์, 2543) 
 สรุปได้ว่า จริยศาสตร์ของบัณฑิตระดับสูง ซึ่งเป็นจริยศาสตร์ที่มุ่งพัฒนาบัณฑิตสู่ความเป็นอริยชน 
ประกอบด้วยหลักธรรมคำสอนอริยมรรคมีองค์ 8 หรือที่เรียกอีกชื่อว่า มัชฌิมาปฏิปทา ซึ่งแปลว่า ทางสาย
กลาง หรือหลักปฏิบัติอันเป็นทางสายกลาง ซึ่งเป็นหนทางดับทุกข์ ทางมีองค์แปดประการอันประเสริฐ ทางมี
องค์ 8 ของพระอริยะ ทางมีองค์ 8 ที่ทำให้ปุถุชนเป็นพระอริยะ ทางมีองค์ 8 ที่พระอริยะคือ พระพุทธเจ้าทรง
ค้นพบหรือมรรคาอันประเสริฐมีองค์ประกอบ 8 อย่าง ได้แก่ สัมมาทิฎฐิ, สัมมาสังกัปปะ, สัมมาวาจา, 
สัมมากัมมันตะ, สัมมาอาชีวะ, สัมมาวายามะ, สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ  

3.2 จริยศาสตร์ของพาลในพระพุทธศาสนาเถรวาท  
 พาลธรรม หมายถึง ธรรมที่ทำให้คนเป็นคนพาล ได้แก่ ความไม่ละอายต่อบาป ไม่เกรงกลัวต่อผล
ของบาปกรรมชั่ว (อภิ.สง. (ไทย) 34/1, 839/432) คนพาลเป็นผู้เก้อยาก หมายถึง ไม่มีความละอายต่ออาบัติ 
ไม่กลัวต่อการทำความชั่วทางกาย ทางวาจา และมีจิตคิดชั่ว จนทำให้ประชาชนผู้เลื่อมใสศรัทธาให้เสื่อมศรัทธา 
ซึ่งม ี2 สาเหตุที่สามารถแยกแยะคนพาลออกจากบัณฑิต คือ  
   1) สาเหตุด้านความเห็น (ทิฏฐิสามัญญตา) คนพาลยอมไม่ประกอบด้วยทิฏฐิสามัญญตา เป็น



 

602 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ผู้มีทิฏฐิโดยทิฏฐิอันประเสริฐ เป็นนิยยานิกธรรม เพ่ือความสิ้นทุกข์โดยเสมอกันกับเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย ทั้ง
ต่อหน้าและลับหลัง สาราณียธรรมแม้นี้ ทำให้เป็นที่รัก ทำให้เป็นที่เคารพเป็นไปเพื่อ ความสงเคราะห์กัน เพ่ือ
ความไม่วิวาทกัน เพ่ือความสามัคคีกัน เพ่ือความเป็นอันเดียวกัน (ม.อุ. (ไทย) 14/54/60) ยกตัวอย่างเช่น พระ
เทวทัต จัดว่าเป็นคนพาลทางความคิดอย่างแท้จริง จนกระทั่งแสดงความเป็นพาลนั้น ออกมาทางกายทุจริต 
ทางวจีทุจริต ถึงคิดการใหญ่แบ่งแยกสงฆ์ให้แตกออกจากกัน แต่ไม่สามารถจะให้สำเร็จตามใจของตนได้ ซ้ำ
หนักกลับถูกแผ่นดินสูบใหถึงชีวิตด้วยทิฏฐิชั่วนั้นเสีย เพราะคนพาลย่อมได้รับผลกรรมของตนอย่างหลีกเลี่ยง
ไม่ได ้ดังพระผู้มีพระภาคตรัสพระคาถานี้แก่ภิกษุท้ังหลาย ดังนี้ ผู้ทำบาปเป็นปกต ิย่อมเดือดร้อนในโลกนี้ ตาย
ไปแล้วก็ยังเดือดร้อนในโลกหน้า ชื่อว่าเดือดร้อน ในโลกทั้งสอง เขาย่อมเดือดร้อนใจว่า “เราได้ทำบาปไว้แล้ว” 
ครั้นไปสู่ทุคติ เขายิ่งเดือดร้อนมากขึ้น (ขุ.ธ. (ไทย) 25/17/29) 
   2) สาเหตุด้านความประพฤติ (สีลสามัญญตา) คนพาลนั้นไม่สนใจในเรื่องความประพฤติ
เสียหายแก่หมู่คณะ แต่จะคิดถึงเฉพาะประโยชน์ของตน กล่าวคือ แสวงหาลาภสักการะ ทำตนให้เป็น ผู้วิเศษ
อ้างว่าตนบรรลุธรรมชั้นสูงเป็นพระโสดาบัน เป็นต้น เพ่ือจะได้ลาภตามท่ีตนปรารถนา เช่น ในสัตตชฎิลสูตร ข้า
ราชบริพารของพระเจ้าปเสนทิโกศลปลอมเป็นนักบวชทำหน้าที่สายลับ มีใจความว่า “ข้าแต่พระองค์ผู ้เจริญ 
นักบวชเหล่านั้นเป็นคนของข้าพระองค์ เป็นบุรุษสอดแนม เป็นสายลับ เที่ยวสอดแนมไปยังชนบทแล้วพากัน
กลับมา ข้าพระองค์จะรู้เรื่องราวหลังจากท่ีคนเหล่านั้นสืบมา บัดนี ้คนเหล่านั้นคงจะชำระล้างละอองธุลีนั้นแล้ว 
อาบสะอาดดี ลูบไล้ผิวดีแล้ว โกนผมและหนวด นุ่งห่มผ้าขาว เอิบอิ่ม เพียบพร้อมด้วยกามคุณ 5 บำเรอข้า
พระองค์อยู่” ลำดับนั้น พระผู้มีพระภาคทรงทราบความนี้แล้ว จึงได้ตรัสคาถาเหล่านี้ คนผู้รู้ดี ไม่ควรไว้วางใจ
ใครเพราะผิวพรรณและรูปร่าง ไม่ควรไว้วางใจใครเพราะ การเห็นกันชั่วครู่เดียว เพราะว่านักบวชผู้ไม่สำรวม
ทั้งหลายย่อมเที่ยวไปในโลกนี้ ด้วยเครื่องบริขารของเหล่านักบวชผู้สำรวมดีแล้ว นักบวชเหล่านั้นผู้ไม่บริสุทธิ์ใน
ภายใน งามแต่ภายนอก แวดล้อมด้วยบริวารท่องเที่ยวอยู่ในโลก ดุจตุ้มหูดินและเหรียญโลหะครึ่งมาสกหุ้มด้วย
ทองคำปลอมไว้ (สํ.ส. (ไทย) 15/122/142-143) ซึ ่งพระพุทธองค์ทรงแสดงวาการทำอย่างนั ้นก็เหมือน
หลอกลวงชาวโลก เพื่อปากท้องของตน นักบวชไม่ควรประพฤติเช่นนั้น ไม่ควรทำความลำบากแก่คนอื่น แต่
ควรพึ่งตนเอง แม้การแสดงธรรมก็ไม่ควรเห็นแก่ทรัพย์เงินทอง  
 ในพระวินัยปิฎก พระภิกษุบางรูปไปขโมยสิ่งของคนอ่ืน เมื่อถูกเขาจับได้ก็จะประณามให้เสียหายต่าง 
ๆ ด้วยคำพูดถากถางว่า เป็นคนพาล คนหลง แม้เมื่อพระภิกษุทำอย่างนั้นก็ขาดจากความเป็นพระภิกษุ ดังนั้น 
คนพาลจึงเป็นคนไม่ฉลาด มีอาบัติมาก มารยาททราม ชอบคลุกคลีกับคฤหัสถ์ ด้วยเหตุผลที่ไม่เหมาะสม จึง
ควรถูกสงฆขับไล่จากหมู่คณะ (วิ.ม. (ไทย) 4/4/180-227) และในพระสุตตันตปิฎก คนพาลมักทำสิ่งใด พูดสิ่ง
ใด ไม่เหมาะสมแก่ฐานะ สถานที่ บุคคล แล้วยังประพฤติผิดในศีล 5 เป็นนิจ ฉะนั้น เมื่อเขาถูกผู้คนกล่าวถึงก็
หวาดหวั่นใจ เพราะตนทำชั่วเกรงชาวประชาจะนำเรื่องของชั่วของตนมาตีแผ่ให้คนอื่น  รับรู้ (ม.อุ. (ไทย) 
14/473/287) มังคลัตถทีปนี แสดงถึงลักษณะของคนพาลว่า หมายถึง คนผู ้ประกอบอกุศลกรรมบถ 10 
ประการ คือ ฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ ประพฤติผิดในกาม จัดเป็นกายทุจริต การพูดเท็จ พูดส่อเสียด พูดคำหยาบคาย 
พูดหาประโยชน์ไม่ได้ ไร้สาระแก่นสาร จัดเป็นวจีทุจริต และเป็นผู้ มี โลภจิตคิดอยากได้ของคนอื่น คิด



 

603 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ประทุษร้ายคนอื่นเห็นผิดจากคลองธรรม คือเห็นอย่างมิจฉาทิฏฐิ (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2540) ส่วนพระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2546) กล่าวว่า อกุศลกรรมบถ 10 (ทางแห่งอกุศลกรรม, ทางทำความชั่ว, 
กรรมชั่วอันเป็นทางนำไปสู่ความเสื่อม ความทุกข์ หรือทุคติ) ได้แก่ 1) กายกรรม 3 (การกระทำทางกาย) 1. 
ปาณาติบาต (การทำชีวิตให้ตกล่วง, ปลงชีวิต) 2. อทินนาทาน (การถือเอาของที่เขามิได้ให้ โดยอาการขโมย, 
ลักทรัพย์) 3. กาเมสุมิจฉาจาร (ความประพฤติผิดในกาม) 2) วจีกรรม 4 (การกระทำทางวาจา) 4. มุสาวาท 
(การพูดเท็จ) 5. ปิสุณาวาจา (วาจาส่อเสียด) 6. ผรุสวาจา (วาจาหยาบ) 7. สัมผัปปลาปะ (คำพูดเพ้อเจ้อ) 3) 
มโนกรรม 3 (การกระทำทางใจ) 8. อภิชฌา (เพ่งเล็งอยากได้ของเขา) 9. พยาบาท (คิดร้ายผู ้อื ่น) 10. 
มิจฉาทิฏฐิ (เห็นผิดจากคลองธรรม)  
 ดังนั้น การจะตัดสินว่า คนใดเป็นคนเลว เป็นพาลชน หรือคนใดเป็นคนดี หรือบัณฑิตชน ก็ให้
พิจารณาดูที่พฤติกรรมของบคคลผู้นั้นเป็นหลัก และพิจารณาถึงจารีตประเพณีทางสังคมของเขาด้วย กล่าวโดย
สรุป มี 4 ประการ (พระมหาประหยัด ปญฺญฺาวโร, (สุนนท), 2542) ได้แก่ 1) มนุษย์ควรทำตามจารีตประเพณี
ของสังคม สมาชิกใดประพฤติปฏิบัติตามจารีตก็ถือว่าทำดีทำถูกต้อง แต่ไม่ควรนำเกณฑ์ของสังคมหนึ่งไปตัดสิน
การกระทำของคนที่อยู่ในอีกสังคมหนึ่ง เพราะจารีตประเพณีของสังคมใดก็เหมาะสำหรับสังคมนั้น 2) มนุษย์
ควรทำตามมโนสำนึกหรือจิตสำนึกที่ดี มนุษย์ทุกคนต่างมีอินทรีย์พิเศษ หรือมโนธรรมทางกุศลธรรม อันเป็น
ความสำนึกในฐานะที่เป็นมนุษย์คนหนึ่ง ซึ่งเป็นเสียงภายในจิตใจที่ทำให้เราตัดสินใจ ได้ว่า “อะไรถูก อะไรผิด” 
มโนธรรมนี้จะฝังอยู่ในตัวมนุษย์ทุกคนตั้งแต่เกิดอยู่ในลักษณะแฝง เมื่อมโนธรรมได้รับการพัฒนาถึงขั้นสมบูรณ์
แล้ว ทุกคนจะเห็นความถูกต้องดีงาม 3) มนุษย์ควรทำประโยชน์แก่มหาชน สิ่งใดก็ตามที่บุคคลประพฤติปฏิบัติ
แล้ว สิ่งนั้นเป็นการกระทำท่ีดี เป็นประโยชน์แก่คนทั่วไป 4) มนุษย ์ควรทำตามหน้าที่ เป็นการกระทำท่ีเกิดจาก
สำนึกในหน้าที่ ซึ่งเป็นการกระทำที่เกิดจากเหตุผล การกระทำ ที่ตั้งอยู่บนเหตุผล เป็นการกระทำที่เกิดจากกฎ 
ศีลธรรมที่ปราศจากเงื่อนไข ๆ หรือมีสิ่งอ่ืนใดเคลือบแฝง 

4. วิเคราะห์จริยศาสตร์ของพาลและบัณฑิตในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 จากการศึกษาสามารถวิเคราะห์จริยศาสตร์ของพาลกับบัณฑิตในพระพุทธศาสนาเถรวาท พอสรุปได ้
ดังนี้ 

4.1 จริยศาสตร์ของบัณฑิต คือ บุคคลที่ประกอบกุศลกรรม 10 (ทางแห่งกุศลกรรมทางทำความดี 
กรรมดีอันเป็นทางนำไปสู่ความเจริญหรือสุคติมี 10 อย่าง คือ 1) กายกรรม 3 เว้นการกระทำชั่วทางกาย ได้แก่ 
(1) ปาณาติบาต เว้นการฆ่าสัตว์ตัดชีวิต เว้นการทำร้ายหรือเว้นการเบียดเบียนบุคคลอื่น (2) อทินนาทาน เว้น
การขโมย เว้นการลักทรัพย์ เว้นการถือเอาของที่เขามิได้ให้ไม่ได้อนุญาต (3) กาเมสุมิจฉาจาร เว้นการประพฤติ
ผิดในกาม เว้นการล่วงละเมิดทางเพศต่อบุคคลอื่น 2) วจีกรรม 4 เว้นการกระทำชั่วทางวาจา ได้แก่ (4) 
มุสาวาท เว้นการพูดเท็จ เว้นการพูดโกหก 5) ปิสุณาวาจา เว้นการพูดส่อเสียด เว้นการเหยียดหยามดูแคลนคน
อื่น 6) ผรุสวาจา เว้นการพูดคำหยาบ 7) สัมผัปปลาปะ เว้นการพูดเพ้อเจ้อ เว้นการพูดโอ้อวด เว้นการพูดไม่มี
สาระ 3) มโนกรรม 3 เว้นการกระทำชั่วทางใจ ได้แก่ (8) อภิชฌา เว้นการคิดอยากได้ของผู้อื่น (9) พยาบาท 



 

604 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

เว้นการคิดร้ายผู้อื่น การแค้นใจต่อผู้อ่ืน (10) มิจฉาทิฏฐิ เว้นความเห็นผิดจากทำนองคลองธรรม เว้นความเห็น
ผิดเป็นชอบ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546) บัณฑิต หมายถึง คนฉลาด คือ ท่านเป็นอยู่และดำเนิน
ในประโยชน์กิจด้วยปัญญา ไม่คิดให้ร้าย แก่ใคร ๆ บัณฑิตเป็นผู้มีอัธยาศัยโอบอ้อมอารีเหลียวแลถึงประโยชน
ของผู้อื่นไม่ดูดาย และย่อม แสวงหาประโยชน์ 2 ประการ ได้แก่ ประโยชน์ในโลกนี้และประโยชนในโลกหนา 
(พุทธทาสภิกข ุ(พระธรรมโกศาจารย์), 2544) และเป็นผู้มีปัญญาผู้ดำเนินชีวิตด้วยปัญญาหรือนักปราชญ์ คนดี
มีศีลธรรม ผู้สงบ ผู้ประกอบด้วยสัปปุริสธรรม คือธรรมของสัตบุรุษ (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2533) 
รวมทั้งเป็นผู้มีศีลธรรมรอบรู้ธรรมะ และปฏิบัติประพฤติอยู่ในธรรมที่ถูกต้อง (บุญม ีแท่นแก้ว, 2542)  

4.2 จริยศาสตร์ของพาล คือ บุคคลที่ประกอบอกุศลกรรมบถ 10 (ทางแห่งอกุศลกรรม ทางทำความ
ชั่ว กรรมชั่วอันเป็นทางนำไปสู่ความเสื่อม ความทุกข ์หรือทุคติ) ได้แก่ 1) กายกรรม 3 การกระทำชั่ว ทางกาย 
ได้แก่ (1) ปาณาติบาต (การทำชีวิตให้ตกล่วงปลงชีวิต) (2) อทินนาทาน (การถือเอาของที่เขามิได้ให้โดยอาการ
ขโมย ลักทรัพย์) (3) กาเมสุมิจฉาจาร (ความประพฤติผิดในกาม) 2) วจีกรรม 4 (การกระทำทางวาจา) ได้แก่ 
(4) มุสาวาท (การพูดเท็จ) (5) ปิสุณาวาจา (วาจาส่อเสียด) (6) ผรุสวาจา (วาจาหยาบ) (7) สัมผัปปลาปะ 
(คำพูดเพ้อเจ้อ) 3) มโนกรรม 3 (การกระทำทางใจ) ได้แก่ (8) อภิชฌา (เพ่งเล็งอยากได้ของเขา) (9) พยาบาท 
(คิดร้ายผู้อื่น) (10) มิจฉาทิฏฐิ (เห็นผิดจากคลองธรรม) (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546) คนพาล 
หมายถึง คนโง่ ไม่รู้จักประโยชน์ในโลกนี้โลกหน้า ปราศจากปัญญา เป็นอยู่ด้วยสักว่ามีลมหายใจ (พุทธทาส
ภิกขุ (พระธรรมโกศาจารย์), 2544) เป็นผู้ไม่ดำเนินชีวิตด้วยปัญญา (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2533) 
และเป็นผู้ประพฤติหมกมุ่นอยู่ในอบายมุข คือทางแห่งความเสื่อม ความฉิบหาย มีนิสัยไม่ซื่อตรง ไม่มีคุณธรรม 
ไม่น่าคบหา ผู้เข้าไปใกล้ชิดจะนำความเสียหายมาให้ (บุญมี แท่นแก้ว, 2542) 

จะเห็นได้ว่า จริยศาสตร์ของพาลและบัณฑิตในพระพุทธศาสนาเถรวาท มีความแตกต่างกันและ
ตรงกันข้ามอย่างชัดเจน ดังเช่น ฝ่ายธรรมและอธรรม ฝ่ายความดีและฝ่ายความชั่ว สรุปเป็นตารางได้ ดังนี้ 

 
จริยศาสตร์ของบัณฑิต จริยศาสตร์ของพาล 

      1. บุคคลที่ประกอบกุศลกรรม 10 (ทาง
แห่งกุศลกรรมทางทำความดี กรรมดีอันเป็นทาง
นำไปสู่ความเจริญหรือสุคติ) คือ 1) กายกรรม 3 
เว้นการกระทำชั่วทางกาย เช่น เว้นจากการฆ่า
สัตว์ 2) วจีกรรม 4 เว้นการกระทำชั่วทางวาจา 
เช่น เว้นจากการพูดเท็จ 3) มโนกรรม 3 เว้น
การกระทำชั่วทางใจ เช่นไม่คิดร้ายต่อผู้อื่น เป็น
ต้น 
      2. เป็นคนฉลาด ดำเนินในประโยชน์กิจ
ด้วยปัญญา ไม่คิดให้ร ้ายแก่ใคร ๆ เป็นผู ้มี

      1. บุคคลที่ประกอบอกุศลกรรมบถ 10 (ทางแห่ง
อกุศลกรรม ทางทำความชั ่ว กรรมชั ่ว อันเป็นทาง
นำไปสู่ความเสื ่อม ความทุกข์ หรือทุคติ) ได้แก่ 1) 
กายกรรม 3 การกระทำชั่วทางกาย เช่น ปาณาติบาต 
(การทำชีวิตให้ตกล่วง ปลงชีวิต) 2) วจีกรรม 4 (การ
กระทำทางวาจา) เช่น การพูดเท็จ 3) มโนกรรม 3 
(การกระทำทางใจ) เช่น พยาบาท (คิดร้ายผู้อื่น) เป็น
ต้น 
      2. คนพาล หมายถึง คนโง่ ไม่รู้จักประโยชน์ ใน
โลกนี้โลกหน้า และเป็นผู้ไม่ดำเนินชีวิตด้วยปัญญา 



 

605 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

อัธยาศัย โอบอ้อมอารี เหลียวแลถึงประโยชน์
ของผู้อื่น ไม่ดูดาย และย่อมแสวงหาประโยชน์ 2 
ประการ ได้แก่ ประโยชน์ในโลกนี้และประโยชน์
ในโลกหน้า และเป็นผู้มีปัญญาผู้ดำเนินชีวิตดว้ย
ปัญญาหรือนักปราชญ์ เป็นคนดีมีศีลธรรม ผู้
สงบ ผู้ประกอบด้วยสัปปุริสธรรม รวมทั้งเป็นผู้มี
ศีลธรรมรอบรู้ธรรมะ และปฏิบัติประพฤติอยู่ใน
ธรรมที่ถูกต้อง  

เป็นอยู่ด้วยสักว่ามีลมหายใจ เป็นผู้ประพฤติ หมกมุ่น
อยู่ในอบายมุข คือ ทางแห่งความเสื่อม ความฉิบหาย 
มีนิสัยไม่ซื่อตรง ไม่มีคุณธรรม ไม่น่า คบหา อีกทั้งผู้
เข้าไปใกล้ชิดจะนำความเสียหายมาให้  
 

 

 

5. องค์ความรู้ที่ได้รับ 
 ผลจากการศึกษาทำให้เกิดองค์ความรู้ใหม่ สามารถสรุปเป็นแผนภาพได้ ดังนี้ 

 
แผนภาพองค์ความรู้ใหม่ 

 

6. สรุป (Conclusion) 
 การศึกษาจริยศาสตร์ของคนพาลกับบัณฑิตในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า บัณฑิต หมายถึง คนผู้มี
ปัญญา ผู้ฉลาดในสัทธรรมทั้งปวง และหลักจริยศาสตร์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท ซึ่งบัณฑิตควรมีลักษณะ
สำคัญ 3 ประการ คือ การไม่ทำความชั่ว, กระทำแต่ความดี และทำจิตใจให้บริสุทธิ์ มีอยู่ 3 ระดับ คือ 1) จริย
ศาสตร์ของบัณฑิตระดับต้น ได้แก่ ศีล 5 หรือเบญจศีล ความประพฤติชอบทางกาย และวาจา การรักษาตาม
ระเบียบวินัย ข้อปฏิบัติในการเว้นจากความชั่ว การควบคุมตนให้ตั้งอยู่ในความไม่เบียดเบียน 2) จริยศาสตร์

หลักจริยศาสตร์

ศาสตร์ที่ว่าด้วยหลักแห่งการ
ประพฤติของมนุษย์ทุกคน
ปฏิบัติอย่างไร ที่ว่าถูกต้อง/ 

ไม่ถูกต้อง 

จริยศาสตร์ของพาล
พาลธรรม = ธรรมที่ทำ

ให้เป็นคนพาล 
(ทางแห่งอกุศลกรรม)

จริยศาสตร์ของบัณฑิต
จริยศาสตร์ระดับต้น
จริยศาสตร์ระดับกลาง 
จริยศาสตร์ระดับสูง



 

606 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

ของบัณฑิตระดับกลาง ที่มุ่งขัดเกลาตนเองให้มีจิตใจสูงขึ้น เป็นการเว้นอกุศลกรรมบถ 10 และทำกุศลกรรมบถ
ให้สมบูรณ ์บางครั้งเรียกว่า อาคาริยวินัย ซึ่งแปลว่าวินัยของผู้ครองเรือนหรือคฤหัสถ์ 3) จริยศาสตร์ของบัณฑิต
ระดับสูง ซึ่งเป็นจริยศาสตร์ที่มุ่งพัฒนาบัณฑิตสู่ความเป็นอริยชน ประกอบด้วยอริยมรรคมีองค์ 8 หรือที่เรียก
อีกชื่อว่า มัชฌิมาปฏิปทาหรือหลักปฏิบัติอันเป็นทางสายกลาง ส่วนคนพาล หมายถึง คนโง่ ไม่รู้จักประโยชน์ 
ในโลกนี้โลกหน้า และเป็นผู้ไม่ดำเนินชีวิตด้วยปัญญา และเป็นบุคคลที่ประกอบอกุศลกรรมบถ 10 (ทางแห่ง
อกุศลกรรม ทางทำความชั่ว กรรมชั่ว อันเป็นทางนำไปสู่ความเสื่อม ความทุกข์ หรือทุคติ) ซึ่งจริยศาสตร์ของ
พาลและบัณฑิตในพระพุทธศาสนาเถรวาท มีความแตกต่างกันและตรงกันข้ามอย่างชัดเจน คือ จริยศาสตร์ของ
บัณฑิต จะประกอบกุศลกรรมบถ (ทางแห่งกุศลกรรม ทางทำความดี) ส่วนจริยศาสตร์ของพาล คือ พาลธรรม 
เป็นธรรมที่ทำให้คนเป็นคนพาล ได้แก่ ความไมล่ะอายต่อบาป ไม่เกรงกลัวต่อผลของบาปกรรมชั่ว 

เอกสารอ้างอิง 
กีรติ บุญเจือ. (2542). จริยศาสตร์. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 
ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์. (2542). จริยศาสตร์. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 
ฐานวุฑโฒภิกขุ. (2542). มงคลชีวิตฉบับธรรมทายาท. ใน หนังสืออนุสรณ์งานฌาปนกิจคุณแม่อาเตียง แช่จิว 

(3 มิถุนายน 2533). กรุงเทพมหานคร: ชมรมพุทธศาสตร์สากลฯ. 
บุญมี แท่นแก้ว. (2539). จริยศาสตร์. กรุงเทพฯ: โอ เอส พริ้นติ้ง เฮ้าส์. 
บุญมี แท่นแก้ว. (2542). ความจริงของชีวิต. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
พุทธทาสภิกขุ. (2539). ทาน ศีล ภาวนา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 
พุทธทาสภิกขุ (พระธรรมโกศาจารย์). (2544). มงคลชีวิต 38. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระเจ ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาจันทบุร ีนฤนาท. (2513). ปทานุกรมบาลี-ไทย-อังกฤษ-ส ันสกฤต . 

กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัดศิวพร. 
พระธรรมปิฎก. (2538). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต). (2538). วัฒนธรรมไทยสู่ยุคเป็นผู้นำและเป็นผู้ให้. กรุงเทพมหานคร: สำนักงาน

วัฒนธรรมแห่งชาติ กระทรวงศึกษาธิการ โรงพิมพ์การศาสนา. 
พระพุทธโฆสเถระ. (2546). คัมภีร์วิสุทธิมรรค (สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร), ผู้แปล) (พิมพ์ครั้ง

ที่ 4). กรุงเทพมหานคร: บริษัทประยูรวงศ์พริ้นท์ติ้ง จำกัด. 
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2533). พจนานุกรมพุทธศาสน์ฉบับประมวลศัพท์  (พิมพ์ครั ้งที ่ 6). 

กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2550). การพัฒนาที่ยั่งยืน (พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพมหานคร: บริษัท

สหธรรมิก จำกัด. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2533). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ (พิมพ์ครั้งที่ 15). 

กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม (พิมพ์ครั้งที่ 12). 



 

607 

 

ISSN: 2586-9434 (Print) Vol.10 No.1 (January-March 2025) 

Journal of Buddhist Education and Research 

กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2533). พุทธศาสนากับปรัชญา. กรุงเทพฯ: อมรินทร์ พริ้นติง กรุ๊ป. 
พระมหาประหยัด ปญฺญาวโร (สุนนท). (2542). จริยธรรมที่ปรากฏในลำกลอน (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร

มหาบัณฑิต). บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระอุปติสสเถระ. (2538). วิมุตติมรรค (คณาจารย์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ผู้แปล). กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาล ัย . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2540). มังคัลตถทีปนี แปลเล่ม 1 (พิมพ์ครั้งที่ 13). กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราช

วิทยาลัย. 
The New Encyclopedia Britannica. (2010). The New Encyclopedia Britannica (Vol. 4, P. W. 

Goetz, R. McHenry, & D. Hoiberg, Eds.). London: Encyclopedia Britannica, Inc. 

 


