
กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 143

การสื่อสารและความหมายการสมรสของคนเพศเดียวกัน
ในสังคมไทย

สิริวัฒน์ มาเทศ1

บทคัดย่อ
	 คนทีร่กัเพศเดยีวกนัมปีระสบการณ์ชวิีตถูกหล่อหลอมกันมาแตกต่างกัน 

ทัง้จากปัจจัยทีถ่กูกระบวนการทางสังคมขัดเกลา และการเรยีนรู้ผ่านกระบวนการ

ทางสังคมในด้านอ่ืนๆ ดงันัน้ การนยิามความหมาย หรือการสร้างชดุความหมาย

ใหม่ข้ึนมาให้กบัสังคม กจ็ะมทีศิทางทีส่อดคล้องกบักระบวนการทางสงัคมทีส่ร้าง

ความหมายในเรื่องการสมรสของคนเพศเดียวกันไว้ หรืออาจเป็นชุดความคิดที่

ขดัแย้งกไ็ด้ โดยบทความนีไ้ด้แสดงจดุประสงค์ให้เหน็ถงึความสมัพนัธ์ชีวติคูข่อง

มนษุย์เพศเดยีวกนัผ่านการก�ำหนดความหมายจากสถาบนัต่างๆ ในสงัคมไทย ซึง่

ผูเ้ขียนได้ใช้แนวทางด้านการสือ่สารและวฒันธรรมศกึษา (communication and 

cultural studies) มาเป็นโครงสร้างหลกัในการอธบิายการเชือ่มโยงความสมัพนัธ์

การใช้ชีวิตคู่ของสังคมมนุษย์เพศเดียวกันกับสถาบันต่างๆ ในประเทศไทย ที่เข้า

มาก�ำหนดความหมายของการสมรส ตลอดจนคุณค่าทางค่านิยมของวัฒนธรรม 

จารตีประเพณ ีนอกจากนัน้แล้ว บทความนีย้งัมุง่อธบิายถงึความสมัพนัธ์เชิงอ�ำนาจ

ที่ทาบกันไม่สนิทของความสัมพันธ์ทางเพศในสังคมไทยระหว่างชุดความคิด 

ในเรื่องความสัมพันธ์ระหว่างเพศ หรืออีกนัยหนึ่ง เมื่อสังคมสร้างความหมาย

ในอุดมคติเรื่อง การยอมรับคนที่รักเพศเดียวกัน แต่กลับพบว่า เป็นเพียงการ

ยอมรับและให้ความหมายดังกล่าวเพียงเฉพาะกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งในสังคมเท่านั้น 

การปลูกฝังความคิดในเร่ืองความสัมพันธ์ระหว่างเพศ และความสัมพันธ์ของ 

*	วันที่รับบทความ 20 พฤศจิกายน 2563; วันที่แก้ไขบทความ 28 มกราคม 2564; วันที่ตอบรับบทความ 
30 เมษายน 2564

1	นักศึกษาปริญญาเอก สาขาวิชานิเทศศาสตร์และนวัตกรรม คณะนิเทศศาสตร์และนวัตกรรมการจัดการ 
  สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์144

คนเพศเดียวกัน ยังถูกกล่าวถึงในวัฒนธรรม ค่านิยม จารีตประเพณี ตลอดจน

สถาบนัต่างๆ ในสงัคม โดยถูกพดูและหยบิยกมาเป็นคนละเร่ืองเดยีวกัน กล่าวคอื 

ยงัถกูครอบคลมุด้วยการแบ่งแยกทางเพศ ทัง้นี ้กระบวนการเรยีนรูค้วามสมัพนัธ์

ทางเพศในสงัคมยงัมปัีจจยัเข้ามาแยกแยะความไม่เท่ากนัอยูเ่รือ่ยมา รวมถงึการ

ด�ำเนินกิจกรรมทางสังคม ซึ่งมนุษย์ทุกคนต่างมีสิทธิในการเข้าไปใช้พื้นที่ในการ 

กระท�ำกิจกรรมผ่านบริบททางสังคมและวัฒนธรรม 

ค�ำส�ำคัญ:	 การส่ือสาร ความหมาย การสมรสของคนเพศเดยีวกัน ความสมัพนัธ์ 

		  เชิงอ�ำนาจ



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 145

Communication and the Meaning of Same-Sex 
Marriage in Thai Society

Siriwat Mathet2

Abstract
	 The life experiences of homosexual people have been shaped 

differently through the influence of socialization factors and other related 

processes. Therefore, the creation of a definition or a set of meaning 

for society shall have a direction in line with the social processes that 

create the meaning of same-sex marriage or it could be a conflicting 

idea as well. This article aimed to show the relationship of homosexual 

couple through definitions form various institutes in Thai society, in 

which the author used communication and cultural studies as the main 

structure to explain the connection of the relationship of homosexual 

couples in various institutes of Thailand that helped defining the meaning  

of a marriage, as well as the values of traditions and cultures. Moreover, 

this article also aimed to explain the power relationships of sexual 

relations in Thai society between the set of ideas on the relationship 

between sexes that could not be met half-way. That is to say, when 

the society defined an ideal on accepting homosexual people, but found 

that such an acceptance and definition is for a specific group in society. 

Cultivating the notion of sexual relations and homosexual relationships 

are still addressed in cultures, values, traditions, and institutions in the 

society and was brought up as a separate subject, which is the gender 

2	PhD student, Communication Arts and Innovation, Graduate School of Communication Arts and 
Management Innovation, National Institute of Development Administration



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์146

discrimination. Anyhow, the learning process of sexual relations in the 

society still has a number of factors to distinguish inequality, including 

the implementation of social activities in which everyone has the right 

to use space to do activities through social and cultural context.

Keywords:	communication, meaning, same-sex marriage, power relations



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 147

บทน�ำการสมรส: พิธีกรรมการใช้ชีวิตคู่ในทัศนะของสังคมมนุษย์
	 จากการศึกษามนุษยชาติในยุคบุพกาล ได้เปิดเผยภาวะอันเป็นจริงว่า 

ดั้งเดิมทีเดียวนั้นการสมสู่ระหว่างเพศของมนุษย์เป็นการสมสู่ร่วมกันอย่าง 

ส�ำส่อน ทั้งชายและหญิงต่างก็มีเมียมีผัวกันเป็นจ�ำนวนมาก ต่างฝ่ายต่างมีสิทธิ

แห่งการสมสู่อันนี้โดยเท่าเทียมกัน และบุตรชายหญิงที่เกิดจากการสมสู่ร่วมกัน

อย่างส�ำส่อนเช่นนี้ ก็ถือว่าเป็นบุตรของชายหญิงทุกคน ความสัมพันธ์ระหว่าง

เพศต้ังแต่ยุคบุพกาลนี้ได้ผ่านการปรับปรุงมาเป็นขั้นๆ เป็นล�ำดับ จนกระทั่ง 

ในทีส่ดุ จงึได้มาถึงการสมสูใ่นระบบผวัเดยีวเมยีเดยีว มนษุย์มไิด้เกิดมขีึน้มาในโลกนี้ 

พร้อมด้วยรูปการการสมสู่แบบผัวเดียวเมียเดียวดังที่ได้รู้จักกันในปัจจุบัน การ

ปรับปรงุแก้ไขความสัมพนัธ์ระหว่างเพศท่ีได้ด�ำเนนิมาในกาลเวลาอนัยาวนาน เป็น

ข้อบ่งชีล้กัษณะข้อหนึง่ว่า วงขอบของมนษุย์นัน้ถกูโอบล้อมไว้ด้วยการผกูพนัแห่ง

การสมสู่ร่วมกันในชั้นแรกเริ่มที่เป็นวงกว้างมาก ต่อมาก็ค่อยๆ หดแคบเข้าเป็น

ล�ำดับ จนกระทั่งในที่สุดก็เหลือเพียงความผูกพันเฉพาะคู่ ซึ่งเป็นรูปแบบ “การ

สมรส” ที่รู้จักกันในปัจจุบัน (กุหลาบ สายประดิษฐ์, 2524) อย่างไรก็ดี “การ

สมรส” ถอืเป็นสถาบนัท่ีส�ำคญั เนือ่งด้วยมนษุย์ตามธรรมชาตก็ิไม่ต่างกับสิง่มีชวีติ

ทัง้หลายในโลกนีท่ี้มเีป้าหมายในการด�ำรงเผ่าพนัธุแ์ละการขยายเผ่าพนัธ์ุ แต่การ

สมรสของมนุษย์นั้นแตกต่างออกไปจากสิ่งมีชีวิตอื่น เพราะการสมรสของมนุษย์

มีความเกี่ยวข้องกับเรื่องขนบธรรมเนียมประเพณี พิธีกรรม ความเชื่อ ค่านิยมที่

สะสมมา หรือเกี่ยวข้องกับหลักของศาสนา และกฎหมายอีกด้วย

	 และนอกจากนี้แล้ว ถ้าจะกล่าวถึง “การสมรส” หรือ “การแต่งงาน” 

ในบริบทของสังคมไทยนั้น อาจกล่าวได้ว่า เป็นช่วงเวลาระยะเริ่มต้นแห่งชีวิต

ครอบครัวของหมู่มนุษย์ที่อยู่ร่วมกันในสังคม ผู้ท่ีจะมีชีวิตเป็นครอบครัวได้คือ 

หญิงชายท่ีเป็นสามีภรรยากันอันได้เข้าพิธีแต่งงานตามปกติเป็นจารีตประเพณี 

ทีมี่อยู่ในสงัคมนัน้ พิธแีต่งงานไม่ว่าในหมูช่นชาวไหน มกัเชญิญาตมิติรมาร่วมงาน 

ร่วมพิธีด้วยและมีเลี้ยงดูกันอย่างเอิกเกริก เช่น ภาคเหนือเรียกว่า กินแขก ทาง

ภาคอสีาน เรียกว่า กินดอง ทางภาคกลางบางถ่ินว่า กนิสามถ้วน และทางภาคใต้ 

เรียกว่า กินงาน หรือ กินเนี๊ยว ที่เชิญญาติมิตรมากินเลี้ยง ก็เพื่อจะได้รู้เห็น



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์148

เป็นพยานว่า คนท้ังสองได้เห็นว่าเป็นสามีภรรยากัน ถูกต้องตามประเพณี ดัง

มีข้อความตอนหนึ่งในบทสู่ขวัญบ่าวสาวของชาวภาคอีสานเมื่อวันประกอบพิธี

แต่งงานว่า “เพือ่ประกาศความเป็นผวัเมยี ให้เจ้าโคตรตายายรูเ้หน็กนัทัง้สองฝ่าย

ก่อน จะได้เป็นสักขีพยานรู้เห็นว่าเขาท้ังสองได้เป็นสามีภริยากันตามประเพณี” 

โดยถ้ากล่าวถึงในเร่ืองของประเพณ ีกอ็าจกล่าวได้ว่า เป็นส่วนหนึง่ของวฒันธรรม

ซ่ึงมนุษย์ในสังคมก�ำหนดหรือตั้งขึ้นเป็นขนบวิถีชีวิตของสังคม ซึ่งเรียกเป็น 

ค�ำเฉพาะของสถาบัน หรอืถ้าจะกล่าวอกีนยัหน่ึง ประเพณทีีป่ระพฤตสิบืๆ ต่อกัน

มาเป็นความรู้สึกนึกเห็นของสังคม การสมรสในปัจจุบันก็ไม่ใช่เพียงแค่การด�ำรง

เผ่าพันธุ์ให้คงอยู่ด�ำเนินต่อไปเรื่อยๆ ดังเช่นอดีตเท่านั้น แต่เป็นการพัฒนาการ

สมรสในลักษณะมุ่งสู่การใช้ชีวิตรูปแบบคู่ระหว่างเพศหรือเพศเดียวกัน ตามแต่

บริบททางสังคมนั้นจะเอื้ออ�ำนวยในทิศทางใด (เสฐียรโกเศศ, 2501) 

	 บทความนี้จึงมุ่งอธิบายและน�ำเสนอความสัมพันธ์ชีวิตคู่ของมนุษย์เพศ

เดียวกันผ่านการก�ำหนดความหมายจากสถาบันต่างๆ ในสังคมไทย และความ

สัมพนัธ์เชงิอ�ำนาจเกีย่วกบัความสมัพนัธ์ทางเพศในสงัคมไทย และความน่าสนใจ

ในประเด็นการแต่งงานของคนเพศเดียวกัน ซึ่งนอกจากท้าทายวาทกรรมการ

แต่งงานในยุคใหม่แล้ว ยังอาจชี้ให้เห็นถึงการต่อสู้ของอัตลักษณ์คนรักเพศ

เดยีวกันได้อีกด้วย เพราะพืน้ทีง่านแต่งงานเป็นพืน้ทีท่ีแ่สดงให้เหน็ปฏบิตักิารทาง

สังคมที่ชัดเจน ทั้งการถูกก�ำหนดและการท้าทาย โดยบทความนี้ได้วางบนฐาน

ส�ำนักคิดทฤษฎีวิพากษ์ (critical theory) เพื่อแสดงให้เห็นถึงสภาพของสังคมที่

เข้ามาก�ำหนดเรื่องการแต่งงาน และในอีกด้านหนึ่งคือ การที่คนกลุ่มนี้พยายาม

ต่อสูต่่อรองผ่านพธิกีรรมการแต่งงาน ซ่ึงจะน�ำเสนอถึงการกดทบัและการต่อสู้ของ

สังคมที่มีต่อการแต่งงาน และในอีกด้านที่จะน�ำเสนอให้เห็นถึงพื้นที่การแต่งงาน

ในฐานะที่เป็นพื้นที่ปฏิบัติการต่อสู้ 

	 ทั้งนี้ ผู้เขียนได้สืบค้นข้อมูลเนื้อหาข่าวออนไลน์ ในช่วงปี พ.ศ. 2556 

ถึง 2561 เป็นระยะเวลา 6 ปี จากส�ำนักข่าวในประเทศไทยในเรื่องการสมรส

ของคนเพศเดียวกัน และได้น�ำหลักฐานจากข่าวออนไลน์ ได้แก่ ไทยรัฐออนไลน์ 

เดลนิวิส์ออนไลน์ และข่าวสดออนไลน์ ซึง่เป็นส�ำนกัข่าวทีไ่ด้รบัความนยิม และมี



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 149

อทิธพิลทางความคดิต่อผูรั้บสารในสงัคมไทยหรือในลกัษณะประชานยิม ตลอดจน 

น�ำเสนอข่าวที่หลากหลายให้กับประชาชนในทุกระดับ เพื่อน�ำมาวิเคราะห์ และ

แสดงให้เหน็ถงึการก�ำหนดความหมายการแต่งงานของคนเพศเดยีวกันทีม่อี�ำนาจ

ของสถาบนัต่างๆ ในสังคมเข้ามาก�ำกบั รวมถึงกรอบความรูใ้นชดุความคิดเกีย่วกบั 

ความชอบธรรมของการแต่งงานในสังคมไทยด้วย การที่ผู ้เขียนได้ก�ำหนด

เลือกข่าวตั้งแต่ปี พ.ศ. 2556 เนื่องด้วยเพราะในปี พ.ศ. 2556 กรมคุ้มครอง

สิทธิและเสรีภาพ กระทรวงยุติธรรม ได้ด�ำเนินการร่างพระราชบัญญัติการจด

ทะเบียนคู่ชีวิตขึ้น จึงถือว่าเป็นการก่อเกิดการผลักดันในเรื่องการสมรสของคน

เพศเดียวกันในประเทศไทย ที่มีหน่วยงานภาครัฐของประเทศเป็นหนึ่งในการ 

ขับเคลื่อนเร่ืองดังกล่าวเป็นส�ำคัญ อย่างไรก็ตาม ผู้เขียนเลือกที่จะศึกษาและ

วิเคราะห์ข่าวในออนไลน์เกี่ยวกับประเด็นการแต่งงานของคนเพศเดียวกัน ด้วย

เพราะข่าวคือพื้นที่ที่ดูเหมือนเสนอความจริงและส่งอิทธิพลต่อคนในสังคมอย่าง

มาก รวมถึงเป็นพื้นท่ีท่ีเห็นจุดปะทะกันของวาทกรรมเดิมและวาทกรรมใหม่

อย่างเข้มข้นที่สุด ซึ่งอาจจะต่างจากสื่ออื่นๆ ที่อาจจะมองไม่ชัดเจน หรือไม่ครบ

รอบด้านเท่าพื้นที่ในข่าว เช่น ในสื่ออื่นๆ อาจจะไม่ได้น�ำเสนอในเชิงมิติของทาง

ด้านวทิยาศาสตร์ หรือด้านกฎหมาย เป็นต้น ข่าวทีถ่กูน�ำเสนอจงึมอี�ำนาจในการ 

ขับเคลื่อนความหมายผ่านภาษาต่อผู้คนในสังคมให้คิดเห็นคล้อยตาม หรือสร้าง

มุมมองให้กบัปรากฏการณ์ในอีกหนึง่ทศิทางกบัสิง่ทีส่ือ่น�ำเสนอออกมาด้วย ซึง่มี

อิทธิพลต่อวัฒนธรรมความเป็นอยู่และค่านิยมของคนในสังคมไทย

	 จากการศกึษาวิเคราะห์ในประเดน็ “การสมรสของคนเพศเดยีวกัน” หรอื 

“การแต่งงานของคนเพศเดียวกัน” ผู้เขียนพบว่า ที่ผ่านมาจะถูกหยิบยกมา 

น�ำเสนอในมติิเร่ืองสทิธเิท่าเทยีมกนัในการเลอืกเพศ บทบาทในเรือ่งเพศ หรอืแม้

กระท่ังการแสดงอัตลักษณ์ทางเพศ แต่ในการศกึษาของงานช้ินนี ้ผูเ้ขยีนมุง่หมาย

ศึกษาวิเคราะห์ในเรื่องการแต่งงานและวิเคราะห์เจาะลึกลงไปศึกษาผ่านตัวสื่อ  

นัน่คอื ข่าว ในฐานะท่ีเป็นสะพานหรือการช่วยประกอบสร้างความหมายบางอย่าง

ต่อการแต่งงานของคนเพศเดียวกัน จากในอดีตที่มองเรื่องนี้ในเชิงลบ ให้คุณค่า

ของข่าวที่น�ำเสนอให้เป็นตัวตลกในข่าว หรือกลายเป็นเรื่องแปลกประหลาดของ



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์150

สงัคมเกีย่วกบัความสมัพนัธ์ของมนษุย์ สูก่ารมองถงึคณุค่าของคนหรอืช่วยเสรมิ

การต่อสู้ของอัตลักษณ์เพศเดียวกัน

	 นอกจากนี้แล้ว ตราบใดที่บริบททางสังคมและวัฒนธรรมเปลี่ยนแปลง

ไปตามยคุสมยั การสมรสจงึไม่เป็นเพยีงแค่เพือ่การด�ำรงเผ่าพนัธุข์องมนษุย์ชาย

หญิงเท่านั้น การสมรสได้มีการปรับเปลี่ยนรูปแบบเพิ่มข้ึนด้วยเช่นกัน ซึ่งการ 

ปรบัเปลีย่นในเรือ่งดงักล่าว ถือก�ำเนดิขึน้โดยละเว้นช่องว่างของเพศสภาพทีม่เีพยีง 

แต่ผู้ชายกับผู้หญิงในบริบทสังคมประเทศเก่าก่อนเท่านั้น แต่ปัจจุบันหลักการ

ของการสมรสได้มีกลุ่มคนของคนเพศเดียวกันที่ใช้ชีวิตคู่เฉกเช่นเดียวกับผู้ชาย

ผู้หญิงด้วย โดยการเรียกร้องสิทธิเสรีภาพทางเพศ ตลอดจนตัวบทกฎหมายใน

เรื่องการสมรสของคนเพศเดียวกันก็ถูกหยิบยกขึ้นมาเป็นประเด็นทางสังคมข้ึน

ตามสภาพแวดล้อมของสงัคมในแต่ละประเทศทีเ่ปลีย่นแปลงไป และในกรณีของ

สังคมไทย การแต่งงานของคนเพศเดยีวกนัอาจจะกล่าวได้ว่า ไม่ได้ถกูกดีกนัเสยีที

เดยีวจากบรบิททางสงัคม แต่บางยคุอาจมองในแง่ของความตลกขบขนั เป็นเรือ่ง

ประหลาดที่เกิดขึ้น แต่อย่างไรก็ดี จุดเปลี่ยนที่ส�ำคัญก็คือ การแต่งงานของคน

เพศเดียวกันมันเริ่มเกิดการเรียกร้องค�ำว่า “ทะเบียนสมรส” หรือสิทธิของการ

ได้รับผลประโยชน์จากการแต่งงานในแง่ของกฎหมาย จงึท�ำให้สงัคมไทยเกดิการ

ตั้งค�ำถามมากขึ้นในเรื่องการแต่งงานของคนเพศเดียวกันในช่วงปลายทศวรรษที่ 

2550 ดังนั้น การสมรสในยุคปัจจุบันจึงไม่มีรูปแบบที่เป็นกฎเกณฑ์ตายตัวแต่ 

ขึ้นอยู่กับค่านิยม จารีตประเพณี ศาสนา กฎหมาย และวัฒนธรรมของสังคม

หนึ่งๆ ที่จะก�ำหนดต่อต้าน หรือยอมรับในเรื่องการใช้ชีวิตคู่ของมนุษย์ 

พลังอ�ำนาจของสถาบัน: การสร้างความชอบธรรมของ “การสมรส”
	 สังคมถูกโอบล้อมไปด้วยสถาบันต่างๆ ที่เข้ามาก�ำหนดทิศทางการ 

ขับเคลือ่นวถิปีระจ�ำวนัของคนในสงัคมน้ันๆ ไม่เว้นแม้กระทัง่ในเรือ่งความสมัพนัธ์

ทางเพศของมนุษย์ และด้วยโครงสร้างสังคมในระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมที่ได้

เข้ามามีปัจจัยก�ำหนดความสัมพันธ์ของมนุษย์ โดยเฉพาะความสัมพันธ์ระหว่าง

เพศ ทีมี่เป้าหมายในการผลติแรงงาน (คน) เข้าสูร่ะบบปัจจยัการผลติ ซึง่แรงงาน

ดังกล่าวที่เข้ามาผนวกกับความสัมพันธ์ของมนุษย์ทั้งสองนั้น จะเป็นตัวเชื่อมทุน



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 151

ทางเศรษฐกิจเพื่อป้อนเข้าสู่ระบบทุนนิยมต่อไป ดังนั้น ไม่เพียงแต่ความสัมพันธ์

ของมนุษย์ท่ีเข้ามามีความสัมพันธ์กันเท่านั้น เบ้ืองหลังของความสัมพันธ์ยังมี

สถาบันทางสังคมได้เข้ามามีส่วนชักใยในเรื่องดังกล่าวด้วย 

	 การที่จะกล่าวถึงการแต่งงานของคนเพศเดียวกันในสังคมไทย อาจต้อง

ท�ำความเข้าใจในประเด็นพื้นฐานที่น่าสนใจประการหนึ่งในความสัมพันธ์ของ

มนุษย์คอื เมือ่การแต่งงานของมนษุย์เป็นไปตามท่ีโครงสร้างสงัคมก�ำหนดแล้ว จะ

ไม่เกิดปัญหาต่อระบบสงัคม กล่าวคอื ความสมัพนัธ์ระหว่างคน ทีเ่รยีกว่า “ความ

สัมพันธ์ทางสังคม” ของมนุษย์มีอยู่หลายรูปแบบหลายมิติ เช่น ความสัมพันธ์

แบบเครือญาติ (ผ่านทางสายเลือดหรือการแต่งงาน) ความสัมพันธ์ระหว่างเพศ 

(ชาย-หญิง) หรือความสัมพันธ์ระหว่างคนรุ่นต่างๆ เป็นต้น และในเมื่อความ

สัมพันธ์ของมนุษย์ที่ผูกกับความสัมพันธ์ทางเศรษฐกิจที่ถือเป็นพื้นฐานของการ

ด�ำรงชพีของมนษุย์ให้คงอยู่ต่อไปได้นัน้ วิถีการผลิตของมนษุย์จงึไม่ได้ด�ำเนนิการ

คนเดียว หากแต่มนุษย์ยังกระท�ำร่วมไปกับมนุษย์คนอื่นๆ ด้วย และสร้างสรรค์ 

“ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์” ขึ้นมา (social relations of production) คือ 

ลักษณะเชิงสังคม (social aspect) ของการผลิตของมนุษย์ (กาญจนา แก้วเทพ 

และสมสุข หินวิมาน, 2551)

	 แต่ในกรณีเมื่อความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ไม่สอดคล้องกับโครงสร้าง

ของสังคมแล้ว ปัญหาเรื่องการสมรสจะเกิดขึ้นก็ต่อเมื่อมีการเปลี่ยนแปลง “วิถี

การผลิต” (mode of production) ของมนุษย์เข้าสู่ระบบทุนนิยม ซึ่งเป็นการ

เปลี่ยนแปลงที่เกิดจาก “ความสัมพันธ์ทางเพศของมนุษย์” ในรูปแบบอื่น เช่น 

การแต่งงานของเพศชายกับเพศชาย และเพศหญิงกับเพศหญิง ท�ำให้พลังการ

ผลิตในเร่ืองแรงงานคนไม่เกิดขึ้นในระบบโครงสร้างของสังคมด้วย นอกจากน้ี 

การเปลีย่นแปลงท่ีเกดิจากความสมัพนัธ์ทางเพศของมนษุย์ในรปูแบบอืน่ ยงัอาจ

กล่าวได้ว่าเป็นเรื่อง “ความสัมพันธ์เชิงอ�ำนาจ” (power relations) และ “การ

ใช้อ�ำนาจ” (the exercise of power) ของคนที่รักเพศเดียวกันพยายามเข้ามา

ต่อสู้/ต่อรองกับอ�ำนาจของสถาบันในสังคม ที่จะหาหนทางสร้างความชอบธรรม

ให้กับชีวิตคู่ของตนเอง 



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์152

	 ในความสอดคล้องดังกล่าว เมื่อนักทฤษฎีสายสตรีนิยม (feminism) 

ชาร์ลอตต์ เพอร์คินส์ จิลแมน (Charlotte Perkins Gilman) ได้อธิบายถึงค�ำว่า 

“sexuo-economic” ซึ่งหมายความว่า มนุษย์เป็นสัตว์โลกชนิดเดียวที่สามารถ

สร้างให้ “ความสัมพันธ์ระหว่างเพศ” (sex-relation) กลายเป็น “ความสัมพันธ์

ในทางเศรษฐกิจ” (economic relations) ได้ กล่าวคือ ในสังคมแบบทุนนิยมนั้น 

มนษุย์เพศหนึง่ (ซึง่กค็อืผูห้ญงิ) จะถูกท�ำให้เป็นเพศทีต้่องพึง่พิงทางเศรษฐกจิกบั

มนุษย์อีกเพศหนึ่ง (หรือผู้ชาย) ในท�ำนองเดียวกัน ระบบทุนนิยมมักจะก�ำหนด

ให้เกิดการแต่งงานแบบถกูต้องตามโครงสร้างของสงัคมทีก่�ำหนด เพราะต้องการ

บุคลากรที่จะท�ำงานในอนาคต นั่นคือการมีลูก (กาญจนา แก้วเทพ และสมสุข 

หินวมิาน, 2551) ทัง้นี ้ในมมุมองของผูเ้ขยีน การด�ำเนนิกจิกรรมใดๆ ของสงัคม

ที่จัดเป็นค่านิยมที่สังคมก�ำหนดไว้แล้ว และการที่คนรักเพศเดียวกันได้เข้าไป 

ต่อรองในทกุรปูแบบของกจิกรรม กเ็พือ่ให้สงัคมมองว่าไม่ได้ผดิแผกแตกต่างไปจาก 

ค่านยิมหลกัของสังคม โดยการทีคู่ร่กัเพศเดยีวกนัได้พยายามต่อสูก้บัแนวคิดของ 

ระบบทนุนยิมนัน้ อาจให้ค�ำอธบิายได้ว่า แม้ไม่ได้ผลติลูกเพือ่เข้าสูร่ะบบของสงัคม 

แล้ว ก็ยังสามารถด�ำเนนิความสมัพนัธ์ภายใต้ระบบทนุนยิมแบบใหม่ทีไ่ม่ต้องการ

พึ่งพิงแรงงานคนมากนักได้ ก็จะเกิดความเปล่ียนแปลงในระเบียบของสังคมใน

อีกแบบหนึ่ง เท่ากับว่าเป็นการหาความชอบธรรมกับตนเองให้มีความเท่าเทียม

กันในสังคม 

	 นอกจากนี้ ในประเด็นโครงสร้างความสัมพันธ์ในเรื่องเพศ พบว่า กลุ่ม

คนที่รักเพศเดียวกันไม่ได้มองเรื่องปัจจัยทางด้านเศรษฐกิจเป็นแกนหลักใน

การใช้ชีวิตคู่ ดังน้ัน ทุนทางเศรษฐกิจของกลุ่มคนที่รักเพศเดียวกันได้ก�ำหนด 

ความหมายเป็นเรื่องของพิธีกรรมเสียมากกว่า ซึ่งสินสอดในพิธีกรรมดังกล่าวจึง

ท�ำหน้าท่ีเป็นเพียงเครือ่งมอืทีส่ร้างภาพลกัษณ์ของคูบ่่าว-สาว ทีจ่�ำเป็นต้องมตีาม

รปูแบบ และเป็นสญัลกัษณ์อย่างหนึง่ในขัน้ตอนของประเพณกีารแต่งงานเท่านัน้ 

เพราะเนื่องด้วยทุนทางเศรษฐกิจไม่ได้ถูกก�ำหนดความหมายที่จะใช้เพ่ือสร้าง

สายสัมพันธ์ในการผูกมัด คือ ครอบครัว (พ่อ-แม่-ลูก) นั่นเอง ซึ่งจะเห็นได้ว่า 

แม้สถาบันต่างๆ พากันจัดการครอบง�ำการรักเพศเดียวกัน แต่กลุ่มคนที่รักเพศ



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 153

เดียวกันก็จะพยายามต่อสู้ด้วยแนวทางต่างๆ ที่เห็นได้ชัดคือ “การจัดพิธีกรรม

การแต่งงาน” จากเดิมเป็นพื้นที่ของชาย-หญิง ก็สามารถต่อรองในลักษณะเพศ

เดียวกันได้มีพิธีกรรมทางศาสนา และครอบครัวก็ก้าวเข้ามาให้การสนับสนุน

ในลักษณะที่เป็นสักขีพยานร่วมกัน ซึ่งหากมองไปในอีกด้านหนึ่งก็อาจจะพบว่า 

สังคมไทยยังพอยืดหยุ่นและให้ความส�ำคัญการแต่งงานในลักษณะของการเป็น

สักขีพยานของครอบครัวและพิธีกรรม

ภาพที่ 1	 ความสัมพันธ์ระหว่างสถาบันต่างๆ และการเปลี่ยนวิถีการผลิตของระบบ 

		  เศรษฐกิจกับการสร้างความชอบธรรมของความสัมพันธ์แบบรักต่างเพศ

7 

แต่งงาน” จากเดมิเป็นพืน้ทีข่องชาย-หญงิ กส็ามารถต่อรองในลกัษณะเพศเดียวกนัไดม้พีธิกีรรมทาง
ศาสนา และครอบครวักก็้าวเขา้มาใหก้ารสนับสนุนในลกัษณะที่เป็นสกัขพียานร่วมกนั ซึ่งหากมองไป
ในอกีดา้นหนึ่งกอ็าจจะพบว่า สงัคมไทยยงัพอยดืหยุ่นและใหค้วามส าคญัการแต่งงานในลกัษณะของ
การเป็นสกัขพียานของครอบครวัและพธิกีรรม 
 
ภาพท่ี 1 ความสมัพนัธ์ระหว่างสถาบนัต่างๆ และการเปลี่ยนวถิกีารผลติของระบบเศรษฐกจิกบัการสรา้งความชอบ
ธรรมของความสมัพนัธ์แบบรกัต่างเพศ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
ดว้ยเหตุดงักล่าว “สถาบนัครอบครวั” จงึเป็นส่วนหนึ่งทีพ่ยายามสร้างให้เกดิความชอบธรรม

ในการสมรสของคนเพศเดียวกนัของคู่สมรส โดยผ่านการยอมรบัของสถาบนัครอบครวัด้วยเชน่กนั 
นัน่กค็อื สะทอ้นใหเ้หน็มุมมองของการก าหนดความหมายการสมรสของคนเพศเดียวกนัว่า ในสงัคม
ปัจจุบัน สถาบันครอบครัวต้องรับบทบาทของการเป็นหน่วยในการบ่มเพาะ /ขดัเกลาสมาชิกใน
ครอบครวัใหด้ าเนินชวีติเป็นไปตามขนบธรรมเนียม และบรรทดัฐานของสงัคม เฉกเช่นเดยีวกนั ในอกี
บทบาทหนึ่งสถาบนัครอบครวั ก็ยงัเป็นกลไกช่วยพยุง สนับสนุน และสร้างความเข้าใจ สร้างความ
เชื่อมัน่ภายใต้เงื่อนไขทางสงัคมอื่นๆ ให้สมาชิกในครอบครวัและบุคคลที่จะเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของ
ครอบครวัดว้ยอกีทางหนึ่ง โดยไม่ใหเ้กดิผลกระทบในระดบัมติทิางสงัคมในภาพรวม  

 
 “เจ้าบ่าว เจ้าสาวเปิดเผยว่า หลังคบหาดูใจกันเป็นเวลา 7-8 เดือน จนในทีสุ่ดก็
ตดัสนิใจแต่งงงานกนัอย่างเปิดเผย ซึง่ผูใ้หญ่ในครอบครวัไม่ไดต่้อต้านหรอืรงัเกยีจแต่อย่างใด 
กลบัแสดงความยนิดต่ีอลูกๆ ของเขาทีไ่ดร้กัและแต่งงานกนั โดยไดจ้ดังานแต่งให”้  
      (ไทยรฐัออนไลน์, 8 มกราคม 2558) 
 “...ทางครอบครวัทัง้สองฝ่ายไม่ได้ขดัขวางและรงัเกียจแต่อย่างใด มแีต่ผู้สนับสนุน 
เพราะความรกัไม่สามารถแบ่งแยกเพศได”้  
      (ไทยรฐัออนไลน์, 2 กรกฎาคม 2560)  

 
 อย่างไรก็ดี ในมุมของผู้เขยีนสงัเกตได้ว่า เมื่อครอบครวัซึ่งมพีืน้ฐานความคิด ความเชื่อที่
ปลูกฝังกนัมาว่า ความอบอุ่น ความรกัความเขา้ใจของครอบครวัจะเป็นตวัแปรทีท่ าใหส้ถาบนันี้คงอยู่

การแพทย ์

 

สื่อมวลชน 

การเปลี่ยน Mode of Production ของระบบเศรษฐกิจ
ทุนนิยม

ครอบครวั กฎหมาย ศาสนา 

Heterosexuality 
กลายเป็น 

Legitimacy 
(ความชอบธรรม) 

	 ด้วยเหตุดังกล่าว “สถาบันครอบครัว” จึงเป็นส่วนหนึ่งที่พยายามสร้าง

ให้เกดิความชอบธรรมในการสมรสของคนเพศเดยีวกันของคูส่มรส โดยผ่านการ

ยอมรับของสถาบันครอบครวัด้วยเช่นกัน นัน่กค็อื สะท้อนให้เหน็มมุมองของการ

ก�ำหนดความหมายการสมรสของคนเพศเดียวกันว่า ในสังคมปัจจุบัน สถาบัน

ครอบครัวต้องรับบทบาทของการเป็นหน่วยในการบ่มเพาะ/ขัดเกลาสมาชิกใน

ครอบครัวให้ด�ำเนินชีวิตเป็นไปตามขนบธรรมเนียม และบรรทัดฐานของสังคม 

เฉกเช่นเดียวกัน ในอีกบทบาทหนึ่งสถาบันครอบครัว ก็ยังเป็นกลไกช่วยพยุง 

สนับสนุน และสร้างความเข้าใจ สร้างความเชื่อมั่นภายใต้เงื่อนไขทางสังคมอื่นๆ 

ให้สมาชิกในครอบครัวและบุคคลท่ีจะเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของครอบครัวด้วยอีก

ทางหนึ่ง โดยไม่ให้เกิดผลกระทบในระดับมิติทางสังคมในภาพรวม 



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์154

	 “เจ้าบ่าว เจ้าสาวเปิดเผยว่า หลงัคบหาดใูจกนัเป็นเวลา 7-8 

เดอืน จนในทีส่ดุกต็ดัสนิใจแต่งงานกนัอย่างเปิดเผย ซึง่ผูใ้หญ่

ในครอบครัวไม่ได้ต่อต้านหรือรังเกียจแต่อย่างใด กลับแสดง 

ความยินดีต่อลูกๆ ของเขาที่ได้รักและแต่งงานกัน โดยได้จัด

งานแต่งให้” 

			   (ไทยรัฐออนไลน์, 8 มกราคม 2558)

	 “...ทางครอบครัวทั้งสองฝ่ายไม่ได้ขัดขวางและรังเกียจแต่

อย่างใด มีแต่ผู้สนับสนุน เพราะความรักไม่สามารถแบ่งแยก

เพศได้” 

			   (ไทยรัฐออนไลน์, 2 กรกฎาคม 2560) 

	 อย่างไรก็ดี ในมุมของผู้เขียนสังเกตได้ว่า เม่ือครอบครัวซึ่งมีพื้นฐาน 

ความคดิ ความเชือ่ทีป่ลกูฝังกนัมาว่า ความอบอุน่ ความรกัความเข้าใจของครอบครวั 

จะเป็นตัวแปรที่ท�ำให้สถาบันนี้คงอยู่ได้ สายสัมพันธ์ทางครอบครัวจะตัดไม่ขาด

ซึ่งเป็นคติความเชื่อของสังคมไทย ท�ำให้เกิดการยอมรับ และท�ำความเข้าใจกับ

สมาชิกในครอบครัวที่รักเพศเดียวกันจึงเกิดขึ้น ในที่นี้อาจกล่าวได้ว่า สถาบัน

ครอบครัวก็ก�ำลังต่อรองกับสถาบันอื่นๆ ในสังคมด้วยเช่นกัน การแต่งงานของ

คนท่ีรักเพศเดยีวกนัจงึเป็นการย�ำ้ชดุความคิดหนึง่ของสงัคมทีส่ะท้อนรูปธรรมใน

โครงสร้างทางสังคมว่า การกดทบัในเรือ่งเพศมอียูจ่รงิในสงัคม แต่กบับางสถาบนั

ทางสังคมโดยเฉพาะสถาบันครอบครัว ก็สามารถสร้างส�ำนึกของความมีตัวตน

ในเรื่องเพศสภาพอีกหนึ่งรูปแบบปรากฏให้เด่นชัดข้ึนมาได้ ทั้งนี้ บทบาทภาระ

หน้าท่ีต่อสมาชิกในครอบครวั รวมถงึการมปีฏสิมัพนัธ์ต่อครอบครวัในบรบิทของ

สังคมไทย การพึ่งพิงพึ่งพากันระหว่างพ่อแม่และลูก ยังคงปรากฏให้เห็นเสมอ 

ดังนั้น ในการออกเรือนแต่งงานและการมีคู่ครองของมนุษย์ชายและหญิง ระบบ

ของครอบครัวต่างก็เข้ามามีส่วนร่วมในทุกขั้นตอนต่อระบบคู่ชีวิตของสมาชิกใน

ครอบครัว สงัคมคาดหวงัให้การแต่งงานของสมาชกิในครอบครวัเข้ามาช่วยเหลอื 

ส่งเสริม ดูแลซึ่งกันและกันด้วยประเพณีค่านิยมที่มีมา ผู้หญิงอาจต้องแต่งงาน 



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 155

เข้าบ้านของผู้ชายเพื่อไปปรนนิบัติพ่อแม่ของครอบครัวฝ่ายชายด้วย หรือแม้

กระท่ังปัจจบุนัท่ีอาจมกีารแยกครอบครวัออกมาอยูกั่นเป็นคูผ่วัตวัเมยี แต่อย่างไร

ก็ตาม ก็ยังหลีกหนีไม่พ้นต่อระบบครอบครัวของทั้งสองฝ่ายที่อาจเข้ามาจัดการ

เรื่องชีวิตคู่ของคู่แต่งงานอยู่เป็นระยะ เนื่องด้วยระบบของสังคมไทยความผูกพัน

ฉันสามีภรรยาแล้ว การก่อความสัมพันธ์ต่อครอบครัวทั้งสองฝ่ายยังเป็นสิ่งที่ได้

รับการปลูกฝังมาในสังคมไทยมาช้านาน

	 อนึง่ การทีคู่แ่ต่งงานไม่ใช่เพศตามทีส่งัคมก�ำหนดไว้ในรปูแบบชายหญงิ 

ความคาดหวงัในระบบสถาบันครอบครัวกม็ส่ีวนต่อความเบีย่งเบนไปจากค่านยิมนี ้

เม่ือเพศเดียวกันแต่งงานสร้างครอบครัวซึ่งกันและกัน ในสถาบันครอบครัว 

เองหรือระบบทางสังคม อาจไม่มั่นใจหรือคับข้องใจว่า การท�ำหน้าที่ในรูปแบบ

ของครอบครัวของคู่รักเพศเดียวกันจะสามารถด�ำรงสถานะคู่ชีวิตแบบปกติได ้

เงื่อนไขของสถาบันครอบครัวจึงเป็นปัจจัยหนึ่ง และมีอิทธิพลส�ำคัญต่อการจะใช้

ชีวิตคู่ของคนที่รักเพศเดียวกัน อย่างไรก็ตาม ครอบครัวยังมีส่วนช่วยสร้างความ

เชือ่มัน่ และเป็นท่ีพึง่พิงให้กบัคู่รกัเพศเดยีวกนัในการเผชญิปัญหาต่างๆ ในสงัคม 

อีกทั้งแก้ปัญหาอุปสรรคต่างๆ ต่อการด�ำเนินชีวิตคู่ร่วมกัน ผู้เขียนพบว่า จุดยืน

ในเรื่องการยอมรับเข้าใจจากครอบครัวของทั้งสองฝ่าย และการสร้างความมั่นใจ

จากครอบครวัต่อคู่ชวิีตเพศเดยีวกัน จะมอีทิธพิลทางความคดิต่อคูร่กัเพศเดยีวกัน

ในการใช้ชีวิตและการอดทนต่อแรงกดดันจากสังคมในเรื่องความสัมพันธ์ ซึ่งก่อ

เกิดการวพิากษ์วจิารณ์ในพฤตกิรรมทีเ่บ่ียงเบนออกจากสงัคมอีกด้วย นอกจากนี้

แล้ว ในอีกด้านหนึ่ง ครอบครัวต่างมีความคาดหวังกับลูกของตนเองส�ำหรับการ

สืบทอดวงศ์ตระกูล การมีลูกหลานต่อไปในอนาคต อิทธิพลความคาดหวังของ

พ่อแม่จึงเป็นปัญหาหนกัใจให้กบัลกูทีม่พีฤตกิรรมทางเพศทีรั่กเพศเดยีวกัน ทัง้นี้ 

เฉพาะครอบครวัทีเ่ข้าใจและยอมรับได้ จะเป็นเสมอืนคนให้ค�ำอธบิายความรกัของ

เพศเดียวกัน ในกรณีคนที่รักเพศเดียวกันรู้สึกสับสนในบรรทัดฐานทางสังคมต่อ

การด�ำรงชีวิตของตนเอง และต้องการแสดงออกในสถานภาพของตนเอง และ

แสดงออกในเรื่องการมีชีวิตคู่ด้วยการแต่งงาน



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์156

	 และอีกประการหนึ่ง ภายใต้กรอบของสถาบันที่เรียกว่า “สถาบัน

กฎหมาย” นั้น ความสัมพันธ์ในชีวิตคู่จะราบรื่น ยั่งยืนภายใต้กระแสทางสังคม 

ครอบครัว หรือปัจจัยอ่ืนใดที่จะเข้ามาเป็นข้อก�ำหนด การอธิบายความหมายที่

สามารถให้เหตุผลการครองคู่ในความสัมพันธ์ของบุคคลที่รักเพศเดียวกัน กล่าว

ได้ว่า ในเม่ือระบบของสังคมบอกค่านิยมในเรื่องความสัมพันธ์ในคู่ชีวิตไว้ว่า 

นอกจากการที่มนุษย์สองคนจะมาร่วมใช้ชีวิตคู่ด้วยกันมีปฏิสัมพันธ์ทางเพศร่วม

กัน ต้องได้รับการยินยอมพร้อมใจจากครอบครัว ขนบธรรมเนียม ประเพณีได้

เข้ามาเป็นส่วนประกอบส�ำคัญที่เป็นเครื่องมือก�ำหนดแนวทางปฏิบัติเพื่อให้เป็น

ไปตามกฎเกณฑ์และบรรทัดฐานทางสังคม และนอกจากนี้ สังคมยังก�ำหนด

ตราประทับในความสัมพันธ์ของชีวิตคู่ด้วยกฎหมายอีกด้วย กล่าวคือ การจด

ทะเบียนสมรส เป็นเคร่ืองมือทางสังคมของการประทับตราชีวิตคู่อีกประการ

หนึ่ง การยอมรับจากสังคมนอกจากถือปฏิบัติตามธรรมเนียมแล้ว กฎหมายที่

เกี่ยวข้องกับชีวิตคู่ก็มีส่วนร่วมให้สังคมยินยอมพร้อมใจว่าคู่ชีวิตท่ีจะมาร่วมชีวิต

ด้วยกัน ก่อสร้างเป็นครอบครัวนั้น ได้ปฏิบัติตามกฎเกณฑ์ทางสังคมที่ตั้งไว้ การ

ที่ระบบสังคมก�ำหนดบรรทัดฐานในเรื่องเพศ โดยใช้อ�ำนาจในการก�ำหนดความ

เชื่อและวัฒนธรรมการใช้ชีวิตคู่ และการแต่งงานระหว่างเพศหญิงกับเพศชาย 

ความสัมพันธ์ท่ีมีจากฐานมาจากระบบความเชื่อ ค่านิยมที่ฝังรากยึดติดความ

ไม่เท่าเทียมกันทางเพศ ก็ด้วยสังคมก�ำหนดบทบาทหน้าที่ของเพศชายและเพศ

หญิงไว้อย่างชัดเจน เช่น โครงสร้างของระบบครอบครัว ความเป็นพ่อและเป็น

แม่ โครงสร้างของตัวบทกฎหมายที่บอกถึงการแต่งงานระหว่างเพศชายและเพศ

หญิงที่สามารถจดทะเบียนสมรส และมีสิทธิ์ความเป็นคู่ชีวิตซึ่งกันและกันตาม

กฎหมายก�ำหนด ซึ่งเป็นกระบวนการกล่อมเกลาของระบบโครงสร้างทางสังคม

ให้ยอมรับสทิธหิน้าท่ีและสถานภาพของตนเองในสงัคม กล่าวคอื ชดุความหมาย 

ก็ได้ถูกสร้างขึ้นโดยมีนัยที่แตกต่าง และมีการสร้างความหมายต่อสังคมอยู ่

ต่อเนือ่งเช่นกนั ทัง้นี ้ความหมายในเร่ืองความสัมพนัธ์ทางเพศทีก่�ำหนดเป็นตวับท

กฎหมายได้ด�ำรงอย่างตายตัวเฉพาะเพียงความสัมพันธ์ต่างเพศเท่านั้น ถึงแม้ว่า

การให้สิทธิเสรีภาพในสังคมจะให้ค�ำอธิบายถึงความเท่าเทียมกันแต่ก็อธิบายได้



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 157

เพียงบางส่วน ซึ่งในพื้นที่ของสังคมที่เกี่ยวพันกับคนที่รักเพศเดียวกันแล้ว ก็จะ

มีค�ำอธิบายอีกหน่ึงชุดที่สามารถอธิบายและต่อรองกับระบบทางสังคมมาก�ำกับ

ด้วยเสมอ โดยสถาบันทางกฎหมายจะเป็นหนึ่งพื้นที่ที่คนในสังคมเข้าไปมีส่วน

สัมพันธ์ทางสังคม (social interaction) อย่างต่อเนื่อง ผ่านการเรียกร้องเพื่อให้

สังคมผลิตกฎหมายที่เข้ามารองรับกับสมาชิกของสังคมอย่างเท่าเทียม

	 เมือ่สงัคมโลกเปลีย่นมมุมองทางสังคมเปลีย่นแปลงไปตามสภาพการณ์ 

การใช้ชีวิตทางสังคม วัฒนธรรม ประเพณี ค่านิยมบางประการที่ไม่ได้ถูกยกขึ้น

มาเป็นแก่นสารของสังคมก็ได้มีการเรียกร้องให้สนใจมากข้ึน ตัวอย่างที่เด่นชัด

ประการหนึง่ในเร่ืองทศันคติทางเพศสภาพและเพศวถิ ีคอื กลุม่ทีร่กัเพศเดยีวกนั 

การปกปิดรสนิยมทางเพศเป็นเรื่องที่จ�ำยอมในสังคมที่มีวาทกรรมกระแสหลัก 

การเปิดเผยรสนิยมในเพศเดียวกันจึงเป็นวาทกรรมทางเลือกต่อกระแสสังคม 

นอกจากนี ้กฎเกณฑ์ กฎระเบยีบได้ก�ำหนดแนวทางไว้เพือ่ให้อยูใ่นสงัคมได้อย่าง

ปกติสุข กฎหมายเปรียบเป็นแก่นหลักในสังคมเพื่อสร้างแบบแผนแนวปฏิบัติให้

กับสมาชิกในสังคมใดสังคมหนึ่ง กฎหมายจึงเป็นเครื่องมือหนึ่งที่สามารถสร้าง

ความเท่าเทียมให้กับคนในสังคมได้ไม่เว้นแม้กระท่ังเร่ืองเพศ แต่อย่างไรก็ตาม

กฎหมายทีเ่กีย่วข้องในเรือ่งเพศจะมุง่หมายนยิามเฉพาะในเรือ่งเพศของชายและ

หญิง ซึ่งกลับกลายเป็นความเชื่อในกลไกการเรียนรู้ทางสังคมที่มนุษย์ในสังคม

ควรจะต้องกระท�ำโดยไม่มีค�ำถามใดๆ

	 การให้คุณค่าต่อการสมรสของคนเพศเดียวกันของสังคมไทย แสดงให้

เห็นนัยของการสร้างชุดของความรู้บางอย่าง ซึ่งพยายามให้ความหมายอีกหนึ่ง

ชุดเกี่ยวกับค่านิยมขึ้นในสังคมว่า การแต่งงานหรือการประกอบพิธีมงคลสมรส 

ก็เป็นสิทธิขั้นพื้นฐาน เช่นเดียวกันกับการจัดงานแต่งงานของเพศชายและเพศ

หญิง กล่าวอีกนัยหนึ่งคือ ในมิติเชิงสังคม การแต่งงานของคนเพศเดียวกันนั้น

ได้เดินทางเข้าไปสู่การต่อรองกับวาทกรรมเรื่องเพศทางสังคม ซึ่งเป็นวาทกรรม

หลักที่สังคมยึดถืออยู่ในขณะนี้

	 ท้ังนี้ การสะท้อนถึงความหมายที่แตกต่างกันถึงความไม่เสมอภาคใน

เรื่องเพศ หรือการสร้างสายสัมพันธ์ทางเพศในรูปแบบใดๆ ทั้งเพศชายจัดงาน



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์158

แต่งงานกับเพศชาย และเพศหญิงจัดงานแต่งงานกับเพศหญิง ก็เป็นผลมาจาก

การสร้างเง่ือนไขท่ีสร้างความแตกต่างไว้ และสร้างอ�ำนาจครอบง�ำข้ึนในระบบ

ทางสงัคมโดยรัฐ ท้ังนี ้กฎหมายให้พืน้ทีเ่พยีงเฉพาะเพศชายและเพศหญงิเท่านัน้

ที่สามารถแต่งงานกันได้ กล่าวคือ ในทางปฏิบัติ ทัศนะดังกล่าวยังคงถูกครอบง�ำ

ด้วยมิติทางวัฒนธรรมของสังคมนั้นๆ ซึ่งเป็นข้อจ�ำกัดของความไม่เสมอภาคที่

เป็นปัจจัยทางด้านสังคม ก็น�ำไปสู่การเรียกร้องในตัวบทกฎหมาย ซึ่งแสดงถึง

อ�ำนาจอันชอบธรรมในการเข้ามาขจัดความเหลื่อมล�้ำให้คนที่รักเพศเดียวกันมี

สิทธิการสร้างความเท่าเทียมทางเพศ และด้วยข้อจ�ำกัดของความไม่เสมอภาค

ที่เป็นปัจจัยทางด้านสังคม ก็น�ำไปสู่การเรียกร้องในตัวบทกฎหมาย ซึ่งแสดงถึง

อ�ำนาจอันชอบธรรมในการเข้ามาเปิดเวทีในการถกเถียง หาข้อสรุป และก�ำหนด

แนวทางการพฒันาในเรือ่งการสมรสของคนเพศเดยีวกนั เพือ่สร้างความสมัพนัธ์

ทางอ�ำนาจทางเพศที่ในปัจจุบันการเลื่อนไหลทางเพศถูกปรับเปลี่ยนด้วยการ 

น�ำเสนอต่อสังคมด้วยความหลากหลายทางเพศ และการสร้างกลไกทางกฎหมาย

ควบคู่ซึ่งสร้างความคุ้มครองในสิทธิและความเสมอภาคในมิติต่างๆ ของคนที่รัก

เพศเดียวกันในสังคมไทย

	 ในอกีด้านหนึง่ “สถาบันศาสนา” ในทุกวัฒนธรรมการก�ำหนดความหมาย 

ของเพศชาย และเพศหญิงต่างให้คุณค่าและสะท้อนมุมมองท่ีต่างกันเสมอ 

เช่นเดียวกันกับเพศทางเลือกหรือกลุ่มคนที่รักเพศเดียวกันก็ต่างได้รับการตี 

ความหมายในพฤตกิรรม และวถีิการด�ำรงชวิีตในสังคมทีแ่ตกต่างเป็นอย่างยิง่ โดย 

ก�ำหนดความเป็นอ่ืน (otherness) ให้แยกออกจากเพศปกตชิายและหญงิอกีด้วย 

โดยสถาบันหนึ่งในสังคมที่มุ่งเน้นการให้คุณค่าของมนุษย์ที่ต้องด�ำเนินวิถีในทาง

สายกลาง เพื่อการด�ำรงชีวิตในสังคมอย่างเป็นปกติสุข คือ สถาบันศาสนา ซึ่ง

สถาบนัศาสนานีเ่องได้เข้ามาเป็นเครือ่งมอืจัดกรอบของการกระท�ำคณุงามความดี 

ให้กบัมนษุย์ในสงัคม การมแีนวคดิเรือ่งของการไม่เบียดเบยีนกนัของมนษุย์ ต่าง

ก็ให้ค�ำสอนที่คล้ายคลึงกันทุกสถาบันของศาสนาในประเทศไทย โดยในเรื่อง

การสมรสก็มีส่วนในการเอาเรื่องของสถาบันศาสนาและความเชื่อเข้ามาท�ำพิธี

ประกอบการแต่งงาน เปรียบได้ว่าเป็นสถาบันศักดิ์สิทธิ์ที่จะท�ำให้การแต่งงาน 



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 159

ของมนษุย์มกีารรบัรูท้ั้งในทางโลกและทางธรรม เป็นมงคลแก่ชวีติสมรสให้ราบรืน่ 

ต่อไป กล่าวคือ เป็นคติความเชื่อของสังคมไทยต่อคู่สมรส โดยในการอธิบาย

ความหมายในเร่ืองคู่แต่งงานที่เป็นตัวแทนของเจ้าบ่าว-เจ้าสาวนั้น สามารถให ้

ค�ำอธบิายในประเดน็ดงักล่าวได้ว่า เจ้าบ่าวและเจ้าสาวในความหมายของพธิกีรรม

การแต่งงานของคนที่รักเพศเดียวกันนั้น ไม่ได้เป็นไปตามหลักบรรทัดฐานทาง

สังคมไทย แต่เป็นหลักการกระท�ำทางพิธีกรรมที่เรียกว่า งานมงคลสมรส ซึ่ง

แสดงออกเป็นไปตามประเพณี

	 อย่างไรกด็ ีในการอธบิายความหมายในเรือ่งคูแ่ต่งงานทีเ่ป็นตวัแทนของ

เจ้าบ่าว-เจ้าสาวนั้น สามารถให้ค�ำอธิบายในประเด็นดังกล่าวได้ว่า เจ้าบ่าวและ 

เจ้าสาวในความหมายของพธิกีรรมการแต่งงานของกลุ่มคนทีม่คีวามหลากหลาย

ทางเพศนั้น ไม่ได้เป็นไปตามหลักบรรทัดฐานทางสังคมไทย แต่เป็นหลักการ 

กระท�ำทางพธิกีรรมทีเ่รยีกว่า งานมงคลสมรส ซึง่แสดงออกเป็นไปตามประเพณี 

อนึ่งในพิธีกรรมของการแต่งงาน หรือการสมรส คู่บ่าว-สาวจะถูกก�ำหนดและ

อธิบายไว้ว่า เป็นเพศชาย (ตัวแทนเจ้าบ่าว) และเพศหญิง (ตัวแทนเจ้าสาว) ซึ่ง

ในหนังสือ ประเพณีเกี่ยวกับชีวิต ของกรมศิลปากร (2515) ได้อธิบายในเรื่อง

ดังกล่าวไว้ว่า “เม่ือบิดามารดาเลือกหาผู้ที่จะได้เป็นคู่ครองของบุตรและธิดาได ้

สมประสงค์ จึงนับว่าเป็นมงคลอันจะน�ำความเจริญความสุขให้เกิดมีในวงศ์สกุล 

ผู้ที่อยู่ในวงศ์สกุลทั้งสองฝ่ายก็มีความยินดีด้วย ช่วยกันตกแต่งให้ชายหญิงคู่นั้น

เป็นสามีภรรยากัน” ซึ่งในเนื้อหาข่าวพบว่า มีการกล่าวถึงพิธีกรรมการแต่งงาน

ของกลุ่มคนที่มีความหลากหลายทางเพศไว้ด้วยเช่นกัน

	 “ช่วงเช้าพิธีจัดให้มีพิธีทางสงฆ์ นิมนต์พระสงฆ์ 9 รูป 

เจริญพระพุทธมนต์ จัดภัตตาหารถวายแด่พระสงฆ์ พร้อมปะ

พรมน�ำ้พระพทุธมนต์ เพือ่ความเป็นสริมิงคล แก่คูบ่่าวสาวและ

มีพธิแีห่ขบวนขันหมาก รดน�ำ้สังข์ ผกูข้อมอื ตามประเพณไีทย

ทุกประการและขั้นตอน” 

(ข่าวสดออนไลน์, 13 พฤศจิกายน 2560)



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์160

	 “...หลังจากเสร็จพิธีสงฆ์ในช่วงเช้า ก็มีพิธีแห่ขันหมากได้ 

เข้าพิธีสวมแหวน พร้อมทั้งผูกข้อมือตามล�ำดับ” 

(ไทยรัฐออนไลน์, 8 พฤษภาคม 2559)

	 “...มกีารร�ำต้อนรับแบบจีนโบราณ หลงัจากน้ันได้มกีารร่วม

หลั่งน�้ำพระพุทธมนต์ เพื่อความเป็นสิริมงคลในชีวิตคู่ต่อไปใน

ภายภาคหน้าด้วย” 

			   (ไทยรัฐออนไลน์, 13 พฤษภาคม 2561)

	 การนิยามประเด็นเรือ่งการสมรสในบรบิทการสมรสของคนเพศเดยีวกัน

นั้น ได้สร้างภาพและให้ความหมายการแต่งงานของกลุ่มคนท่ีรักเพศเดียวกัน  

แตกต่างกนัออกไปตามขนบธรรมเนยีมประเพณอีย่างเป็นขัน้ตอนตามบรบิทของ

สังคม ซึ่งผู้เขียนพบว่า เป็นพิธีกรรมการแต่งงานที่มีขั้นตอนในลักษณะรูปแบบ

ของคู่สมรสชายและหญิงตามประเพณีไทย แสดงให้เห็นถึงระยะเวลาของการ

คบหาดูใจ ธรรมเนียมพิธีกรรมทางศาสนา เป็นต้น 

	 ดังนั้น บทบาทหน้าที่ของคู่รักเพศเดียวกันได้ก�ำหนดไว้กับการแต่งงาน

ที่จะเป็นการแสดงออก และบ่งบอกให้สังคมได้รับรู้ถึงการมีตัวตนในอีกรูปแบบ 

หนึ่งของการก�ำหนดอ�ำนาจของตนเองที่ได ้ไปต่อรองกับระบบสังคมนั้น  

ความหมายเฉพาะกบัเรือ่งสถาบนัศาสนา จงึอาจเป็นตวัแปรหนึง่ทีส่ะท้อนให้เหน็ว่า 

ในเม่ือสถาบันทางศาสนาได้สร้างกรอบเร่ืองการจ�ำกัดสิทธิและเสรีภาพในการ

เข้าถึงศาสนาของกลุ่มเพศทางเลือกและก�ำหนดข้อห้ามต่างๆ โดยบทบัญญัติที่ 

ตตีราเปรียบเป็นความเลวร้ายในชีวิตของมนษุย์ ดงันัน้ แทนทีจ่ะเอาตนเองเข้าไป 

อยู่ในศาสนา ซึ่งไม่สามารถท่ีจะกระท�ำได้ เพราะวาทกรรมกระแสหลักของ

สังคมสถาปนาอ�ำนาจควบคุมไว้ การสร้างทางเลือกของคู่ชีวิตที่รักเพศเดียวกัน

จึงผันแปรขอบเขตท่ีเป็นข้อจ�ำกัดของตนเอง ด้วยการให้สถาบันศาสนาเข้ามา

ประกอบพิธีกรรมแทนเพื่อสร้างความเชื่อมั่นในเพศวิถีที่เลือก โดยเป็นขั้นตอน

หนึ่งที่มีศาสนาเข้ามาท�ำพิธีในการประกอบการมงคลสมรสนั่นเอง



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 161

	 และผู้เขียนยังพบอีกว่า แม้แต่ “สถาบันการแพทย์” ก็ยังเป็นอีกหนึ่ง

สถาบันท่ีได้ให้ค�ำอธิบายในเร่ืองเพศต่อสังคม ซึ่งในเชิงวิชาการทางการแพทย์

นั้น จะให้ค�ำอธิบายถึงโครโมโซมหรือยีนที่อยู่ในร่างกายของมนุษย์ แต่ทั้งนี้ หาก

จะอธบิายในเชงิโครงสร้างทางสงัคมแล้ว การหล่อหลอมคูชี่วติทีเ่ป็นเพศเดยีวกนั 

อาจขึ้นอยู่กับสถาบันทางสังคมที่เป็นตัวบ่มเพาะก็อาจเป็นได้ ซึ่งปัจจุบันนี้เรื่อง

รสนิยมทางเพศ ไม่ว่าจะชื่นชอบเพศเดียวกัน หรือมีความรักในหลายๆ เพศ  

ก็ยังเป็นเรื่องของเป็นปัจเจกบุคคล และสังคมก็เข้ามามีส่วนสร้างให้คนในสังคม

รบัรูว่้า ไม่ใช่จะมเีพยีงเฉพาะเพศชายและเพศหญงิเท่านัน้ ความหลากหลายทาง

เพศยังมีในทุกภาคส่วนของสังคมด้วย

	 แพทย์หญิงสุวัทนา อารีพรรค (2522) ได้ให้ค�ำอธิบายถึงคนที่รักเพศ

เดียวกัน (หรือที่ในงานเขียนชิ้นนี้ว่า “รักร่วมเพศ”) ผ่านคอลัมน์ “เพศชาวบ้าน” 

ในนิตยสาร หมอชาวบ้าน ไว้ว่ามีสาเหตุหลายประการ บางคนเชื่อว่า ความ

ประพฤตินี้เป็นของติดตัวมาแต่เกิด เพราะคนพวกนี้เกิดในวัฒนธรรมซึ่งส่งเสริม

รักต่างเพศ และเขาไม่เคยถูกสอนเกี่ยวกับ “รักร่วมเพศ” เลย จนกระทั่งถึงวัย

แตกหนุ่มแตกสาวจึงได้มีประสบการณ์ครั้งแรก แสดงว่าการกระท�ำนี้เกิดจากตัว

ของเขาเองไม่ใช่จากการเรียนรู้ บางคนเชื่อว่า สาเหตุส�ำคัญเกิดจากสิ่งแวดล้อม

โดยเฉพาะครอบครัว เช่น การมีความสัมพันธ์ระหว่างเด็กกับบิดามารดาที่เป็น

เพศเดียวกันกับเด็กไม่ดีจากสาเหตุใดก็ตาม จะท�ำให้เด็กไม่สามารถลอกเลียน

ลักษณะและบทบาททางเพศที่ถูกต้องได้ การที่บิดามารดาทะเลาะวิวาทกันเป็น

ประจ�ำ อาจท�ำให้เดก็เกลยีดกลวัชวีติรกัต่างเพศทีเ่ขาเหน็เป็นตวัอย่าง และหนัไป

หาความสขุทางเพศกบัเพศเดยีวกนั หรอือาจเลีย้งดูผดิเพศ เนือ่งจากบดิามารดา

ไม่ต้องการเพศที่แท้จริงของเด็ก ก็อาจท�ำให้เกิดปัญหาดังกล่าวได้เช่นเดียวกัน

	 นอกจากนี ้สิง่แวดล้อมอย่างอ่ืนทีอ่าจเป็นสาเหตขุอง “รกัร่วมเพศ” ได้แก่ 

การเข้าใจผิดในความสัมพันธ์ระหว่างบิดามารดา เช่น การที่เด็กมีโอกาสเห็นพ่อ

แม่ร่วมเพศกัน อาจท�ำให้เด็กเข้าใจผิดว่าพ่อก�ำลังท�ำร้ายแม่ เด็กหญิงอาจเกลียด

กลวัพ่อตลอดจนผูช้ายอืน่ทุกคน และหนัไปหาความรกัจากเพศเดยีวกันซึง่นุม่นวล

กว่า รวมถึงการกระทบกระเทือนใจอย่างรุนแรง เนื่องจากความสัมพันธ์ระหว่าง



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์162

เด็กวัยรุ่นชายกับหญิงก็อาจเป็นสาเหตุ “รักร่วมเพศ” ได้ เช่น เด็กชายที่ผิดหวัง

ความรักครั้งแรกจากเด็กหญิงอาจเศร้าโศกเสียใจมาก และมองเห็นชีวิตรักต่าง

เพศเป็นความปวดร้าวใจ เลยหันเข้าหาเพศเดียวกันเพื่อหลีกเลี่ยงความผิดหวัง

ครั้งที่สอง หรือเด็กหญิงที่อารมณ์อ่อนไหวง่าย ถ้าไม่ได้รับความสนใจ หรือถูก

เยาะเย้ยจากชายท่ีเธอรกั เธอกอ็าจหนัไปหาเพศหญงิด้วยกนัแทน ทัง้นี ้ถ้ากล่าว

ถึงสาเหตจุากฮอร์โมน ในปัจจบุนัยงัไม่ได้หลักฐานแน่นอนว่า มคีวามสมัพันธ์กบั 

“รักร่วมเพศ” แต่อย่างไรก็ตาม มีผู้เคยพบว่า คนที่รักเพศเดียวกัน (ชาย) ระดับ

ฮอร์โมนเพศต�่ำกว่าของคนที่มีชีวิตทางเพศปกติ

	 ในขณะเดียวกัน การรักเพศเดียวกันก็เริ่มเป็นสิ่งที่พบเห็นได้ทั่วไป โดย

ชาวต่างชาติจากประเทศตะวันตกทีเ่ข้ามาอาศยัอยูใ่นประเทศไทยมส่ีวนท�ำให้เกิด

ความเปลี่ยนแปลงดังกล่าว หลังจากสงครามโลกครั้งที่ 2 และตั้งแต่ยุค 1950 

และ 1960 (พ.ศ. 2493 และ 2503) ข้อมูลเรื่องเพศสภาวะและเพศวิถีเริ่มเป็น

ที่แพร่หลาย ในขณะที่กลุ่ม LGBT เริ่มปรากฏตัวตามสื่อต่างๆ เช่น หนังสือ และ

ภาพยนตร์ทีเ่กีย่วกบัวัฒนธรรมเกย์มเีพิม่มากขึน้ (UNDP, 2014) ซึง่ประเทศไทย

มีประวัติศาสตร์เกี่ยวกับการรักเพศเดียวกันและการข้ามเพศมายาวนาน โดยมี

พฤติกรรมเกิดขึ้นมากมายที่ถือว่าไม่สอดคล้องกับบรรทัดฐานทางสังคมแบบรัก

ต่างเพศ แต่ก็ไม่ได้ถูกบันทึกเอาไว้อย่างเป็นทางการ เนื่องจากองค์กรภาครัฐ 

องค์กรศาสนา และสถาบันการศึกษามองว่า เป็นเรื่องไม่ปกติ พฤติกรรมเหล่านี ้

ขัดแย้งกับศีลธรรม บรรทัดฐาน วัฒนธรรมในการ “รักษาหน้า” และความเชื่อ

ในพุทธศาสนานิกายเถรวาท ต่อมาการรักเพศเดียวกันและการข้ามเพศได้กลาย

เป็นวัฒนธรรมย่อยที่เริ่มยอมรับได้ในเมืองไทย แต่ทัศนคติของสังคมที่มีต่อคน

กลุ่มนี้ก็ยังไม่ได้เป็นที่ยอมรับอย่างเต็มที่นัก (Jackson, 1999a) อีกทั้งยังไม่มี

การรับรองสถานะทางกฎหมายและเป็นประเด็นที่รวมอยู่ในนโยบายสาธารณะ

อย่างเป็นทางการ (UNDP, 2014)

	 ในช่วงต่อมา ประเทศไทยได้รับรองว่าการรักเพศเดียวกันไม่ใช่ความ 

ผิดปกติทางจิต เกิดขึ้นอย่างเป็นทางการเมื่อวันที่ 29 มกราคม พ.ศ. 2545 โดย

กรมสุขภาพจิต กระทรวงสาธารณสุข ได้ออกหนังสือราชการเพื่อแจ้งว่า การ 



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 163

รกัเพศเดยีวกนัไม่ถอืเป็นความผดิปกตทิางจติและถูกตัดออกจากการจดักลุม่โรค

ระดับนานาชาติโดยองค์การอนามัยโลกแล้ว นับเป็นเวลาร่วมสิบปีเต็มหลังจาก

ประกาศขององค์การอนามัยโลกที่รัฐไทยยอมรับว่า ความหลากหลายทางเพศ

ไม่ใช่เร่ืองความผดิปกตทิางจติใจ แต่กระนัน้ ถงึแม้ว่าจะเกดิการรบัรองอย่างเป็น

ทางการในด้านการแพทย์ แต่ในทางปฏิบัติ กลุ่มความหลากหลายทางเพศยังได้

รับผลกระทบจากการอคติทางเพศ การเลือกปฏิบัติด้วยเหตุแห่งเพศ และการ

ดูถูกเหยียดหยามจากมุมมองของสังคม (ชีรา ทองกระจาย, 2561)

	 ท้ังนี้ การกล่าวถึงการสมรสของคนเพศเดียวกันที่ถูกก�ำหนดโดย 

วาทกรรมทางการแพทย์ ซึง่ มเิชล ฟโูกต์ (Michel Foucault) ได้ให้ทศันะทีส่อดคล้อง 

กับ “การสร้างหรือการผลิตอัตบุคคล” (subject production or subjection) ไว้

ว่า การสร้างอัตบุคคลขึ้นมาให้เป็นประเด็นที่คนเรายอมรับว่า เป็นความหมาย

ที่แท้จริงจนคนเราต้องตกเป็นทาสของความหมายน้ัน เช่น การที่หมอบอกว่า 

มนุษย์เราสามารถแบ่งได้เป็นเพศหญิงและเพศชายเท่านั้น โดยมีนัยเก่ียวกับ

การสร้างความหมายมาให้เป็นตวัตนหรอืเป็นสญัลกัษณ์ตายตวั (object) จนคน

ต้องยอมรับเพื่อเชื่อว่าเป็นความจริง ทั้งๆ ที่จริงแล้ว ตัวสัญลักษณ์ดังกล่าวอาจ

เป็นเพียงมายาคติเท่านั้น นอกจากนี้ ฟูโกต์ได้กล่าวถึงการปฏิบัติการแบ่งแยก 

(dividing practice) ให้สามารถแยกแยะได้อย่างชัดเจนด้วยการสร้างพรมแดน

ขึ้นมาก�ำหนด เมื่อใดที่มีการแบ่งแยกขึ้นมา ก็จะเริ่มมีการสถาปนาประเด็นหรือ 

หัวเร่ือง เช่น การแบ่งแยกระหว่างคนบ้ากบัคนด ีและในกรณขีองการให้ความหมาย 

ความสัมพันธ์ของคนที่รักเพศเดียวกัน ก็จะถูกกีดกันออกจากความสัมพันธ์

ระหว่างเพศชายหญิง จนกลายเป็นคนที่อยู่ใต้บงการของการนิยามให้กลายเป็น

คนผิดปกติ และเป็นความสัมพันธ์ทางเพศที่ผิดปกติ (กาญจนา แก้วเทพ และ

สมสุข หินวิมาน, 2551)

	 ในขณะเดยีวกนั ฟโูกต์ได้ให้ทศันะไว้อกีว่า การจดัจ�ำแนกทางวทิยาศาสตร์ 

(scientific classification) คือ กระบวนการท�ำให้กลายเป็นตัวผู้ถูกกระท�ำ  

(subject) โดยกระบวนการทางวิทยาศาสตร์ ซึง่การจ�ำแนกนีส้ามารถท�ำได้หลาย

อย่าง เช่น การจ�ำแนกว่าเป็นคนสุขภาพดีหรือป่วย หรือแม้กระทั่งการจ�ำแนก 



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์164

เพศสภาพชายและหญงิ หรอืเพศสภาพทีผ่ดิปกตโิดยการวเิคราะห์สภาพร่างกายและ 

อวัยวะทางเพศเป็นตัวก�ำหนด เราก็จะเชื่อในความหมายเหล่านั้น เพราะผู้นิยาม

อยู่ในสถาบันที่น่าเชื่อถือ ซึ่งท�ำให้ผู้ที่ถูกนิยามอยู่ภายใต้การบงการของสถาบัน

การแพทย์ แต่กระนั้น ก็มีการต่อรองอยู่เป็นระยะๆ ของกลุ่มที่รักเพศเดียวกัน

ต่อสังคมด้วย 

	 “ทั้งคู่ซึ่งเป็นผู้หญิงเหมือนกันระบุว่า หากท�ำสิ่งที่ถูกต้อง

แต่ไม่ถูกใจก็อยู่ด้วยกันไม่ได้ ความรักมันไม่จ�ำกัดเพศ ถ้าเรา

อยู่ตรงไหนแล้วมีความสุขก็อยู่ตรงนั้น ท่ีส�ำคัญสิ่งที่เราเป็น 

ก็ไม่ได้ท�ำให้คนอ่ืนเดือดร้อนก็ถือว่าโอเคแล้ว และจะดูแลซึ่ง

กันและกันให้ถึงที่สุด” 

(ข่าวสดออนไลน์, 28 พฤศจิกายน 2560)

	 และส�ำหรับการสร้างความคิดให้อัตบุคคล (subjectification) คือ 

กระบวนการสร้างหรือนิยาม อัตบุคคลขึ้นมาให้เป็นประเด็นที่ท�ำให้คนเราต้อง 

ไปผูกติดอยู่กับประเด็นนั้น จนอยู ่ภายใต้การก�ำหนดและการควบคุมของ 

ความหมายดงักล่าว กระบวนการนีจึ้งเหมอืนกบัการสร้างวาทกรรมชนดิหนึง่ เช่น 

การสร้างความเข้าใจขึน้มาอย่างหนึง่ว่า คนทีจ่ะแต่งงานกันได้หรอืมคีวามสมัพนัธ์

ในเรื่องเพศได้นั้น ต้องเป็นเพศชายและเพศหญิง เพราะตกอยู่ในเกณฑ์ที่น�ำเอา

ความสมัพนัธ์ระหว่างเพศของคนในสงัคมเข้ามาเป็นตวัวดั เพราะไปยดึตดิอยูก่บั 

ความหมายที่ถูกสร้างขึ้นมาให้ตายตัวเหล่านั้น กล่าวอีกนัยหนึ่ง กระบวนการนี้

คือ การท�ำเรื่องที่อาจจะยังไม่เป็นประเด็นให้กลายเป็นประเด็น จนท�ำให้คนเรา

ต้องตกอยู่ใต้การควบคุมของประเด็นเหล่านั้นไปในที่สุด



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 165

	 “แม้ว่าจะไม่มีบตุรสืบทอด เราสองคนกพ็อใจและมคีวามสขุ 

และจะขอลูกน้องสาวมาเลี้ยงดู เพื่อให้ครอบครัวมีความสุข 

แบบหญิงชายทั่วไป แม้ว่าจะเป็นเพศหญิงทั้งคู่ก็ตาม” 

(เดลินิวส์ออนไลน์, 24 กุมภาพันธ์ 2561)

	 อย่างไรก็ตาม นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ (2558) ยังได้กล่าวอธิบายไว้ใน

บทความที่เขียนเก่ียวกับแนวคิดทฤษฎีเรื่อง “ความหลากหลายทางเพศ” ไว้ว่า  

ในหนังสือเล่มที่สองเรื่อง Sexual Inversion (1897) นักจิตเวชศาสตร์ เฮฟล็อค 

เอลลิส (Havelock Ellis) อธิบายให้เห็นว่า พฤติกรรมรักเพศเดียวกันสามารถ 

พบได้ทั้งในเพศชายและเพศหญิง รวมทั้งเกิดขึ้นได้ทุกช่วงวัย และความรู้สึกรัก

ชอบเพศเดยีวกนัมใิช่สิง่ที ่“ผดิปกต”ิ แต่อย่างใด เอลลสิยงัชีใ้ห้เหน็ว่า พฤตกิรรม

รักเพศเดียวกันสามารถพบได้ในหลายวัฒนธรรมตั้งแต่ยุคโบราณมาจนถึง

ปัจจุบัน เอลลิสเชื่อว่า พฤติกรรมรักเพศเดียวกันเป็นพฤติกรรมทางเพศที่เกิด

ขึ้นตามธรรมชาติ เช่นเดียวกับพฤติกรรมแบบอื่นๆ ที่มนุษย์มี แต่ธรรมชาติมิได้

เป็นตัวก�ำหนดทุกสิ่งทุกอย่าง หากแต่เป็นเพียง “พื้นฐาน” ของการแสดงออก

ทางพฤติกรรม ส่วนการควบคุมพฤติกรรมทางเพศของมนุษย์จะมาจากสังคม  

(Crozier, 2008) 

	 เมื่อสถาบันการแพทย์ในยุคปัจจุบันได้สร้างความหมายให้กับการสร้าง

ความสัมพันธ์ในชีวิตคู่และการขยายเผ่าพันธุ์ ได้พึ่งพาอาศัยเทคโนโลยีทางการ

แพทย์ที่ล�้ำสมัย ดังนั้น การสืบทอดเผ่าพันธุ์จึงไม่จ�ำเป็นต้องอิงกับเพศเสมอไป 

กล่าวคอื เมือ่ววิฒันาการทางการแพทย์ล�ำ้หน้ามากขึน้ กลุม่คนทีรั่กเพศเดยีวกนั

ก็สามารถสร้างรูปแบบความหมายของการมีชีวิตคู่ โดยการสร้างครอบครัวใน 

รปูแบบของเขาเองได้ ซ่ึงเป็นการเข้าไปต่อรองความหมายในความสมัพนัธ์ทางเพศ

ได้ โดยขยายแนวทางให้กลุ่มเพศอื่นๆ ด้วยการสร้างความสัมพันธ์รูปแบบใหม่ๆ 

ให้กับสังคม โดยไม่จ�ำเป็นต้องให้ค�ำจ�ำกัดความในความสัมพันธ์ของมนุษย์เพียง

เฉพาะเพศชายและเพศหญิงเท่านั้น



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์166

	 และในอกีหนึง่สถาบันท่ีเข้ามามส่ีวนก�ำหนดความหมายการสมรสของคน

เพศเดียวกัน พบว่า “สถาบันสื่อมวลชน” ก็ยังเป็นสถาบันหนึ่งที่ส�ำคัญในการเข้า

มาให้ความหมายการสมรสของคนเพศเดียวกันด้วย โดยผู้เขียนพบว่า ในช่วงปี 

พ.ศ. 2556-2561 สื่อมวลชนมีการน�ำเสนอข่าวขึ้นมาทางออนไลน์ หรือจ�ำนวน

เพิ่มขึ้นของข่าวในลักษณะนี้ อาจกล่าวได้ใน 2 ลักษณะ คือ (1) สื่อมวลชนให้

ความสนใจ เพราะเนื่องด้วยเป็นเรื่องแปลก ไม่ใช่เป็นปกติวิสัยส�ำหรับสังคมไทย

ที่คนเพศเดียวกันจะลุกขึ้นมาจัดงานแต่งงานตามประเพณี (2) เป็นการตอกย�้ำ

ว่า สังคมไทยในปัจจุบันได้เปิดเผย และสร้างการยอมรับในระดับหนึ่งของสังคม 

โดยเฉพาะสถาบันสื่อมวลชนที่ให้เนื้อที่ข่าวในการน�ำเสนอข้อมูลข่าวสารในเรื่อง

การสมรสของคนเพศเดียวกันในพื้นที่ของสื่อมวลชนต่อสังคมโดยรวม

	 อย่างไรก็ดี การน�ำเสนอข่าวของสื่อมวลชนในปัจจุบัน ได้สร้างและ

ก�ำหนดความหมายการสมรสของมนษุย์ในอกีหน่ึงรูปแบบ กล่าวคอื ข้อมลูข่าวสาร

การสมรสของคนเพศเดยีวกนัท่ีถูกเสนอสูส่งัคมถูกจดัเป็นวาระข่าวสารระดบัรอง 

แต่กลับพบว่า มีการเคลื่อนไหวของข้อมูลข่าวสารนี้อยู่อย่างต่อเนื่อง และช่วย

สะท้อนความคิดสาธารณะสู่สังคม โดยเฉพาะการใช้ถ้อยค�ำในการพาดหัวข่าว 

ผู้เขียนได้มีข้อสังเกตว่า การน�ำเสนอข่าวท่ีมีผลในทิศทางเชิงบวกมากข้ึน แต่ก็

ยังพบว่า ไม่ได้น�ำเสนอให้เกิดการสร้างการยอมรับให้เกิดข้ึนเสียทีเดียว เพียง

แค่เริ่มสร้างผลลัพธ์ในความคิดที่ไม่ต่อต้านต่อกลุ่มบุคคลดังกล่าวในวิถีปฏิบัติ

กิจกรรมทางวัฒนธรรมและประเพณีเท่านั้น และจากวิธีคิดท�ำให้เห็นว่า สื่อมี

อิทธิพลต่อกลุ่มสาธารณชนของสังคมในวงกว้าง และมีผลต่อการเปลี่ยนแปลง

สังคมและวัฒนธรรม โดยการน�ำเสนอข่าวสารใดที่สื่อมวลชนมีส่วนเกี่ยวข้องกับ

บริบททางสังคม ตลอดจนการมีปฏิกิริยาตอบโต้ของสมาชิกในสังคมนั้นๆ ด้วย 

ไม่ว่าจะเป็นในเรื่องการมีส่วนผลักดันปรากฏการณ์ทางสังคม หรือการก�ำหนด

ความหมายของวาระข้อมูลข่าวสารให้สังคมได้รับรู้ ยอมรับ และต่อต้าน 



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 167

ภาพที่ 2	 ตัวอย่างการน�ำเสนอข่าวสารเกี่ยวกับการสมรสของคนเพศเดียวกันใน 

		  สื่อมวลชน

16 

ภาพท่ี 2 ตวัอย่างการน าเสนอข่าวสารเกี่ยวกบัการสมรสของคนเพศเดยีวกนัในสื่อมวลชน 

อย่างไรก็ดี ในยุคก่อนพบว่า สถาบันสื่อมวลชนได้ให้ความหมายในประเด็นคนที่รักเพศ
เดยีวกนัในเชงิลบมาก เป็นสิง่ทีเ่บีย่งเบนจากขนบของสงัคม มาตรฐานทางเพศทีถู่กก าหนดจากสงัคม
กลายเป็นวาทกรรมหลกัให้คนในสงัคมรบัรู้ในความจริงเหล่านัน้คือ เพศชายและเพศหญิงเท่านัน้ที่
เหมาะสมแต่งงานเป็นคู่ชีวิตกนั ดงันัน้ สื่อมวลชนได้สร้างความรู้ความจริงให้กบัสงัคมด้วยความ
หมายถงึการประพฤตผิดิทางเพศวถิเีป็นเรื่องแปลกประหลาด ถ้อยค าทีพ่าดหวัข่าวหรือในเนื้อหาข่าว
มลีกัษณะที่เป็นเรื่องไม่เหมาะสม ด้วยการใชอ้ านาจกลไกทางวฒันธรรมเข้าไปควบคุมผ่านความคดิ
ของผูร้บัสาร  

“พาดหวัหนังสอืพมิพ์ไทยรฐั ฉบบัประจ าวนัที ่ 29 ตุลาคม พ.ศ. 2515 “‘รกัร่วมเพศ
ระบาดหนัก’ ใชช้วีติวติถารตัง้บารร์ะบายอารมณ์ชายต่อชาย”  

(เทอดศกัดิ ์ร่มจ าปา, 2545) 
“ข่าวหวัรองหนังสอืพมิพไ์ทยรฐั ฉบบัหลงั วนัที ่30 ตุลาคม พ.ศ. 2515 “หนุ่มรกัร่วม

เพศ  เปิดใจ ไม่ต้องการผูห้ญงิ ‘คลัง่’ แต่เพศเดยีวกนั”  
(เทอดศกัดิ ์ร่มจ าปา, 2545) 

กล่าวอีกนัยหนึ่ง หากสถาบันสื่อมวลชนสร้างความหมายรักเพศเดียวกันด้วยมิติเดิม 
(มากกว่ามติิเดียว) คือ การตอกย ้ารกัต่างเพศ ที่เชื่อมร้อยกบัสถาบนัครอบครวั จติวิทยา ศาสนา ก็
อาจไม่ถูกต้อง ซึ่งอาจจะต้องปรบัเปลี่ยนความคิดนี้เสยีใหม่ และน าไปสู่การต่อสู้ของกลุ่มที่รกัเพศ
เดียวกนั และการเริ่มน าเสนอประเด็นนี้ใหม่ในสื่อมวลชน นอกจากนี้แล้ว คนที่รกัเพศเดียวกนัก็มี
ประสบการณ์ชวีิตที่ถูกหล่อหลอมกนัมาที่แตกต่างกนั ในปัจจยัที่ถูกกระบวนการทางสงัคม ขดัเกลา 

	 อย่างไรก็ดี ในยุคก่อนพบว่า สถาบันส่ือมวลชนได้ให้ความหมายใน

ประเด็นคนที่รักเพศเดียวกันในเชิงลบมาก เป็นสิ่งที่เบี่ยงเบนจากขนบของสังคม 

มาตรฐานทางเพศที่ถูกก�ำหนดจากสังคมกลายเป็นวาทกรรมหลักให้คนในสังคม

รบัรู้ในความจริงเหล่านัน้คอื เพศชายและเพศหญงิเท่านัน้ทีเ่หมาะสมแต่งงานเป็น

คู่ชีวิตกัน ดังนั้น สื่อมวลชนได้สร้างความรู้ความจริงให้กับสังคมด้วยความหมาย

ถึงการประพฤติผิดทางเพศวิถีเป็นเรื่องแปลกประหลาด ถ้อยค�ำที่พาดหัวข่าว 

หรือในเนื้อหาข่าวมีลักษณะที่เป็นเรื่องไม่เหมาะสม ด้วยการใช้อ�ำนาจกลไกทาง

วัฒนธรรมเข้าไปควบคุมผ่านความคิดของผู้รับสาร 

	 “พาดหัวหนังสือพิมพ์ไทยรัฐ ฉบับประจ�ำวันที่ 29 ตุลาคม 

พ.ศ. 2515 “‘รักร่วมเพศระบาดหนัก’ ใช้ชีวิตวิตถารต้ังบาร์

ระบายอารมณ์ชายต่อชาย” 

(เทอดศักดิ์ ร่มจ�ำปา, 2545)



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์168

	 “ข่าวหวัรองหนงัสอืพิมพ์ไทยรัฐ ฉบบัหลัง วันท่ี 30 ตุลาคม 

พ.ศ. 2515 “หนุ่มรักร่วมเพศ เปิดใจ ไม่ต้องการผู้หญิง ‘คลั่ง’ 

แต่เพศเดียวกัน” 

(เทอดศักดิ์ ร่มจ�ำปา, 2545)

	 กล่าวอกีนยัหนึง่ หากสถาบันสือ่มวลชนสร้างความหมายรกัเพศเดยีวกนั

ด้วยมติเิดมิ (มากกว่ามติเิดยีว) คอื การตอกย�ำ้รกัต่างเพศ ทีเ่ชือ่มร้อยกับสถาบนั

ครอบครัว จิตวิทยา ศาสนา ก็อาจไม่ถูกต้อง ซึ่งอาจจะต้องปรับเปลี่ยนความคิด

นี้เสียใหม่ และน�ำไปสู่การต่อสู้ของกลุ่มที่รักเพศเดียวกัน และการเริ่มน�ำเสนอ

ประเด็นนีใ้หม่ในส่ือมวลชน นอกจากนีแ้ล้ว คนท่ีรกัเพศเดยีวกันก็มปีระสบการณ์

ชีวิตที่ถูกหล่อหลอมกันมาที่แตกต่างกัน ในปัจจัยที่ถูกกระบวนการทางสังคม 

ขัดเกลา การเรียนรู้ผ่านกระบวนการทางสังคมในด้านอื่นๆ ดังนั้น การปะทะกัน

ระหว่างการน�ำเสนอข่าวของสื่อมวลชนในประเด็นการสมรสของคนเพศเดียวกัน 

ซึ่งเป็นมุมมองที่ถูกก�ำหนดในโลกของสื่อมวลชน และการตีความหมายระหว่าง

สภาพสังคมทีเ่กดิขึน้ในโลกแห่งความเป็นจรงิแล้ว ประสบการณ์ ความเชือ่ ความ

คิดที่ติดตัวมา จะท�ำให้เกิดการนิยามความหมาย หรือการสร้างชุดความหมาย

ใหม่ข้ึนมาให้กับสังคม ซ่ึงจะมีทิศทางที่สอดคล้องกับกระบวนการทางสังคมท่ี

สร้างความหมายในเรื่องการสมรสของคนเพศเดียวกันไว้ หรือเป็นชุดความคิดที่

ขัดแย้งก็ได้ 

	 อนึง่ สือ่มวลชนยงัเป็นปรมิณฑลของพืน้ท่ีปฏบิตักิารของอ�ำนาจของการ 

“นยิาม” ในการขจดัและกดีกนัการนยิามของผูอ้ืน่ (definition and exclusion) ที่

แย่งยือ้ช่วงชงิความหมายระหว่างกนัอยูเ่สมอ ผ่านการยอมรบัหรอืไม่ยอมรบัการ

นิยามจากฝ่ายตรงกันข้าม เช่น การช่วงชิงความหมายระหว่าง “ความสัมพันธ์

ระหว่างเพศชาย-หญิง” กับ “กลุ่มคนที่รักเพศเดียวกัน” หรือ “เจ้าบ่าว-เจ้าสาว 

ในพิธีการแต่งงาน” กับ “การแต่งงานของเจ้าบ่าว-เจ้าสาว เพศเดียวกัน” ซึ่ง

แต่ละความหมายที่ถูกผลิตจะถูกตอกย�้ำอย่างซ�้ำๆ ในวิถีแห่งชีวิตประจ�ำวัน จน

สามารถตดิตัง้และซมึลกึสู่วิถีชีวิตของผูค้นสามญั และกลายเป็นเรือ่งปกตธิรรมดา



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 169

ทีย่อมรับและควรจะเป็น จนดคูล้ายเป็น “สามญัส�ำนกึ” ร่วมกันของผูค้นในสงัคม 

โดยมภีาษาเป็นเครือ่งมอืท่ีส�ำคัญในการถ่ายทอดและตอกย�ำ้อดุมการณ์ นัน่คอื ทัง้

ในอดีตและปัจจุบัน สถาบันสื่อมวลชนมีอ�ำนาจในการขับเคลื่อนความหมายผ่าน

ภาษาต่อผู้คนในสังคมให้คิดเห็นตาม หรือสร้างมุมมองให้กับปรากฏการณ์ในอีก

หนึ่งทิศทางกับสิ่งที่สื่อน�ำเสนอออกมาด้วย ซึ่งมีอิทธิพลต่อวัฒนธรรมความเป็น

อยู่และค่านิยมของคนในสังคมไทย อย่างไรก็ตาม ตัวแปรสื่อมวลชนมีอิทธิพล

อย่างยิ่งในการชักน�ำความคิด หรือสร้างชุดความคิดใดความคิดหนึ่งเข้าสู่ระบบ

ของสังคม ดังน้ัน ข่าวทีถู่กน�ำเสนอต่อสงัคมจึงเป็นพืน้ท่ีของสือ่มวลชนทีห้่อมล้อม

ตวัเราอยูใ่นสงัคม จงึถอืว่าเป็นพืน้ทีท่างการเมอืง (political space) รปูแบบหนึง่

ด้วย ที่เข้ามาช่วงชิงในการก�ำหนดกฎเกณฑ์ สร้าง ควบคุม ตรวจตรา การระบุ 

การให้คุณค่า ความหมาย รวมถึงตอกย�้ำคุณค่า อุดมการณ์ต่างๆ ให้กับสังคม

อีกด้วย 

	 กล่าวได้ว่า ในยุคปัจจุบันนี้นั้น สื่อมวลชนเองก็ได้พยายามก�ำหนด 

ความหมายในเรื่องการสมรสของคนเพศเดียวกันในอีกลักษณะหนึ่ง โดยติดต้ัง

ชดุความคดิให้กบัคนในสังคมว่า ความสมัพนัธ์ในชวิีตคูไ่ม่มกีารจ�ำกัดในเรือ่งเพศ

เหมือนในยุคก่อน การเข้ามาผูกสายสัมพันธ์ของมนุษย์ 2 คน เป็นไปด้วยความ

รักในฐานะของความเป็นมนุษย์สังคม ไม่ใช่ในฐานะของความเป็นเพศชาย-เพศ

หญิง ที่สังคมยึดถือเป็นวาทกรรมหลักของสังคมในเรื่องการแต่งงาน แต่อย่างไร

ก็ตาม สถาบันสื่อมวลชนจึงมีบทบาทเพียงที่จะให้ความหมายและสร้างพื้นที่ให้

กับวาทกรรมอื่นๆ ได้เข้ามาช่วงชิงความหมายในสังคมด้วย 

	 จากเหตุผลดังกล่าวข้างต้น การประสานพลังของสถาบนัในสงัคม ได้เปิด

ทางเลอืกไว้ให้โดยผ่านสถาบันต่างๆ ทีส่ร้างความเข้าใจเก่ียวกับการสมรสของคน

เพศเดยีวกนั มหีลากหลายมติมิากขึน้ โดยผ่านวาทกรรมทางสถาบนัทีค่รอบคลมุ

อยู่ในสังคม และแม้ว่า “บรรทัดฐานทางสังคม” จะเป็นกฎเกณฑ์ที่สังคมวางเอา

ไว้ให้สมาชกิในสงัคมประพฤตปิฏบัิต ิเพราะเป็นสิง่ทีด่งีามและเป็นประโยชน์ทีจ่ะ

เอื้ออ�ำนวยต่อการอยู่รอดของสังคมแล้ว “ประเพณี” (mores) หรือ “ธรรมเนียม

ปฏบิตั”ิ ในสถาบนัยงัเปิดโอกาสให้คนทีรั่กเพศเดยีวกันเข้ามาใช้พืน้ทีด่งักล่าวผ่าน



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์170

รปูแบบการแต่งงานด้วย นอกจากนี ้การอธบิายในเชงิพฤตกิรรมของคนทีร่กัเพศ

เดยีวกนัแล้ว ในทางวฒันธรรมได้กล่าวถึงและให้ชดุของความหมายการสมรสของ

คนเพศเดยีวกนัในลกัษณะทีแ่ตกต่างกนัออกไป อย่างไรกด็ ีสงัคมและวฒันธรรม 

ตลอดจนสถาบันต่างๆ ก็มีการจัดระเบียบความสัมพันธ์ทางเพศของมนุษย์ไว้ให้

อยู่ภายใต้อุดมการณ์บางอย่างและความเชื่อบางอย่างอีกด้วย

	 ด้วยเหตดุงักล่าว การทีพ่ลงัอ�ำนาจของสถาบันเข้ามาสร้างความชอบธรรม 

ของ “การสมรส” ในระบบทุนนิยม ไม่ว่าจะเป็นสถาบันครอบครัว สถาบัน 

ศาสนา สถาบันกฎหมาย สถาบันการแพทย์ หรือแม้กระทั่งสถาบันสื่อมวลชน 

เป็นต้น พลงัอ�ำนาจของสถาบันเหล่านัน้กจ็ะผสานเข้ากบัปัจจยัการผลติของสงัคม

ทีป้่อนแรงงาน (คน) เข้าสู่ระบบของสังคมนัน้ กไ็ด้เข้ามาเชือ่มโยงกับสถาบนัต่างๆ 

ในสงัคม โดยทีส่ถาบนัต่างๆ ในสงัคมเหล่านัน้เข้ามาก�ำหนดความสมัพนัธ์ในชวีติ

คู่ของมนษุย์ และคนทีร่กัเพศเดยีวกนักเ็ช่นกนัทีพ่ยายามเข้ามาต่อรองกบัอ�ำนาจ

ของสถาบันในสังคม ที่จะหาหนทางสร้างความชอบธรรมให้กับชีวิตคู่ของตนเอง

ด้วย ซึง่การทีค่นรกัเพศเดยีวกนัเลือกต้องการใช้ชีวิตคูร่่วมกนัโดยไม่ได้แบ่งว่าต้อง

เป็นเพศหญิงหรือเพศชายในความสัมพันธ์ระหว่างเพศ กล่าวได้ว่า ลักษณะการ

เลือกดังกล่าวเป็นการต่อต้านกับระบบความเชื่อของสังคมที่สร้างบทบาทสถานะ

ในความสัมพันธ์ระหว่างเพศ ซึ่งสังคมบอกว่าเป็นเพศที่มีความชอบธรรม ดังนั้น 

การท่ีคนรักเพศเดียวกนัถูกสงัคมกดทบัด้วยการก�ำหนดนยิามความหมายให้เป็น

เพศท่ีไม่ปกติ การสะท้อนให้เหน็ถึงการกดทบัจากสงัคมและการต่อรองต่อตนเอง

และการแสดงออกต่อสงัคมด้วยกจิกรรมทีพ่ยายามสร้างการยอมรบั เป็นการเปิด 

พืน้ทีท่างสงัคมด้วยการผ่านกระบวนการเรยีนรูท้างสังคมในอกีประการหนึง่ด้วย 

กล่าวคือ การที่สังคมยอมรับการใช้ชีวิตคู่ในความสัมพันธ์ระหว่างเพศด้วยการ

แต่งงาน ซึง่เป็นการด�ำเนนิชวีติคูด้่วยความถกูต้องตามวฒันธรรม ค่านยิม จารีต 

ประเพณี กฎหมาย รวมแม้กระทั่งสื่อมวลชน ถ้าคู่ชีวิตหญิงชายคู่นั้นมีความ

ปรารถนาต้องการมีกฎหมายในการรองรับการใช้ชีวิตคู่ร่วมกัน และการที่คนรัก

เพศเดยีวกนัมุ่งหมายต่อการแสดงออกทางเพศวิถีด้วยการจดังานแต่งงาน ซึง่อาจ

จะขัดแย้งในบรรทัดฐานทางสังคม และค่านิยมทางสังคมในเรื่องการแสดงออก



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 171

ทางเพศ แต่การยืนหยัดต่อรองในการสร้างตัวตน และสร้างคู่ชีวิตในพื้นที่ที่ 

ทับซ้อนของความสัมพันธ์ระหว่างเพศ ก็ยังเป็นการนิยามในเรื่องเพศกับสังคม

อีกชุดหนึ่งด้วย

สมรสเพศเดียวกัน: การใช้ธรรมเนียมปฏิบัติเพื่อต่อรองกับสังคม
	 การสมรสของคนเพศเดียวกันส่วนใหญ่ให้ค่านิยมในเรื่องของการมีพิธี 

แต่งงาน การรับรู้ของครอบครัวท้ังสองฝ่าย แต่อย่างไรก็ดี เราอาจพบได้ว่า  

คู่สมรสเพศเดียวกันมักโดดเดี่ยวในความคิด ซึ่งการที่จะเปิดเผยต่อสังคมผ่าน

ทางประเพณีและวฒันธรรม อาจมองว่า เป็นเรือ่งทีน่่าขดัแย้งในระบบบรรทดัฐาน

ทางสังคมที่ไม่ใช่ตัวขนบธรรมเนียมประเพณีการแต่งงานอย่างที่ก�ำหนดไว้ และ

ปฏิบัติสืบต่อกันมา โดยที่ความสัมพันธ์ในเรื่องเพศที่เป็นเพศเดียวกัน อาจท�ำให้

สงัคมมข้ีอสังเกตและตัง้ค�ำถามอนัหลากหลายกบัคู่แต่งงานทีไ่ม่เป็นไปตามกรอบ

บรรทัดฐานทางสังคม ดังนั้น พลังอ�ำนาจของสิ่งแวดล้อมรอบข้างของปัจเจกที่รัก

เพศเดยีวกนั จะแสดงอ�ำนาจท่ีเข้ามาสนบัสนนุต่างกเ็ป็นปัจจยัให้คูส่มรสทีเ่ป็นเพศ

เดียวกันมีที่ยืนในพื้นที่สาธารณะในโลกแห่งความเป็นจริงมากขึ้น

	 และเมื่อคู ่รักเพศเดียวกันเข้ามาใช้พื้นที่การต่อสู ้ผ่านพิธีกรรมการ

แต่งงาน คือ จะเป็นพื้นที่เดียวที่สามารถรอมชอมได้ง่ายที่สุด เมื่อเทียบกับพื้นที ่

อื่นๆ เช่น กรณีนักเคลื่อนไหวคู่รัก LGBT จูบกันกลางสภาเพื่อเรียกร้องการ 

แก้กฎหมายสมรส (ไทยรัฐออนไลน์, 2562) ซึ่งอาจเป็นเรื่องยากของสังคมที่จะ

ยอมรับ ทั้งนี้ พื้นที่พิธีกรรมการแต่งงานอาจมีลักษณะที่สอดรับกับพิธีกรรมของ

สังคมไทยที่การแต่งงานเป็นเรื่องของการให้คนรู้จัก ซึ่งแวดล้อมอยู่กับคู่รักเพศ

เดยีวกนั ประกาศให้รูว่้าแต่งงานกนั โดยเป็นเรือ่งเกีย่วกบัครอบครวั เพือ่นฝงู จงึ

เท่ากับว่าการต่อรองกับจุดนี้เป็นเรื่องที่สามารถกระท�ำได้ง่ายที่สุด และคนทั่วไป

ในสงัคมท่ียงัอยูใ่นวาทกรรมหลกักอ็าจไม่ได้รูส้กึกระอกักระอ่วน ตราบใดทีย่งัไม่ 

ได้ก้าวไปสู่ปฏิบัติการทางสังคมอื่นๆ เช่น การเรียกร้องกฎหมายการแต่งงาน

	 ดังนั้น หากวิเคราะห์ลงไปถึงภาพที่สื่อมวลชนเลือกหยิบมาน�ำเสนอ ก็

จะไม่เลือกภาพที่ขัดกับความคิดของคนทั่วไป ซึ่งก็ยังคงเป็นภาพงานแต่งงาน 



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์172

พธิมีงคลสมรสท่ัวๆ ไป ไม่ได้มภีาพประเจดิประเจ้อ เพือ่จะต่อรองความหมายว่า 

การแต่งงานของคนรักเพศเดียวกันก็ไม่ต่างจากการแต่งงานของคนรักต่างเพศ 

และคนที่มาร่วมงานก็คือคนที่เสมือนญาติพี่น้องกันที่มาร่วมแสดงความยินดี

ภาพที่ 3	 ตัวอย่างภาพข่าวการแต่งงานของคู่สมรส ชาย-ชาย ในหน้าหนังสือพิมพ์  

		  พร้อมกบัข้อความประกอบว่า “ฮอืฮาชายแต่งชาย หนุม่สระบรุหีอบสนิสอด 

		  ร่วมล้านแต่งเพื่อนร่วมงาน บ่มรักนาน 5 ปี”

19 

สิง่แวดลอ้มรอบขา้งของปัจเจกทีร่กัเพศเดียวกนั จะแสดงอ านาจทีเ่ข้ามาสนับสนุนต่างก็เป็นปัจจัยให้
คู่สมรสทีเ่ป็นเพศเดยีวกนัมทีีย่นืในพืน้ทีส่าธารณะในโลกแห่งความเป็นจรงิมากขึน้ 

และเมื่อคู่รกัเพศเดียวกนัเข้ามาใช้พื้นที่การต่อสู้ผ่านพธิีกรรมการแต่งงาน คือ จะเป็นพื้นที่
เดียวที่สามารถรอมชอมได้ง่ายที่สุด เมื่อเทียบกบัพืน้ที่อื่นๆ เช่น กรณีนักเคลื่อนไหวคู่รกั LGBT จูบ
กนักลางสภาเพื่อเรียกร้องการแก้กฎหมายสมรส (ไทยรฐัออนไลน์, 2562) ซึ่งอาจเป็นเรื่องยากของ
สงัคมทีจ่ะยอมรบั ทัง้นี้ พืน้ทีพ่ธิกีรรมการแต่งงานอาจมลีกัษณะทีส่อดรบักบัพธิกีรรมของสงัคมไทยที่
การแต่งงานเป็นเรื่องของการให้คนรูจ้กั ซึ่งแวดล้อมอยู่กบัคู่รกัเพศเดยีวกนั ประกาศให้รู้ว่าแต่งงาน
กนั โดยเป็นเรื่องเกี่ยวกับครอบครัว เพื่อนฝูง จึงเท่ากบัว่าการต่อรองกบัจุดนี้ เป็นเรื่องที่สามารถ
กระท าได้ง่ายที่สุด และคนทัว่ไปในสงัคมที่ยงัอยู่ในวาทกรรมหลักก็อาจไม่ได้รู้สกึกระอกักระอ่วน 
ตราบใดทีย่งัไม่ไดก้้าวไปสู่กบัปฏบิตักิารทางสงัคมอื่นๆ เช่น การเรยีกรอ้งกฎหมายการแต่งงาน 

ดงันัน้ หากวเิคราะหล์งไปถงึภาพทีส่ื่อมวลชนเลอืกหยบิมาน าเสนอ กจ็ะไม่เลอืกภาพทีข่ดักบั
ความคิดของคนทัว่ไป ซึ่งก็ยงัคงเป็นภาพงานแต่งงานพธิีมงคลสมรสทัว่ๆ ไป ไม่ได้มภีาพประเจดิ
ประเจอ้ เพื่อจะต่อรองความหมายว่า การแต่งงานของคนรกัเพศเดยีวกนักไ็ม่ต่างจากการแต่งงานของ
คนรกัต่างเพศ และคนทีม่าร่วมงานกค็อืคนทีเ่สมอืนญาตพิีน่้องกนัทีม่าร่วมแสดงความยนิดี 

ภาพท่ี 3 ตวัอย่างภาพข่าวการแต่งงานของคู่สมรส ชาย-ชาย ในหน้าหนังสอืพมิพ์ พรอ้มกบัขอ้ความประกอบว่า 
“ฮอืฮาชายแต่งชาย หนุ่มสระบุรหีอบสนิสอดร่วมล้านแต่งเพื่อนร่วมงาน บ่มรกันาน 5 ปี” 

ท่ีมา: ข่าวสดออนไลน์, 13 พฤศจกิายน 2560 
ที่มา:	ข่าวสดออนไลน์, 13 พฤศจิกายน 2560



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 173

ภาพที่ 4	 ตัวอย่างภาพข่าวการแต่งงานของคู่สมรส หญิง-หญิง ในหน้าหนังสือพิมพ์  

		  พร้อมกับข้อความประกอบว่า “เปิดภาพงานแต่ง 2 นักธุรกิจสาวสุดชื่นมื่น  

		  เมื่อรักผลิบานผู้ชายก็ไม่จ�ำเป็น”

20 

ภาพท่ี 4 ตวัอย่างภาพข่าวการแต่งงานของคู่สมรส หญงิ-หญงิ ในหน้าหนังสอืพมิพ์ พรอ้มกบัขอ้ความประกอบว่า 
“เปิดภาพงานแต่ง 2 นักธุรกจิสาวสุดชื่นมื่น เมื่อรกัผลบิานผูช้ายกไ็ม่จ าเป็น” 

ท่ีมา: ไทยรฐัออนไลน์, 7 พฤศจกิายน 2560 

และในเมื่อการให้คุณค่าต่อการสมรสของคนเพศเดียวกนัของสงัคมไทย แสดงให้เห็นนัยยะ
ของการสร้างชุดของความรู้บางอย่าง ซึ่งพยายามให้ความหมายอีกหนึ่งชุดเกี่ยวกบัค่านิยมขึ้นใน
สังคมว่า การแต่งงานหรือการประกอบพิธีมงคลสมรสของคนเพศเดียวกันก็เป็นสิทธิข ัน้พื้นฐาน
เช่นเดยีวกนักบัการจดังานแต่งงานของเพศชายและเพศหญงิ กล่าวอกีนัยหนึ่งคอื ในมติเิชงิสงัคมการ
แต่งงานของคนเพศเดยีวกนันัน้ ไดเ้ดนิทางเขา้ไปสู่การต่อรองเรื่องเพศทางสงัคม ดงันัน้ การทีค่นรกั
เพศเดียวกนัถูกสงัคมกดทบัด้วยการก าหนดนิยามความหมายให้เป็นเพศที่ไม่ปกติ การสะท้อนให้
เห็นถึงการกดทับจากสังคม และการต่อรองต่อตนเองด้วยการแสดงออกต่อสังคมกับกิจกรรมที่
พยายามสรา้งการยอมรบั เป็นการเปิดพืน้ทีท่างสงัคมดว้ยการผ่านกระบวนการเรยีนรูท้างสงัคมในอีก
ประการหนึ่งด้วย กล่าวคือ การที่สงัคมยอมรบัการใช้ชีวิตคู่ในความสัมพนัธ์ระหว่างเพศด้วยการ
แต่งงาน ซึ่งเป็นการด าเนินชวีติคู่ดว้ยความถูกต้องตามวฒันธรรม ค่านิยม จารตี ประเพณี กฎหมาย 
รวมแมก้ระทัง่สื่อมวลชน ถ้าเปรยีบว่าคู่ชวีติหญงิชายคู่หนึ่งนัน้มคีวามปรารถนาต้องการใหม้กีฎหมาย
ในการรองรบัการใช้ชีวิตคู่ร่วมกนัแลว้ ในท านองเดียวกนั การที่คนรกัเพศเดียวกนัมุ่งหมายต่อการ
แสดงออกทางเพศวิถีด้วยการจดังานแต่งงาน ซึ่งอาจจะขดัแยง้ในบรรทดัฐานทางสงัคม และค่านิยม
ทางสงัคมในเรื่องการแสดงออกทางเพศ แต่การยนืหยดัต่อรองในการสร้างตวัตน และสร้างคู่ชวีติใน
พื้นที่ที่ทบัซ้อนของความสมัพนัธ์ต่างเพศแล้ว ก็อาจกล่าวได้ว่า ยงัเป็นการนิยามในเรื่องการสมรส
ใหก้บัสงัคมอกีชุดหนึ่งดว้ย 

นอกจากนัน้แล้ว ถ้าจะพูดถึงข่าวที่น าเสนอเกี่ยวกบัการสมรสของคนเพศเดียวกนั ที่แสดง
ภาพให้เห็นถึงประเพณีและขัน้ตอนงานมงคลสมรส ผู้เขียนพบว่า การที่สื่อออนไลน์น าเสนอข่าว
เกี่ยวกบัการสมรสของคนเพศเดยีวกนั ไดก้ าหนดความหมายเกี่ยวกบัทศันคต ิค่านิยม หรอืแมก้ระทัง่
ความเชื่อเรื่องของการสมรสไว้ โดยผ่านเนื้อหาของข่าวโดยการสมรสในบรบิททางสงัคมอื่นใดนัน้ 
หรอืเป็นการสมรสของกลุ่มคนเพศใดนัน้ ต่างเป็น “ความสมัพนัธ์ต่างตอบแทน” กล่าวคอื การเกื้อกูล
ในรูปแบบของการเข้ามาร่วมใชช้วีิตคู่ของมนุษย ์เป็นการแลกเปลี่ยนความคดิ ความเชื่อ ปัจจยัการ
ผลติ และการเขา้มาสานสมัพนัธ์เป็นเครอืญาตริะหว่าง 2 ตระกูล เป็นต้น อย่างไรกด็ ีความสมัพนัธ์ใน

ที่มา: ไทยรัฐออนไลน์, 7 พฤศจิกายน 2560 

	 และในเมือ่การให้คณุค่าต่อการสมรสของคนเพศเดยีวกนัของสังคมไทย 

แสดงให้เห็นนัยของการสร้างชุดของความรู้บางอย่าง ซึ่งพยายามให้ความหมาย

อีกหนึง่ชุดเกีย่วกบัค่านยิมขึน้ในสงัคมว่า การแต่งงานหรอืการประกอบพธีิมงคล

สมรสของคนเพศเดยีวกนักเ็ป็นสิทธขิัน้พืน้ฐานเช่นเดียวกันกับการจัดงานแต่งงาน

ของเพศชายและเพศหญงิ กล่าวอกีนยัหนึง่คอื ในมิติเชงิสงัคมการแต่งงานของคน

เพศเดียวกันนั้น ได้เดินทางเข้าไปสู่การต่อรองเรื่องเพศทางสังคม ดังนั้น การที่

คนรักเพศเดยีวกนัถูกสงัคมกดทบัด้วยการก�ำหนดนยิามความหมายให้เป็นเพศที่

ไม่ปกต ิการสะท้อนให้เหน็ถงึการกดทบัจากสงัคม และการต่อรองต่อตนเองด้วย

การแสดงออกต่อสังคมกบักจิกรรมทีพ่ยายามสร้างการยอมรับ เป็นการเปิดพืน้ที่

ทางสังคมด้วยการผ่านกระบวนการเรยีนรูท้างสงัคมในอกีประการหนึง่ด้วย กล่าว

คือ การท่ีสงัคมยอมรบัการใช้ชวีติคูใ่นความสมัพนัธ์ระหว่างเพศด้วยการแต่งงาน 

ซึง่เป็นการด�ำเนนิชวิีตคูด้่วยความถูกต้องตามวฒันธรรม ค่านยิม จารตี ประเพณี 

กฎหมาย รวมแม้กระทั่งสื่อมวลชน ถ้าเปรียบว่าคู่ชีวิตหญิงชายคู่หนึ่งนั้นมีความ

ปรารถนาต้องการให้มีกฎหมายในการรองรับการใช้ชีวิตคู่ร่วมกันแล้ว ในท�ำนอง



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์174

เดียวกัน การที่คนรักเพศเดียวกันมุ่งหมายต่อการแสดงออกทางเพศวิถีด้วยการ

จัดงานแต่งงาน ซึ่งอาจจะขัดแย้งในบรรทัดฐานทางสังคม และค่านิยมทางสังคม

ในเรือ่งการแสดงออกทางเพศ แต่การยนืหยดัต่อรองในการสร้างตวัตน และสร้าง 

คู่ชีวติในพืน้ท่ีทีท่บัซ้อนของความสมัพนัธ์ต่างเพศแล้ว กอ็าจกล่าวได้ว่า ยงัเป็นการ

นิยามในเรื่องการสมรสให้กับสังคมอีกชุดหนึ่งด้วย

	 นอกจากน้ันแล้ว ถ้าจะพูดถึงข่าวที่น�ำเสนอเก่ียวกับการสมรสของคน

เพศเดียวกัน ที่แสดงภาพให้เห็นถึงประเพณีและขั้นตอนงานมงคลสมรส ผู้เขียน

พบว่า การที่สื่อออนไลน์น�ำเสนอข่าวเกี่ยวกับการสมรสของคนเพศเดียวกัน ได้

ก�ำหนดความหมายเกี่ยวกับทัศนคติ ค่านิยม หรือแม้กระทั่งความเชื่อเรื่องของ

การสมรสไว้ โดยผ่านเนื้อหาของข่าวโดยการสมรสในบริบททางสังคมอ่ืนใดนั้น 

หรือเป็นการสมรสของกลุ่มคนเพศใดนั้น ต่างเป็น “ความสัมพันธ์ต่างตอบแทน” 

กล่าวคือ การเกื้อกูลในรูปแบบของการเข้ามาร่วมใช้ชีวิตคู่ของมนุษย์ เป็นการ

แลกเปลี่ยนความคิด ความเชื่อ ปัจจัยการผลิต และการเข้ามาสานสัมพันธ์เป็น 

เครือญาติระหว่าง 2 ตระกูล เป็นต้น อย่างไรก็ดี ความสัมพันธ์ในรูปแบบนี้ถูก

ยึดโยงด้วยระบบโครงสร้างของครอบครัวเป็นหลัก มากกว่าถูกก�ำกับด้วยตัวบท

กฎหมาย ซึง่เนือ้หาในข่าวออนไลน์ พบว่า การสมรสของคนเพศเดยีวกันส่วนใหญ่ 

ให้ความส�ำคัญกับค่านิยมในเรื่องของการมีพิธีแต่งงาน การรับรู้ของครอบครัว

ทั้งสองฝ่าย โดยในสังคมไทยให้ความเชื่อว่า “ท�ำบุญร่วมชาติ ตักบาตรร่วมขัน” 

เปรียบเสมือนการเป็นคู่ครองในภพชาติสืบเนื่องไป เฉกเช่นเดียวกัน การ 

ที่คู่สมรสเพศเดียวกันมีค่านิยมหรือทัศนคติในการมีพิธีแต่งงานนั้น ส่วนหนึ่งมา

จากการแสดงตัวตนในระดับปัจเจกบุคคลในสังคมว่า บรรทัดฐานทางสังคมหรือ

ประเพณทีีไ่ม่ได้สร้างความขดัแย้ง หรือเปลีย่นวัฒนธรรมทีดี่งามในสงัคม ในระดบั

ปัจเจกบุคคลก็สามารถขับเคลื่อนและใช้วัฒนธรรมหรือบรรทัดฐานทางสังคม 

เหล่านั้นตอบสนองความต้องการของตนเองได้



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 175

	 “ปรึกษาพ่อแม่ทั้งสองฝ่ายว่าอยากจัดงานแต่งงานให้ 

ถกูต้องตามประเพณ ีเพราะอาจจะสร้างฐานะด้วยกันเหมอืนคู่

สมรสทั่วไป โดยพ่อแม่ของตนทั้งสองก็เห็นด้วย เพราะสังคม

ทุกวันนี้เป็นสังคมเปิดกว้าง” 

(ไทยรัฐออนไลน์, 20 กุมภาพันธ์ 2558)

	 อนึ่ง ข้อมูลในสื่อออนไลน์ในการน�ำเสนอข่าวของสื่อมวลชนไทย ได้แก่ 

ไทยรัฐออนไลน์ เดลนิวิส์ออนไลน์ ข่าวสดออนไลน์ ตัง้แต่ปี พ.ศ. 2556 ถงึ 2561 

พบว่า ข้อมูลข่าวได้สะท้อนภาพและน�ำเสนอในเรื่องความยินดีกับคู่แต่งงานของ

กลุ่มผู้มีความหลากหลายทางเพศ (เพศชายแต่งงานกับเพศชาย และเพศหญิง

แต่งงานกับเพศหญิง) เป็นหลัก รวมถึงข้ันตอนการแต่งงานตามประเพณีนิยม

ของสังคม อาจจะกล่าวได้ว่า ข่าวท่ีน�ำเสนอการสมรสของคนเพศเดียวกันผ่าน

สื่อมวลชน ได้พยายามสร้างความหมายของทัศนคติที่ว่า การแต่งงานไม่ใช่เพียง

แต่จะกระท�ำได้เฉพาะเพียงเพศชาย และเพศหญิงท่ีเป็นคู่สมรสเท่านั้น การให้

พื้นที่ข่าวที่น�ำเสนอชายแต่งงานกับชาย หรือหญิงแต่งงานกับหญิง ต่างก็สะท้อน

ให้เห็นถึงเบื้องหลังความลื่นไหลในเรื่องเพศที่ปรากฏในสังคมไทย เนื่องด้วยยุค

สังคมไทยที่ผ่านมาอาจจะยังไม่ได้ตั้งค�ำถามจริงจังในกระบวนทัศน์ทางเพศที่

เปลี่ยนแปลงไป ซึ่งการมีอยู่ของกระบวนทัศน์เพศทางเลือกก็มีอยู่จริงในมุมหนึ่ง

สงัคม แต่อาจเป็นเพยีงการวิจารณ์ในลกัษณะของการเรยีกร้องสทิธิในบางประการ

เท่านัน้ อย่างไรกต็าม หากพจิารณาแล้วพบว่าสงัคมมคีวามอยากรูว่้าในยคุปัจจบุนั

ความเสมอภาคทางเพศสามารถกระท�ำหรือด�ำเนินการผ่านการเปลีย่นแปลงทาง

สงัคมได้ถึงระดับใด ในรูปแบบใด ซ่ึงเงือ่นไขในด้านค่านยิม ทศันคติทางเพศเหล่านี ้

สื่อมวลชนเป็นผู้คัดกรองข้อมูลข่าวสารเหล่านั้นมาน�ำเสนอ และขยายมุมมอง 

บางเสี้ยวบางส่วนของประเด็นให้สังคมได้รับรู้

	 นอกจากนี ้การตัง้ข้อสงัเกตว่าการแต่งงานตามประเพณขีองคูส่มรสเพศ

ชายและเพศหญงิทีเ่ป็นตามขนบธรรมเนยีมประเพณีของโครงสร้างสงัคม และเช่น

เดยีวกนัเมือ่ภาษาในข่าวได้สอดแทรกวธีิคดิต่อการมองโลกผ่านการกระท�ำต่างๆ 



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์176

แล้ว ก็จะก�ำหนดการรับรู้โลกและการกระท�ำทางสังคม (social action) ที่มีต่อ

ผู้ชาย ผู้หญิง และเพศทางเลือกด้วยเช่นกัน ดังนั้น คู่รักเพศเดียวกันจึงต่างก็ใช้

กลวิธีการแต่งงานตามประเพณีซึ่งเป็นการใช้ธรรมเนียมปฏิบัติ เมื่อสถาบันทาง

กฎหมายไม่สามารถท�ำหน้าทีใ่นการรองรบัการรกัเพศเดยีวกนัได้อย่างถกูต้องให้

กับสังคม การสมรสของกลุ่มคนเพศเดียวกันก็สามารถด�ำเนินการเป็นกิจกรรม

ทางสงัคมได้ โดยอาจเป็นเรือ่งเบ่ียงเบนไปจากขนบธรรมเนยีมทีเ่คยปฏบิตักินัมา 

แต่อีกนัยหนึ่งกล่าวได้ว ่า เป็นการสร้างความหมายในเรื่องการสมรสอีก 

รปูแบบหนึง่ด้วยการต่อรองกับฝ่ายโครงสร้างทีไ่ม่ให้การยอมรับในระดบัสงัคมและ 

สถาบัน ด้วยการดิ้นรน ต่อต้านต่อระบบโครงสร้างของสังคมโดยผ่านวัฒนธรรม

และประเพณี อีกทั้งยังเป็นหนทางที่ง่ายที่สุดผ่านการแต่งงานที่คู่รักเพศเดียวกัน

สามารถกระท�ำได้ ดังนั้น การปะทะกันระหว่างวาทกรรมหลักและวาทกรรม 

ต่อต้านซึง่เป็นวาทกรรมรอง โดยสงัคมขยายขอบเขตทัง้การให้พืน้ท่ีต่อการปฏเิสธ

วาทกรรมหลัก ที่ก�ำหนดเพียงเฉพาะเพศชายกับเพศหญิงในการกระท�ำหรือเข้า

ร่วมกิจกรรมต่างๆ ของสังคม ด้วยการถือครองวาทกรรมรองในเรื่องเพศสภาพ

ในด้านความหลากหลายทางเพศที่จะเข้ามาปะทะ และต่อรองกับชุดความคิด

ชาย-หญิง เป็นสิ่งคู่กันอยู่เสมอ การต่อรองในการให้ค�ำนิยามความหมายของค�ำ

ว่าเพศชายกับเพศหญิง มนุษย์ในสังคมได้กระท�ำผ่านกิจกรรมมากข้ึนด้วยการ

ใช้ขนบธรรมเนียม ประเพณี วัฒนธรรม เหล่านี้เป็นเครื่องมือในการเข้าไปสร้าง

พื้นที่ให้กับตนเองต่อสังคม เฉกเช่นเดียวกัน ในเรื่องการครองคู่ชีวิตผ่านสายตา

การมองของสังคมโดยรวม ก็จะเป็นการนิยามความหมายประการหนึ่งของกลุ่ม

คนทีร่กัเพศเดยีวกนัด้วยการกระท�ำพธิกีารสมรสหรือการแต่งงานนัน่เอง กล่าวคอื 

เป็นหนทางกลุ่มคนที่รักเพศเดียวกันเข้าไปมีอ�ำนาจในการก�ำหนดความหมาย

ให้ตนเอง แต่ในอีกด้านหนึ่งนั้นสังคมก็ได้พยายามเข้ามาก�ำหนดความหมายให้

กับคนกลุ่มนี้ด้วยโดยการสมรสของคนเพศเดียวกันเป็นเครื่องมือหนึ่งของการ

แสดงออกถึงความเท่าเทียมทางเพศในสังคม ที่ยังไม่เปิดโอกาสในเรื่องความ 

เท่าเทียมทางเพศอย่างแท้จริง



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 177

บทสรุป: ความสัมพันธ์เชิงอ�ำนาจในการก�ำหนดความหมายการสมรส
ของคนเพศเดียวกัน 
	 การสร้างความสัมพันธ์ของคนเพศเดียวกันได้ให้ความหมายด้วยการ

กดทับของความสัมพันธ์ระหว่างเพศในรูปแบบของชาย-หญิงเป็นหลัก ประการ

หนึ่งที่ไม่อาจจะปฏิเสธได้คือ ในระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมได้เรียกร้องการมี

แรงงานมนุษย์ซึ่งจะต้องถูกป้อนเข้าสู่สถาบันต่างๆ ในสังคม โดยการเกิดขึ้นของ

แรงงานมนุษย์นั้น ก็จะมีเพียงเฉพาะความสัมพันธ์ต่างเพศเท่านั้น ที่จะสามารถ

ผลิตแรงงานมนุษย์ป้อนเข้าสู่ระบบของสังคมได้ นอกจากมนุษย์จะเกิดความ

สัมพันธ์กับกระบวนการทางธรรมชาติแล้ว ก็ยังเกิดความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์

ด้วยกันในกระบวนการผลิตด้วยเช่นกัน ซึ่งความสัมพันธ์เชิงอ�ำนาจทางเพศที่ไม่

เท่ากันนี้ได้ท้ิงร่องรอยจากอดีตจนถึงปัจจุบัน และแม้ว่าในปัจจุบันชุดความคิด

ของการรักเพศเดียวกัน จะพยายามถูกการสถาปนา และถูกหยิบยกขึ้นมาจาก

ส่วนต่างๆ ของสังคมให้เปิดเผยมากขึ้นด้วยการด�ำเนินกิจกรรมทางสังคมต่างๆ 

เพื่อเรียกร้องความเท่าเทียมในระดับสังคมและระดับสถาบัน แต่อย่างไรก็ตาม 

การด�ำเนินกิจกรรมใดๆ ทางสังคมที่ไม่สอดคล้องกับบรรทัดฐานทางสังคม และ 

ค่านิยมก็สามารถกระท�ำได้เพียงแค่ระดับหนึ่งเท่านั้น

	 การปฏเิสธความหมายของการแต่งงานเฉพาะความสมัพนัธ์ระหว่างเพศ

ต่อกลุ่มคนที่รักเพศเดียวกันนั้น คู่ชีวิตของคนที่รักเพศเดียวกันได้พยายามต่อสู้ 

ต่อรองในความสัมพันธ์เร่ืองเพศสภาพด้วยกลวิธีที่น�ำประเพณีทางวัฒนธรรม

การผูกสัมพันธ์ทางคู่ชีวิตของมนุษย์เข้ามาก�ำหนดความหมาย กล่าวคือ การจัด

งานแต่งงานเปรียบเสมือนการเข้าไปต่อรองความหมายในพื้นที่หนึ่งของสังคม 

ซึ่งสังคมได้มีความคิดชุดหนึ่งที่สร้างความชอบธรรมในการก�ำหนดความหมาย

เกี่ยวกับการแต่งงานไว้แล้ว ดังนั้น ความหมายของการแต่งงานจึงไม่ได้จ�ำกัดอยู่

เพียงเพศชายหรือเพศหญิง ท่ีจะแสดงตัวแทนของความหมายค�ำว่าเจ้าบ่าวและ 

เจ้าสาว จริงอยูท่ีก่ารปฏิเสธวาทกรรมดงักล่าวแสดงให้เหน็ว่า ชดุความคิดหนึง่ของ

คนในสงัคมต่อเร่ืองเพศยงัปรากฏให้เหน็อกีด้านในความสมัพนัธ์ระหว่างมนษุย์ที่

เลือ่นไหลไม่จ�ำกดัเฉพาะเพยีงชายหญงิ แต่การเปิดรับและการยอมรบัในวาทกรรม 



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์178

ต่อต้านของสังคมยังเป็นที่กังขาอยู่ในปัจจุบัน ที่ยังคงให้สิทธิกลุ่มคนที่รักเพศ

เดียวกันสามารถกระท�ำกิจกรรมในสังคมได้เพียงเฉพาะกรอบที่สังคมนิยามและ

ก�ำหนดไว้ ทั้งนี้ ในการนิยามความหมายเรื่องเพศ ที่เกี่ยวข้องกับการสมรสของ

คนเพศเดียวกัน ได้สะท้อนถึงวัฒนธรรมและประเพณีการแต่งงานของคนใน

สังคมยุคปัจจุบันที่เปลี่ยนแปลงไป โดยการน�ำเสนอของสื่อมวลชนได้ลดทอน 

วาทกรรมหลกัของสังคมในเร่ืองคู่ตรงข้ามชาย-หญงิ (binary opposition) กล่าวคอื 

เป็นการสร้างนิยามความหมายใหม่ของคู่บ่าว-สาวในสังคมไทย โดยสะท้อนผ่าน

ทางประเพณีการแต่งงาน อย่างไรก็ด ีชดุของความคดิคูต่รงข้ามเป็นหลกัการของ

สังคมนั้นๆ ที่จะสร้างความเป็นระเบียบ หรือก�ำหนดแนวทางในบริบทต่างๆ ให้

กับสังคมใดสังคมหนึ่ง เป็นชุดของความคิดที่ฝังให้กับคนในสังคมได้คิดตามกับ

โลกที่เป็นอยู่ หรือปฏิบัติการให้เป็นไปตามกติกาทางสังคม อาทิ ขาว-ด�ำ ความ

ด-ีความชัว่ เหมาะสม-ไม่เหมาะสม เป็นต้น โดยการทีว่าทกรรมหลกัในการสมรส

ทีแ่บ่งแยกว่าจะต้องเป็นคูข่องเพศชาย-หญงิ ซึง่อยูบ่นพ้ืนฐานของ “ความสัมพนัธ์

แบบรักต่างเพศ” (heterosexuality) เท่านั้น ได้ถูกลดทอนลง แนวโน้มความ

ชดัเจนในการก�ำหนดเร่ืองของการแต่งงานท่ีจะต้องเป็นคูบ่่าว-สาว (ชายและหญงิ)  

ก็เลือนรางลงด้วยเช่นกัน 

	 ดังนั้น การจะปฏิเสธหรือลดทอนความหมายความสัมพันธ์ทางเพศของ

เพศชายและเพศหญิงที่ถูกสถาปนาก�ำหนดความหมายการยอมรับของสังคมให้

จางลงแล้ว การเข้าไปสวมรอยในพืน้ทีข่องความสมัพนัธ์ของเพศชายและเพศหญงิ

ของคูร่กัเพศเดยีวกนัเพือ่ต่อรองกบัวฒันธรรมประเพณ ีจงึเป็นเรือ่งทีจ่ะสามารถ

กระท�ำได้โดยไม่ยากนัก กล่าวคือ การจัดงานแต่งงานเปรียบเสมือนการเข้าไป 

ต่อรองความหมายในพื้นที่หนึ่งของสังคม ซ่ึงสังคมได้มีความคิดชุดหนึ่งที่สร้าง

ความชอบธรรมในการก�ำหนดความหมายเกี่ยวกับการแต่งงานไว้แล้ว ดังนั้น  

ความหมายของการแต่งงานจงึไม่ได้จ�ำกดัอยูเ่พียงเพศชายเพศหญงิ ทีจ่ะแสดงตวัแทน 

ของความหมายค�ำว่าเจ้าบ่าวและเจ้าสาว แม้ว่าจริงอยู่ที่การปฏิเสธความหมาย 

ดังกล่าวแสดงให้เห็นว่า ชุดความคิดหนึ่งของคนในสังคมต่อเรื่องเพศยังปรากฏ

ให้เหน็อกีด้านในความสมัพนัธ์ระหว่างมนษุย์ทีเ่ลือ่นไหลไม่จ�ำกดัเฉพาะเพยีงชาย



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 179

หญงิ แต่การเปิดรบัและการยอมรับของสังคมกย็งัเป็นทีกั่งขาอยูใ่นปัจจบัุน ทีย่งัคง

ให้สิทธิกลุ่มคนที่รักเพศเดียวกันสามารถกระท�ำกิจกรรมในสังคมได้เพียงเฉพาะ

กรอบท่ีสังคมนิยามและก�ำหนดไว้เท่านั้น แต่อย่างไรก็ดี โครงสร้างทางสังคม 

ก็ยังได้ให้ข้อชีแ้นะแนวทางเก่ียวกบัแบบแผนพฤตกิรรมแก่สมาชกิ โดยพฤติกรรม

ของบุคคลเหล่านั้นจะได้รับการอธิบายด้วยความหมายเชิงโครงสร้าง และเมื่อ

พฤติกรรมนั้นแสดงให้เห็นว่า ได้กระท�ำไปโดยสอดคล้องกับบรรทัดฐานที่ใช้ใน

สังคม เพราะว่าในแต่ละสังคม วัฒนธรรมไม่ให้แบบแผนส�ำหรับท�ำความเข้าใจ

การกระท�ำของบุคคล และการปฏิสัมพันธ์ทางสังคม แต่เมื่อบุคคลต้องเผชิญกับ

ปัญหาของความคลุมเครือหรืออุปสรรคต่างๆ ในชีวิต ทางออกในการแก้ปัญหา 

ก็คือ การให้นิยามสถานการณ์ และให้ความหมายแก่สถานการณ์ของปัญหาที่

เขานิยามนั้น (Stoke and Hewitt, 1976)

	 อย่างไรก็ตาม อาจกล่าวได้ว่า ความสัมพันธ์เชิงอ�ำนาจมักแฝงตัวอยู่

ในสถาบันทางสังคมเสมอ ซึ่งเป็นกลไกในการควบคุมระบบเครือข่ายทางสังคม

ต่างๆ โดยในทุกความสัมพันธ์เชิงอ�ำนาจก็จะมีทางออก และในความสัมพันธ์เชิง

อ�ำนาจก็จะมีการต่อต้านเกิดขึ้นเสมอด้วย ดังนั้น เมื่อสถาบันมีการก�ำหนดและ

ควบคุมความคิดท่ีสมาชิกจะมีพฤติกรรมที่เบี่ยงเบนในทางที่จะรักเพศเดียวกัน

แล้ว การต่อรองของสมาชิกในสังคมก็จะเกิดขึ้นด้วย ทั้งนี้ การแสดงอ�ำนาจใน

พื้นที่ของความสัมพันธ์ต่างเพศเป็นเพียงการแสดงความหมายที่สะท้อนถึงความ

คาดหวังให้เกิดการยอมรับ ทั้งในระดับสังคมและระดับสถาบัน แต่อย่างไรก็ด ี

“ความชอบธรรม” ในความสัมพันธ์ทางเพศของมนุษย์ในสังคมนั้น ก็ยังถูก 

ยึดโยงอยูด้่วยแบบแผนและบรรทดัฐานทางสงัคม ตลอดจนค่านยิมต่างๆ ทีก่�ำหนด  

ดังนั้น การขัดขืนต่อระบบจารีต ประเพณีในสังคมก็จะถูกจัดระบบระเบียบผู้ที่

เบ่ียงเบนจากสงัคมให้อยูใ่นร่องในรอยของขนบธรรมเนยีมประเพณขีองสงัคมด้วย

เช่นกนั และการท่ีสงัคมมนษุย์จะด�ำเนนิชวีติตามแบบฉบบัทีส่งัคมก�ำหนดให้ด้วย

การยกคุณค่าระหว่างเพศชายและเพศหญิง ในทิศทางที่สร้างระเบียบแบบแผน

แนวประพฤติปฏิบัติไว้ว่า แนวทางการด�ำเนินชีวิตที่ก�ำหนดด้วยเพศสภาพ หรือ

แม้กระท่ังการใช้ชวีติคูต่ามบรรทดัฐานของสงัคมเป็นสิง่ทีถ่กูต้องควรยดึถอืไว้เป็น



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์180

วาทกรรมหลกั (dominant discourse) ท่ีฝังรากอยูคู่กั่บสงัคม และยงัคงได้รบัการ

ยอมรับมาอย่างช้านาน ทั้งนี้ การนิยามความหมายสิ่งที่ผิดไปจากจารีตประเพณี

หรือบรรทัดฐานของสังคมที่ก�ำหนดไว้ ก็จะถูกท�ำให้กลายเป็นสิ่งท่ีไม่ชอบธรรม

ต่อสังคม ในเรื่องเพศก็เช่นเดียวกัน โดยกรอบความคิดในเรื่อง “คู่ครอง คู่ชีวิต

ต้องเป็นผู้ชายกับผู้หญิง” เท่านั้น จึงเป็นกรอบความคิดที่สังคมได้ควบคุมไว้ ซึ่ง 

ส่ิงเหล่านี้แสดงให้เห็นถึงมาตรฐานทางสังคมที่สร้างขึ้นในความสัมพันธ์ระหว่าง

เพศ 

	 ด้วยเหตุดังกล่าว ผลสรุปจากความสัมพันธ์เชิงอ�ำนาจที่ไม่เท่าเทียมกัน

ทางเพศมนุษย์ทุกคนในที่นี้ ไม่ได้สะท้อนความหมายของมนุษย์ทุกคนในสังคม

อย่างแท้จริง ซึ่งจะมีการยกเว้นโดยใช้กฎเกณฑ์เรื่องเพศเข้ามาแบ่งแยกเสมอ 

กล่าวคือ ความแตกต่างทางเพศ อายุ ความเชื่อ หรือความแตกต่างในด้าน

สถานภาพทางสังคม กจ็ะอ�ำนวยโอกาสให้คนบางคนสถาปนาอ�ำนาจบางประการ

ขึ้นมา เพื่อจัดความความสัมพันธ์ที่เกิดขึ้น และในความสอดคล้องเดียวกันนี้ ใน

ทศันะของมเิชล ฟโูกต์ (Michel Foucault) ยงัได้ชีใ้ห้เหน็ว่า อ�ำนาจปฏบัิตกิารอยู่

บนความสัมพันธ์เชิงซ้อนที่ทับซ้อนกันหลายอย่าง ซึ่งฟูโกต์กล่าวไว้ว่า “การผลิต

เพศวิถี” (sexuality) เป็นบทบาทของอ�ำนาจเช่นกัน ตรงที่ผู้คนต่างๆ ก็สามารถ

ก�ำหนดเพศวิถขีองตนเองได้ เฉกเช่นเดยีวกนักับการสมรสและความสัมพนัธ์ของ

คนเพศเดียวกันในสังคม โดยเหตุผลประการส�ำคัญคือเป็นเพียงการแสดงออก

ต่อสาธารณสังคม บุคคลที่แวดล้อมในตัวของคู่แต่งงาน ครอบครัว เพื่อนบ้าน 

และบุคคลที่เกี่ยวข้องให้รับรู้ และเข้าไปต่อรองทางเพศจากตนเองกับวัฒนธรรม

ประเพณตีามแบบฉบบัทีส่งัคมก�ำหนดโดยพยายามสะท้อนให้สงัคมเหน็ถงึความ

เป็นปกติจากที่สังคมให้ความหมายถึงความไม่ปกติเอาไว้นั่นเอง



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 181

บรรณานุกรม

ภาษาไทย

กรมศิลปากร (2515), ประเพณีเกี่ยวกับชีวิต, กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์สามมิตร.

กฤตยา อาชวนิจกุล (2554), “เพศวิถีที่ก�ำลังเปลี่ยนแปลงไปในสังคมไทย”, วารสารประชากรและ

สังคม, 15(1): 43-65.

กาญจนา แก้วเทพ (2543), สือ่สารมวลชน: ทฤษฎีและแนวทางการศึกษา, กรุงเทพฯ: เอดสินัเพรส

	 โปรดักส์.

_______. (2549), ศาสตร์แห่งสื่อและวัฒนธรรมศึกษา, กรุงเทพฯ: เอดิสัน เพรสโปรดักส์.

กาญจนา แก้วเทพ และสมสขุ หนิวิมาน (2551), สายธารแห่งนักคดิทฤษฎเีศรษฐศาสตร์การเมอืงกบั

	 สื่อสารศึกษา, กรุงเทพฯ: ภาพพิมพ์.

กุหลาบ สายประดิษฐ์ (2524), ก�ำเนิดครอบครัวของมนุษยชาติ ระเบียบสังคมมนุษย์, กรุงเทพฯ: 

ส�ำนักพิมพ์กอไผ่.

ชีรา ทองกระจาย (2561), “ความเท่าเทียมกันทางเพศสภาพ”, ใน เอกสารชุดวิชาการพัฒนามนุษย์

ในบริบทโลก, นนทบุรี: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.

เทอดศกัด์ิ ร่มจ�ำปา (2546), วาทกรรมเกีย่วกบั “เกย์” ในสงัคมไทย พ.ศ. 2508-2542, วทิยานพินธ์

	 ปริญญาอักษรศาสตรมหาบัณฑิต ภาควิชาประวัติศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ (2558), ทบทวนวิธีการสร้างความรู้ ความจริงเรื่องเพศ, กรุงเทพฯ: ศูนย์

มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน).

บารมี พานิช (2559), รูปแบบและขั้นตอนการขับเคลื่อนร่างพระราชบัญญัติการจดทะเบียนคู่ชีวิต

ในประเทศไทย, วทิยานพินธ์ศลิปศาสตรมหาบณัฑติ สถาบนับณัฑิตพฒันบริหารศาสตร์.

บุษกร สุริยสาร (2557), อัตลักษณ์และวิถีทางเพศในประเทศไทย, กรุงเทพฯ: องค์การแรงงาน

ระหว่างประเทศ.

พิมลพรรณ อิศรภักดี (2558), ต่างวัยต่างทัศนะต่อความหลากหลายทางเพศในสังคมไทยความ

หลากหลายทางประชากรและสังคมในประเทศไทย, กรุงเทพฯ: สถาบันวิจัยประชากร

และสังคม มหาวิทยาลัยมหิดล.

เสฐียรโกเศศ (2501), ประเพณีเรื่องแต่งงานบ่าวสาวของไทย, กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์รุ่งเรืองธรรม.

สุวัทนา อารีพรรค (2522), คอลัมน์: เพศชาวบ้านนิตยสารหมอชาวบ้าน, กรุงเทพฯ: ส�ำนักพิมพ์

หมอชาวบ้าน.

อานันท์ กาญจนพันธุ์ (2555), คิดอย่างมิเชล ฟูโกต์ คิดอย่างวิพากษ์จากวาทกรรมของอัตบุคคล

ถึง	จุดเปลี่ยนของอัตตา, เชียงใหม่: ส�ำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.



ว า ร ส า ร ศ า ส ต ร์182

ภาษาอังกฤษ

Foucault, M. (1972), The Archeology of Knowledge (and The Discourse on Language), 

New York: Pantheon Books.

Ivan, C. (2008), Introduction: Havelock Ellis, John Addington Symond and the Construction 

of Sexual Inversion, New York: Palgrave Macmillan.

Jackson P. (1999a), “Queer Bangkok after the Millennium: Beyond Twentieth-Century 

Paradigms”, in Queer Bangkok: 21st Century Markets, Media, and Rights,  

Chiang Mai: Silkworm Books.

________. (1999b), “Tolerant but Unaccepting: The Myth of a Thai ‘Gay Paradise’”, in 

Genders and Sexualities in Modern Thailand, Chiang Mai: Silkworm Books.

Jackson, P. and Cook, N. (1999), Genders & Sexualities in Modern Thailand, Chiang Mai: 

	 Silkworm Books. 

Juliet, M. and Jacqueline, R. (1982), Feminine Sexuality, London: The Macmillan Press.

Stoke, R. and Hewitt, J. (1976), “Aligning Actions”, American Sociological Review, 41(5): 

	 838-849.

UNDP, USAID (2014), Being LGBT in Asia: Thailand Country Report, Bangkok: United 

Nations Development Programme.

สื่อออนไลน์

“คู่รัก LGBT จูบปากกลางสภา ร้องแก้ ก.ม.สมรส เปิดทางกลุ่มผู้หลากหลายทางเพศ” (18 ธันวาคม 

2562), ไทยรัฐออนไลน์, สืบค้นเมื่อ 1 มกราคม 2562 จาก https://www.thairath.

co.th/news/politic/1728928

“เปิดภาพงานแต่ง 2 นักธุรกิจสาวสุดชื่นม่ืน เม่ือรักผลิบานผู้ชายก็ไม่จ�ำเป็น” (7 พฤศจิกายน 

2560), ไทยรัฐออนไลน์, สืบค้นเมื่อ 1 มกราคม 2562 จาก https://www.thairath.

co.th/content/1119570	

“รักไม่แบ่งเพศหนุ่มโชเฟอร์รถราง ม. มหาสารคาม หอบเงินแสนแต่งสาวนะยะ” (2 กรกฎาคม 

2560), ไทยรัฐออนไลน์, สืบค้นเมื่อ 1 มกราคม 2562 จาก https://www.thairath.

co.th/content/991438

“รักไม่จ�ำกัดเพศ นักธุรกิจเมืองผู้ดี หอบสินสอดกว่า 5 ล. วิวาห์หนุ่มไทย” (8 พฤษภาคม 2559), 

ไทยรัฐออนไลน์, สืบค้นเมื่อ 1 มกราคม 2562 จาก https://www.thairath.co.th/

content/617144

“วิวาห์มังกรปากน�้ำโพ คู่หวานชายรักชาย สู่ขอแบบธรรมเนียมจีน” (13 พฤษภาคม 2561), 

ไทยรัฐออนไลน์, สืบค้นเมื่อ 1 มกราคม 2562 จาก https://www.thairath.co.th/

content/1280521



กันยายน – ธันวาคม  2 5 6 4 183

“สาวหล่อ หอบ 3 แสน ทอง 10 บ. แต่งแฟนสาวสดุชืน่ม่ืน” (24 กมุภาพนัธ์ 2561), เดลินวิส์ออนไลน์, 

สืบค้นเมื่อ 1 มกราคม 2562 จาก https://www.dailynews.co.th/regional/629070

“สือ่ออนไลน์น�ำรกั ชายแต่งชายทีเ่มอืงคอน สนิสอดนบัแสน” (8 มกราคม 2558), ไทยรัฐออนไลน์, 

สืบค้นเมื่อ 1 มกราคม 2562 จาก https://www.thairath.co.th/content/473521

“หนุ่มพ่อหม้ายลูกติด หอบเงินล้านขอแต่งงานหนุ่มรุ่นน้อง เผยแอบรักตั้งแต่วัยเรียน” (3 กันยายน 

2560), ข่าวสดออนไลน์, สืบค้นเมื่อ 1 มกราคม 2562 จาก https://www.khaosod.

co.th/around-thailand/news_495748

“ฮือฮาชายแต่งชาย หนุ่มสระบุรีหอบสินสอดร่วมล้านแต่งเพื่อนร่วมงาน บ่มรักนาน 5 ปี” (13 

พฤศจิกายน 2560), ข่าวสดออนไลน์, สืบค้นเมื่อ 1 มกราคม 2562 จาก https://www.

khaosod.co.th/around- thailand/news_631614

“ฮือฮา ‘สาวหล่อ’ รักสุกงอม ยกขันหมากไปขอแต่งเมีย” (2 กรกฎาคม 2560), เดลินิวส์ออนไลน์, 

สืบค้นเมื่อ 1 มกราคม 2562 จาก https://www.dailynews.co.th/regional/583078

“ฮือฮา เมืองคอน สาวทอม หอบสินสอดนับล้าน-วิวาห์ ‘สาวดี้’ เผยคบหากันมาถึง 12 ปี” (28 

พฤศจิกายน 2560), ข่าวสดออนไลน์, สืบค้นเมื่อ 1 มกราคม 2562 จาก https://www.

khaosod.co.th/around- thailand /news_649287

“ฮอืฮา สาวหล่อแต่งสาวสวย รกั 3 ปี สนิสอดเงนิ 3 แสน” (20 กมุภาพนัธ์ 2558), ไทยรฐัออนไลน์, 

สืบค้นเมื่อ 1 มกราคม 2562 จาก https://www.thairath.co.th/content/482394


