
128        วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์มมร วิทยาเขตอสีาน  ปีที่ 4 ฉบบัท่ี 3 (กนัยายน – ธนัวาคม 2566)       
  

 
ราชาปราชญ์ตามปรัชญาของเพลโต 

Philosopher King in Philosophy of Plato 
 

อาทิตย์ ผ่านพูล1 อภิชิต เหมือยไธสง2 ณฐอร เจือจันทร์3  
มนต์เทียน มนตราภิบูลย์4 และพระณัฐวุฒิ อภิปุญโญ5 

Artit Phanphoon1 Aphichit Mueaithaisong2 Nathaorn Chuachan3  
Monthien Montraphibooly4 And Phra Nathawut Phanthali5 

อาจารย์ประจ าหลักสูตรรัฐศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาการปกครอง1,2,3,4,5 
Permanent Lecturer of Bachelor of Political Science Programs in Political Science1,2,3,4,5 

1Corresponding Author, E-mail : Artitphanphoon6410@gmail.com 
2Corresponding Author, E-mail : chit2u@hotmail.com 

3Corresponding Author, E-mail : nathaorn2525@gmail.com 
4Corresponding Author, E-mail : montraphibuly@gmail.com 

5Corresponding Author, E-mail : pantalee200134go@gmail.com 
 

Received 15/09/2023 | Revised 27/09/2023 | Accepted 27/09/2023 

 
บทความวชิาการ (Academic Article) 

 
บทคัดย่อ 
 ในหนังสืออุตมรัฐ เพลโตแบ่งประชาชนออกเป็น 3 ชนชั้น ได้แก่ 1) คณะราชาปราชญ์ ท าหน้าที่เป็น
ผู้ปกครองรัฐ มีคุณธรรมประจ าตนคือเหตุผลและปัญญา 2) ชนชั้นพิทักษ์ ท าหน้าที่ปกป้อง คุ้มครองรัฐ 
ช่วยคณะราชาปราชญ์ในการปกครองรัฐ มีคุณธรรมประจ าตนคือความกล้าหาญ 3) ประชาชนหรือชนชั้น
ทั่วไป มีหน้าที่ทั่วไปในฐานะสร้างความมั่งคั่งทางเศรษฐกิจให้แก่ส่วนรวม มีคุณธรรมประจ าตนคือความ
อยากและความต้องการ ตามระบบของการศึกษาผู้ที่สอบผ่านจะได้เลื่อนขึ้นเป็นชนชั้นที่สูงขึ้น ส่วนผู้ที่สอบ
ไม่ผ่านจะอยู่ในชนชั้นเดิม ดังนั้น ราชาปราชญ์จึงเป็นผู้ที่สอบผ่านจากชนชั้นผู้พิทักษ์ทั้งภาคทฤษฎีและ
ภาคปฏิบัติเพ่ือท าหน้าที่เป็นผู้ปกครองสูงสุด ภาคทฤษฎีคือการผ่านการศึกษามาตามล าดับ เหตุผลได้มา
จากภาคปฏิบัติที่ได้ทดลองงานด้านการปกครองอย่างครบถ้วนสมบูรณ์และสามารถที่จะท าการปกครองได้
อย่างแท้จริง ส่วนปัญญาเป็นลักษณะของการเข้าถึงแบบของความดีสูงสุด ( Idea of the Good) ได้และ
แสดงออกมาในลักษณะที่สามารถจัดการปกครองในรัฐได้อย่างประสานสัมพันธ์ ท าให้เกิดความสามัคคีขึ้น
ภายในรัฐ ทุกคนภายในรัฐจะหลอมรวมเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน ไม่มีความขัดแย้ง และด าเนินไปตามวิถีของ
ธรรมชาติ นอกจากจะต้องผ่านการศึกษาและคัดเลือกตามขั้นตอนแล้วจะมีครอบครัวและกรรมสิทธิ์ใน
ทรัพย์สินไม่ได้ 

ค าส าคัญ:  ราชาปราชญ์; ปรัชญาของเพลโต 

mailto:Artitphanphoon6410@gmail.com
mailto:chit2u@hotmail.com
mailto:nathaorn2525@gmail.com
mailto:montraphibuly@gmail.com
mailto:pantalee200134go@gmail.com


 

วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์มมร วิทยาเขตอีสาน  ปีที ่4 ฉบบัท่ี 3 (กนัยายน – ธนัวาคม 2566)      129  

 

Abstract  
 In Plato's "The Republic" society is divided into three classes: The Philosopher Kings 
who govern the state. They embody reason and wisdom as their inherent virtues. The 
Guardians' role is to protect and defend the state, assisting the rulers in governance. Their 
characteristic virtue is courage. The Producers, or the general populace, are responsible for 
generating economic prosperity for the community. Their inherent qualities include desire 
and need. According to the educational system, those who pass specific examinations may 
ascend in class, while those who do not pass remain within their current course. 
Consequently, Philosopher Kings have passed theoretical and practical analyses from the 
guardian class, qualifying them to govern. Theoretically, this passage involves a sequence 
of education. It is based on comprehensive governance trials to prove genuine governance 
capabilities. Wisdom is the trait through which the highest form of good (Idea of the Good) 
is accessed and expressed in a way that can manage governance in the state harmoniously. 
This brings unity within the state, where everyone merges into a single entity without 
conflict, following the path of nature. Beyond the educational and selection process, rulers 
do not have family or property rights, ensuring the absence of competition and the 
adherence to natural order within the state. 

Keywords:  Philosopher king; Philosophy of Plato 

บทน า 
คงปฏิเสธไม่ได้ว่าเมื่อมีรัฐหรือจะเรียกว่าอะไรก็แล้วแต่เกิดขึ้นจ าเป็นต้องมีผู้ปกครองหรือผู้น า ทุก

ยุคที่ผ่านมาล้วนแล้วแต่ประสบชะตากรรมเดียวกันทั้งนั้นไม่เว้นแม้กระทั่งยุคกรีก หากมองถึงยุคที่มีการ
กล่าวถึงความเจริญด้านภูมิปัญญา นักวิชาการส่วนมากยกให้ยุคกรีกเป็นจุดเริ่มต้น หรือหากมองในแง่ของ
การปกครอง ยุคกรีกก็ยังได้รับการกล่าวถึงและเป็นต าราเรียนมาจนถึงปัจจุบัน เพียงแต่ว่าจุดเริ่มต้นกับ
ปัจจุบันอาจจะมีความแตกต่างกันในเรื่องของรายละเอียด แต่นั่นก็ไม่ใช่ประเด็นที่มีความส าคัญมากนัก 
จุดเริ่มต้นที่ท าให้เกิดพัฒนาการต่างหากที่ส าคัญมากกว่า 

หากมองในแง่ของการปกครอง จุดเริ่มต้นส าคัญของแนวคิดที่เปลี่ ยนผ่านจากการสนใจใน
ธรรมชาติมาสนใจในตัวมนุษย์เกิดจากแนวคิดของนักปรัชญากลุ่มหนึ่งที่ได้เสนอแนวคิดในด้านการเมือง 
ปัจจุบันเราเรียกว่าปรัชญาการเมืองคลาสสิค มีนักปรัชญาเรืองนาม 3 ท่านคือ โสเครตีส เพลโต และ
อริสโตเติล นักปรัชญาการเมืองกลุ่มนี้ ได้ตั้งค าถามในเชิงคุณธรรม-การเมืองเกี่ยวกับผู้ปกครอง ผู้ใต้
ปกครองและระบอบการเมืองในขณะนั้น รวมถึงการอยู่ร่วมกันภายใต้กรอบแนวคิดการจัดระเบียบต่างๆ
ของสังคมการเมืองในเรื่องของคุณธรรม ความยุติธรรม การแสวงหาระบอบการปกครองที่ดี ผู้ปกครองที่พึง
ประสงค์ เป็นต้น ทั้งนี้สิ่งที่นักปรัชญาคลาสสิคให้ความส าคัญก็คือเรื่องจิตวิญญาณ โสเครตีสสอนว่าต้อง
หมั่นตรวจสอบดูจิตวิญญาณของตนเพ่ือการที่จะได้รู้จักตนเองมากยิ่ง ใครที่ไม่เคยตรวจสอบชีวิตหรือจิต
วิญญาณของตนก็ไม่มีคุณค่าต่อการด ารงอยู่ ส่วนเพลโตพยายามยกจิตวิญญาณของมนุษย์เป็นจิตวิญญาณ
ทางการเมืองโดยเปรียบว่านครรัฐก็เมือนกับจิตวิญญาณที่ขยายใหญ่ และอยู่ภายใต้การปกครองของราชา
ปราชญ์ ส่วนอริสโตเติลมองว่ามนุษย์สามารถมีชีวิตที่ดีพร้อมกับการบรรลุถึงความสมบูรณ์ได้อยู่อาศัยร่วม



130        วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์มมร วิทยาเขตอสีาน  ปีที่ 4 ฉบบัท่ี 3 (กนัยายน – ธนัวาคม 2566)       
  

สังกัดเป็นสมาชิกของสังคมการเมืองเท่านั้น ส่วนนครรัฐมีเป้าหมายในเชิงจริยธรรมมุ่งสร้างความเป็นเลิศ
ให้กับบุคคลผ่านทางการผสมผสานคุณธรรมในเชิงศีลธรรมกับเชิงสติปัญญาซึ่งเนื้อหาทั้งหมดเป็นเรื่องของ
การแสวงหาผู้ปกครองและระบอบการปกครองที่ดีทีสุด (พิศาล มุกดารัศม,ี 2551: 34-39) 

ในหนังสืออุตมรัฐของเพลโต เขาได้เสนอปัญหาใหญ่ๆไว้ 4 ปัญหา คือ ปัญหาที่หนึ่ง คนดีคืออะไร 
จะสร้างคนดีได้อย่างไร (ผ่านกระบวนการของรัฐ) ปัญหาที่สอง รัฐที่ดีคืออะไร จะสร้างรัฐที่ดีได้อย่างไร 
(เชื่อมโยงระหว่างจริยศาสตร์กับการเมือง) ปัญหาที่สาม ความรู้ที่สูงที่สุดที่ท าให้เป็นคนดีต้องมีอะไร 
(เชื่อมโยงระหว่างจริยศาสตร์และการเมืองกับญาณวิทยาและอภิปรัชญา) ปัญหาที่สี่ รัฐจะน าพลเมืองไปสู่
ความเป็นคนที่มีความรู้สูงสุดซึ่งได้แก่ความดีได้อย่างไร (การศึกษา) (ปรีชา ช้างขวัญยืน, 2544: 76-77) 

ความสัมพันธ์ระหว่างอภิปรัชญา ญาณวิทยา และจริยศาสตร์ จึงเป็นเหตุให้เพลโตต้องสร้างกรอบ
แนวคิดที่รัดกุมแต่ด้วยเหตุที่มนุษย์แต่ละคนไม่มีความสมบูรณ์ในตัวเอง มนุษย์แต่ละคนจึงต้องมาอาศัยอยู่
ร่วมกันและพ่ึงพากันและกัน การมาอยู่ร่วมกันส่งผลให้ต้องมีการแบ่งงานกันท า ในชุมชนที่ต้องมีการแบ่ง
งานกันท านี้จะเกิดปัญหาขึ้นว่า เราควรจัดโครงสร้างการปกครองอย่างไรให้ เป็นธรรม เพลโตมองว่าการจัด
ระบอบการปกครองกับผู้ปกครองมีผลต่อรัฐอย่างมาก หากรัฐมีผู้ปกครองดี มีคุณธรรม มีสติปัญญา ระบอบ
การปกครองก็จะดีตามไปด้วย แม้กฎหมายก็ไม่จ าเป็นต้องมี หมายความว่า หากรัฐใดมีผู้ปกครองที่ดีเลิศ
ด้วยคุณธรรมและสติปัญญาแล้ว กฎหมายกลับกลายเป็นอุปสรรคต่อการจัดการปกครอง (วรเจตน์ ภาคี
รัตน์, 2561: 86-88) ดังนั้น ผู้ที่มีคุณธรรมและสติปัญญาจึงมีความเหมาะสมในการเป็นผู้ปกครองมากที่สุด
ซึ่งได้แก่แนวคิดเรื่องราชาปราชญ์ของเพลโตที่ปรากฏในอุตมรัฐนั่นเอง  

ดังนั้น บทความนี้จึงมุ่งศึกษาแนวคิดเรื่องราชาปราชญ์ของเพลโต ตั้งแต่จุดเริ่มต้นถึงความสัมพันธ์
เชิงความคิดของเรื่องอภิปรัชญา ญาณวิทยา และจริยศาสตร์ในลักษณะพรรณนาเชิงวิเคราะห์ ตั้งแต่ประวัติ 
ผลงาน และแนวคิดพ้ืนฐานไปตามล าดับ  

ประวัติ, ผลงานและแนวคิดพื้นฐานของเพลโต 
ประวัติของเพลโต 
เพลโต (Plato, 428/427 B.C. – 348/347 B.C.) เกิดในชนชั้นขุนนางซึ่งเป็นชนชั้นสูง ในช่วงที่เขา

เกิดนั้นเอเธนส์อยู่ภายใต้การปกครองของเพริคลีสซึ่งถือว่าเป็นช่วงที่เอเธนส์เจริญรุ่งเรืองถึงขีดสุดทั้งทาง
การเมืองและวัฒนธรรม ในขณะที่เพลโตเยาว์วัยเอเธนส์ตกเป็นฝ่ายพ่ายแพ้สงครามเพโลพอนนิเชียน
ต่อสปาร์ตาร์ การแพ้สงครามส่งผลให้สปาร์ตาร์เข้ามามีอิทธิพลทางการเมือง โดยสปาร์ตาร์ได้ส่งคณะบุคคล
สามสิบคน (บางทีเรียกว่าทรราชสามสิบคน) เข้ามาเป็นผู้ปกครองและจัดท ารัฐธรรมนูญฉบับใหม่ให้แก่
เอเธนส์ ซึ่งในช่วงระหว่างนั้นเอเธนส์ ได้มีการปกครองแบบคณาธิไตยและประชาธิปไตยสลับสับเปลี่ยนกัน
ไป 

บรรยากาศทางวิชาการในขณะที่เพลโตอยู่ในวัยเยาว์มีสองกระแสความคิดที่มีอิทธิพลอย่างมาก 
อย่างแรกคือกระแสคลาสสิคซึ่งแสดงออกมาในรูปของวรรณกรรมและที่ส าคัญเช่น วรรณกรรม
โศกนาฏกรรมของโซโฟคลีส , ยูรีพิดีส วรรณกรรมสุขนาฏกรรมของอาริสโตฟานีส และวรรณกรรม
ประวัติศาสตร์ของเฮโรโดตัส เป็นต้น อย่างที่สองคือกระแสแนวคิดของพวกโซฟีสซึ่งเน้นค าสอนเกี่ยวกับ
วาทศิลป์และเทคนิคการจูงใจคน 

หลังจากท่ีโสเครตีสผู้เป็นอาจารย์ถูกพิพากษาให้ประหารชีวิตโดยการดื่มยาพิษ เพลโตหนีแรงกดดัน
ทางการเมืองไปยังเมืองเมการา และมีโอกาสได้เข้าร่วมรบในสงครามโครินเธียน จากนั้นได้เดินทางไปอียิปต์ 



 

วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์มมร วิทยาเขตอีสาน  ปีที ่4 ฉบบัท่ี 3 (กนัยายน – ธนัวาคม 2566)      131  

 

ไซรีน และตารันโต ในขณะที่อาศัยอยู่ในตารันโต เขาได้เรียนรู้ค าสอนทางปรัชญาของพีทากอรัส จากนั้นได้
ไปอยู่ที่ซีราคิวส์ และพยายามเสนอแนวคิดเกี่ยวกับอุตมรัฐและราชาปราชญ์แต่ก็ไม่เป็นที่นิยม สุดท้ายได้
เดินทางกลับมาที่เอเธนส์และได้ก่อตั้งสถาบันอคาเดมีซึ่งเปิดสอนปรัชญา ดาราศาสตร์ และคณิตศาสตร์ขึ้น 
และถึงแก่กรรมในปี 428/427 ก่อนคริสตกาล (วรเจตน์ ภาคีรัตน์, 2561: 78) 

ผลงานของเพลโต 
จากการศึกษาผลงานของเพลโตจากนักวิชาการหลายท่าน เช่น สมบัติ จันทรวงศ์ (2520: 9-10) 

และพลศักดิ์ จิรไกรศิริ (2529: 19-20), Simon Blackburn (1996: 288), George H. Sabine (1961:39), 
William Ebenstein (1960: 2), เดชชาติ วงศ์โกมลเชษฐ์ (2524: 30) และ เสน่ห์ จามริก (2522: 54) ได้
แบ่งงานของเพลโตออกเป็น 4 กลุ่มโดยมีผลงานที่ส าคัญๆ เช่น ผลงานเกี่ยวกับประวัติศาสตร์ มี Apology, 
Crito, Euthyphro และ  Gorgias ผลงาน เกี่ ย วกับปรั ชญาและทฤษฎี แบบ มี  Meno, Protagorus, 
Symposium, Phaedo, Republic และ Phaedrus ผลงานเกี่ยวกับวิภาษวิธีมี Parmenides, Theaetatus, 
Sophist และ Statesman และเกี่ยวกับเรื่องทั่วไปได้แก่ Philebus, Timaeus และ Laws ในบรรดาผลงาน
ของเพลโตทั้งหมดมีงาน 7 เรื่อง ที่น่าศึกษาที่สุดได้แก่ Apology, Crito, Phaedo, Symposium, Republic, 
Statesman และ Laws ส่วนเรื่องที่ถูกพูดถึงว่ามีลักษณะที่อธิบาย ให้เหตุผล และวิเคราะห์ถึงการเมืองอย่างเป็น
ระบบและมีผู้นิยมอ่านมากที่สุดได้แก่ อุตมรัฐ (Republic), รัฐบุรุษ (Statesman) และ กฎหมาย (Laws) 
ตามล าดับ 

แนวคิดพื้นฐานของเพลโต 
เพลโตได้รับอิทธิพลทางความคิดจากโสเครตีสผู้เป็นอาจารย์ของท่าน เป็นไปได้ว่าแนวคิดของโส

เครตีสเกี่ยวกับเสียงที่มาจากภายใน (daimonion) หรือเสียงของเทพเจ้าที่คอยเตือนตนให้ท าความดีนั้น
เป็นสิ่งที่เพลโตน ามาปรับเป็นแนวคิดของตนในเรื่องของแบบ (Form) ซึ่งถือว่าเป็นจุดเริ่มต้นและน าไปสู่
แนวคิดเรื่องราชาปราชญ์ของเพลโต แบบคืออะไร แบบมีลักษณะอย่างไร และใครสามารถเข้าถึงแบบได้ 
หากมองในแง่ของปรัชญาการเมือง ราชาปราชญ์ของเพลโตจึงเป็นแนวคิดที่แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์
ระหว่างอภิปรัชญา ญาณวิทยาและจริยศาสตร์อย่างลงตัว 

เพลโตเริ่มต้นแนวคิดด้วยการแบ่งโลกออกเป็น 2 ส่วน (Divided line) คือ ส่วนข้างบนเรียกว่าโลก
แห่งแบบ (World of Idea) ส่วนข้างล่างเรียกว่าโลกแห่งประสาทสัมผัส (World of Sense) โดยถือว่าสิ่งที่
ปรากฎแก่ผัสสะของมนุษย์นั้นเป็นเพียงรูปจ าลองของแบบของสิ่งนั้นในโลกของแบบทั้งสิ้น เป็นสิ่งที่ตกอยู่
ในกระแสของความเปลี่ยนแปลง เคลื่อนไหวอยู่ตลอดเวลาจึงไม่มีความจริงแท้ในตัวเอง ส่วนแบบของสิ่ง
ต่างๆที่อยู่ในโลกของแบบเป็นสิ่งแน่นอน สากล ไม่เปลี่ยนแปลง สมบูรณ์ในตัวเอง เป็นสิ่งเฉพาะ และเข้าถึง
ได้ด้วยเหตุผล (ฟ้ืน ดอกบัว, 2532: 141-142) การที่เพลโตแบ่งโลกออกเป็นสองส่วนก็เพ่ือแสดงให้เห็นว่า
การจะเข้าสู่เป้าหมายสูงสุดได้นั้นจะต้องละจากโลกแห่งประสาทสัมผัสแล้วใช้ปัญญาหรือเหตุผลพิจารณาให้
เห็นสัจธรรม (Idea of the Good) ที่เป็นความดีสูงสุดในโลกแห่งแบบได้ ผู้ที่เข้าถึงลักษณะเช่นนี้ เพลโต
เรียกว่าราชาปราชญ์ จากนั้น ราชาปราชญ์ก็จะสามารถบริหารหรือปกครองรัฐได้ด้วยความถูกต้องด้วย
ปัญญาที่มีอยู่ ท าให้เกิดการประสานสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ กฎทุกอย่างต้องสอดคล้องกับ
ธรรมชาติ ตามแนวคิดของเพลโตกฎหมายที่ไม่สอดคล้องกับธรรมชาติจึงไม่มีความจ าเป็นบางทีกฎหมาย
อาจจะกลายเป็นอุปสรรคต่อการจัดการปกครองก็ได้ 

 



132        วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์มมร วิทยาเขตอสีาน  ปีที่ 4 ฉบบัท่ี 3 (กนัยายน – ธนัวาคม 2566)       
  

 
  

ภาพที่ 1 การแบ่งโลกออกเป็นสองส่วน 
 
จากแนวคิดเรื่องแบบ ถาวร สุขากันยา (2529: 5-6) ได้อธิบายว่าเป็นส่วนของอภิปรัชญาซึ่งจะไป

สัมพันธ์กับทฤษฎีความรู้ที่มนุษย์ธรรมดาทั่วไปจะรับรู้หรือเห็นสิ่งต่างๆผ่านดวงอาทิตย์  (Sun) 2 ระดับคือ
การคาดคะเน (Conjecture) และความเชื่อ (Belief) ส่วนความเข้าใจ (Understanding) และเหตุผล 
(Reason) เป็นสิ่งที่รับรู้ได้ของราชาปราชญ์ผ่านแบบของความดีสูงสุด ( Idea of the Good) เพลโตเปรียบ
ให้ฟังว่า Idea of the Good ท าหน้าที่เหมือนกับดวงอาทิตย์ ในแง่ที่ว่าดวงอาทิตย์ท าให้ตามองเห็นสิ่ง
ต่างๆ ในขณะที่ Idea of the Good จะท าหน้าที่ท าให้จิตใจของราชาปราชญ์มองออกคิดออกถึงสัจธรรมที่
แท้จริง จากแนวคิดข้างต้นนี้จะเห็นได้ว่าแบบแห่งความดี ( Idea of the Good) เป็นรากฐานแห่งความรู้
ทัง้ปวงและเป็นปฐมเหตุของความจริงทั้งหลายและเป็นแบบสูงสุดอยู่บนยอดพีระมิดของแบบทั้งหลาย 

ชุมพร สังขปรีชา (2531: 54-55) พยายามอธิบายลักษณะโลกแห่งแบบและโลกแห่งประสาทสัมผัส
ผ่านทางการแบ่งโลกออกเป็นสองส่วน (Divided Line) ไว้ดังนี้ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

• โลกแห่ง        
ประสาท
สัมผัส

• World of 
Sense

• โลกแห่งแบบ • World of 
Idea

Understandin
g Reason

BeliefConjecture



 

วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์มมร วิทยาเขตอีสาน  ปีที ่4 ฉบบัท่ี 3 (กนัยายน – ธนัวาคม 2566)      133  

 

สภาวะของการ
เรียนรู้ 

(Cognitive State) 

โลกแห่งภูมิปัญญาหรือรูปแบบคือ
สัจจะหรือสิ่งท่ีเป็นจริงโดยแท้ 

(Intelligible World or Forms) 

สิ่งท่ีเรียนรู้ เป้าหมายของความรู้ 
(Object of Knowledge) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ภาพพจน์ 
เกี่ยวกับ 
เส้นแบ่ง 
ระดับความรู้ 

ความเข้าใจ (Understanding) 
ความรู้ (Knowledge) 

มีคุณสมบัติจับต้องไม่ ได้ ,  สูงส่ ง ,  ไม่
แปรเปลี่ยน, เป็นคุณธรรมอันแท้จริง, มี
มาตฐานทางศีลธรรม ,  เป็นความรู้ที่
สมบูรณ์, ปัญญางดงามประเทืองสว่าง
โดยแท้ ,  มีจิตส านึกสมบูรณ์ เกี่ยวกับ
สมมติฐานและข้ออ้างต่างๆ, สัมผัสได้โดย
การใช้ความคิดเท่านั้น , พัฒนาโดยใช้
วิภาษวิธี 

ความคิด (Thinking) เป็นภาพพจน์ที่มองเห็นได้ , ใช้เหตุผล
พิสูจน์ได้ในเชิงคณิตศาสตร์และเรขาคณิต
,  ตั้ งอยู่บนสมมติฐานที่ ไม่ ได้ รับการ
วิเคราะห์ตรวจสอบคือตัวบทกฎเกณฑ์
และข้ออ้างต่างๆ 

โลกแห่งอายตนะหรือการมองเห็น
จับต้องได้  
(Sensible World or Beings) 

 

ความเชื่อ (Belief) เป็นสิ่งที่มองเห็นจับต้องได้, แปรเปลี่ยน
ได้ในการด ารงอยู่และในการปรากฏขึ้น 
จึงเป็นเพียงเสมือนสิ่งที่เห็นจริงโดยแท้
เท่านั้นคล้ายภาพพจน์ในฝัน, เป็นความรู้
ที่ไม่สมบูรณ,์ ความรู้ในเชิงปฏิบัติ  

ความมีจินตนาการ-การมองภาพ 
(Imaginine) 

เป็นการมองภาพเกี่ยวกับรูปลักษณะของ
สรรพสิ่งที่มองเห็นโดยทั่วไปที่ไม่มีความ
นึกคิดความเข้าใจอะไร ซึ่งเมื่อเป็นเช่นนี้
แ ล ะ จ า ก ธ ร ร ม ช า ติ ข อ ง สิ่ ง เ ห ล่ า นี้
เปลี่ยนแปลงได้ จับต้องได้ จึงไม่มีความ
เป็นจริงโดยแท้ เป็นสิ่งด้อยค่า 

 
แนวคิดเรื่องแบบของเพลโตสอดคล้องกับคุณธรรมและธรรมชาติของมนุษย์ที่ว่า มนุษย์ประกอบ

ขึ้นจาก 2 ส่วนคือ ร่างกายและจิตวิญญาณ ร่างกายมีลักษณะเปลี่ยนแปลงตามธรรมชาติ ส่วนจิตวิญญาณ
แบ่งออกเป็นสองส่วนคือ ส่วนที่มีเหตุผลและส่วนที่ไม่มีเหตุผล จิตวิญญาณส่วนที่มีเหตุผลเป็นจิตวิญญาณที่
เป็นอมตะและมีก าเนิดมาจากโลกแห่งแบบ ส่วนจิตวิญญาณที่ไม่มีเหตุผลเป็นจิตวิญญาณที่เกิดดับพร้อม
ร่างกายแบ่งออกเป็นสองส่วนเช่นเดียวกันคือเจตจ านงเป็นจิตวิญญาณฝ่ายสูง ส่วนความอยากหรือความ
ต้องการเป็นจิตวิญญาณฝ่ายต่ า สรุปแล้วจิตวิญญาณของมนุษย์ออกเป็นสามส่วนหรือสามภาค คือ ส่วนที่

 



134        วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์มมร วิทยาเขตอสีาน  ปีที่ 4 ฉบบัท่ี 3 (กนัยายน – ธนัวาคม 2566)       
  

เป็นเหตุผล ส่วนที่เป็นเจตจ านง และส่วนที่เป็นความอยากหรือความต้องการ จิตวิญญาณส่วนที่เป็นเหตุผล
จะท าหน้าที่ควบคุมจิตวิญญาณสองส่วนที่เหลือ จากนั้นจะก่อให้เกิดคุณธรรมสามประการคือ จิตวิญญาณ
ส่วนที่เป็นเหตุผลจะก่อให้เกิดคุณธรรมคือปัญญา จิตวิญญาณส่วนที่เป็นเจตจ านงจะก่อให้เกิดคุณธรรมคือ
ความกล้าหาญ ส่วนจิตวิญญาณท่ีเป็นความอยากหรือความต้องการหากถูกก ากับโดยจิตวิญญาณส่วนที่เป็น
เหตุผลจะก่อให้เกิดคุณธรรมคือการรู้จักพอประมาณ หรือการรู้จักควบคุมความอยากหรือความต้องการ
ของตัวเอง คุณธรรมทั้งสามประการนี้เมื่อรวมกันแล้วย่อมก่อให้เกิดคุณธรรมทั่วไปขึ้นมาคือ ความยุติธรรม 
ทั้งนี้มนุษย์แต่ละคนย่อมมีจิตวิญญาณทั้งสามส่วนผสมผสานกันในสัดส่วนที่แตกต่างกัน ตรงนี้ก็จะบ่งบอก
ถึงหน้าที่ของคนนั้นด้วย (วรเจตน์ ภาคีรัตน์, 2561: 85)  

จากข้างต้นจะเห็นได้ว่าจิตวิญญาณกับคุณธรรมมีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิดและเพ่ือให้
สอดคล้องกับหลักการที่เพลโตยกขึ้นเป็นประเด็นหลักคือความยุติธรรมอันเป็นเนื้อหาหลักในผลงาน 
Republic ที่เขาได้ยกย่องผู้ปกครองที่เรียกว่าราชาปราชญ์ก็เพราะราชาปราชญ์เป็นผู้ที่มีจิตวิญญาณส่วนที่
เป็นเหตุผลจะก่อให้เกิดคุณธรรมคือปัญญา และปัญญานั้นก็เป็นคุณธรรมที่รวมเอาคุณธรรมอ่ืนๆไว้ทั้งหมด 
เป็นรากฐานของคุณธรรมทั้งหมด    เพลโตถือว่า การคาดการณ์ไว้ล่วงหน้า ความระมัดระวัง การตัดสินใจ
ที่แน่วแน่ และความสุขุมก็รวมอยู่ในค าว่าปัญญา (พระสรสิช รักพรม, 2537: 21) ดังนั้น ผู้ที่เป็นราชา
ปราชญ์จึงเปรียบได้กับผู้หยั่งรู้ฟ้าดิน 

เพ่ือให้สอดคล้องกับการที่เพลโตกล่าวว่ามนุษย์ประกอบด้วยสองส่วนคือร่างกายและจิตวิญญาณ
และให้ความส าคัญในส่วนที่เป็นจิตวิญญาณมากกว่าก็เพราะการดูแลจิตวิญญาณจะท าให้ถึงความสุขใน
ระดับสูงสุดคือความสุขที่เกิดจากการมีปัญญาและเหตุผลทั้งนี้ก็เพราะปัญญาและเหตุผลเป็นสิ่งส าคัญที่ท า
ให้ถึงความเป็นเลิศของมนุษย์ (พิศาล มุกดารัศม,ี 2551: 154) 
 ด้วยเหตุที่เพลโตแบ่งมนุษย์แต่ละคนประกอบด้วยจิตวิญญาณสามส่วนและก่อให้เกิดคุณธรรมตาม
ลักษณะของจิตวิญญาณสามประการ เขาจึงได้แบ่งมนุษย์ออกเป็นสามประเภทตามส่วนแห่งจิตวิญญาณ
และคุณธรรม ดังนี้ 

1. ชนชั้นพลเมือง (Producters) เป็นบุคคลที่มีจิตใจอยู่ในภาคตัณหาครอบง า มีความละโมบที่เกิด
พ้ืนฐานมาจากความอยาก จึงมีหน้าที่ในการผลิต และสร้างเสริมความมั่นคงทางเศรษฐกิจให้กับรัฐ ถือว่าชน
ชั้นพลเมืองมีมากท่ีสุดในนครรัฐ 
 ในประเด็นนี้เพลโตอธิบายไว้ว่า จิตวิญญาณที่ถูกความอยากครอบง าหรือถูกปกครองด้วยความ
อยาก นอกจากจะอยู่ห่างไกลจากความยุติธรรมแล้วยังต้องเผชิญหน้ากับความทุกข์ ความขัดแย้ง และเต็ม
ไปด้วยความวุ่นวายในการแสวงหาทรัพย์สมบัติ หรือความสมบูรณ์ทางวัตถุ ช่วงชีวิตของผู้ที่มีจิตวิญญาณ
ถูกครอบง าด้วยความอยากย่อมมีแต่เพียงการสลับกลับไปมาระหว่างความอยากกับการบรรเทาความอยาก
เท่านั้น 

2. ชนชั้นพิทักษ์หรือผู้ช่วยชนชั้นปกครอง (Guardians, Auxiliaries) เป็นบุคคลที่มีจิตวิญญาณมี
น้ าใจครอบครองสังคม เป็นพวกรักเกียรติยศชื่อเสียง มากกว่าทรัพย์สมบัติ มีน้ าใจสูง รู้จักเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่แก่
ประชาชน มีความว่องไว ก าลังกายดี เหมาะแก่การเป็นผู้น าต่อต้านศัตรูภายนอกมากกว่า และให้ความ
คุ้มครองประชาชนภายในรัฐ 

3. ชนชั้นปกครอง (Rulers) เป็นบุคคลที่มีจิตวิญญาณประกอบด้วยเหตุผล ให้ความคุ้มครอง
ประชาชน มีความฉลาด มีปัญญามาก รับรู้อะไรได้รวดเร็ว หมั่นแสวงหาแนวทางศึกษาเล่าเรียน เป็นผู้ให้



 

วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์มมร วิทยาเขตอีสาน  ปีที ่4 ฉบบัท่ี 3 (กนัยายน – ธนัวาคม 2566)      135  

 

ความส าคัญเกี่ยวกับการพิทักษ์ผลประโยชน์ของรัฐเป็นที่ตั้งบุคคลประเภทนี้มีจิตวิญญาณสูงส่ง (พระสรสิช 
รักพรม, 2537: 36, Ian Adams and R. W. Dyson, 2007: 6) หากสรุปเป็นภาพจะได้ดังนี้ 

 
 
     ชนชั้น 3 จ าพวก 
  
 
 ชนชั้นผู้ผลิตหรือพลเมืองทั่วไป    ชนชั้นพิทักษ์ 
  (Producters)     (Guardians) 
 
 
    ผู้ช่วยผู้ปกครอง    ผู้ปกครอง 
     (Auxiliaries)      (Rulers) 
 
ในช่วงหนึ่งของ The Republic เพลโตพยายามที่จะเชื่อมโยงระหว่างจิตวิญญาณของมนุษย์ไปยัง

นครรัฐ หมายความว่า หากมนุษย์สามารถปฏิบัติหน้าที่ของตนตามจิตวิญญาณได้อย่างสมบูรณ์แบบ นครรัฐ
ก็จะเป็นนครที่น่าอยู่ สมบูรณ์แบบตามไปด้วย ด้วยเหตุนี้เพลโตจึงเรียกนครรัฐว่าจิตวิญญาณท่ีขยายใหญ่ขึ้น
นั่นเอง และการที่ 
เพลโตได้แบ่งชนชั้นและหน้าที่ของชนชั้นนั้นๆไว้ว่า ราชาปราชญ์ท าหน้าที่ปกครอง ผู้พิทักษ์ท าหน้าที่
ป้องกันและรักษานคร ส่วนพลเมืองทั่วไปท าหน้าที่เป็นผู้ผลิตนั้น เขายังได้บอกไว้ว่าแต่ละชนชั้นนั้นถูกสร้าง
มาจากอะไรผ่านปกรณัมว่าด้วยโลหะธาตุว่า พระเจ้าได้สร้างผู้ปกครองผสมด้วยทองค า สร้างผู้พิทักษ์ผสม
ด้วยเงิน และสร้างผู้ผลิตผสมด้วยทองแดง (บ้างก็ว่าเหล็ก หรือทองเหลือง) นอกจากนั้นยังได้เปรียบเทียบ
จิตวิญญาณคล้ายสัตว์สามประเภทคือ มนุษย์เปรียบได้กับจิตวิญญาณส่วนที่เป็นเหตุผล สิงโตเปรียบได้กับ
จิตวิญญาณส่วนที่เป็นความกล้าหาญ อสูรและสัตว์ร้ายเปรียบได้กับจิตวิญญาณส่วนที่เป็นความอยาก อีก
ทั้งได้กล่าวถึงที่อยู่ของจิตวิญญาณว่าเหตุผลอยู่ในศีรษะหรือสมอง ความกล้าหาญอยู่ที่ทรวงอกหรือหัวใจ 
ความอยากอยู่บริเวณท้องคล้ายๆกับความเชื่อของชาวฮินดู จากนั้นได้กล่าวว่าเมื่อใดก็ตามที่แต่ละชนชั้นท า
หน้าที่ของตนได้อย่างสมบูรณ์แบบ กล่าวคือ ชนชั้นปกครองท าหน้าที่บริหารบ้านเมือง ชนชั้นพิทักษ์ท า
หน้าที่คอยสนับสนุนดูแลให้บ้านเมืองเกิดความสงบเรียบร้อย และชนชั้นผลิตก็ผลิตสินค้าเพ่ือปากท้องของ
ผู้คน ความยุติธรรมก็จะบังเกิดขึ้น (พิศาล มุกดารัศมี, 2551: 149-150, 155-156, ปรีชา ช้างขวัญยืน, 
2523: 146) 

ราชาปราชญ์คือใคร 
 จากแนวคิดเรื่องแบบที่แบ่งโลกออกเป็นสองส่วน ซึ่งมีความสัมพันธ์กับการแบ่งประเภทชนชั้นของ
มนุษย์และความรู้กล่าวคือโลกแห่งผัสสะซึ่งทุกสิ่งทุกอย่างที่อยู่ภายในโลกใบนี้มีการเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา
และไม่ยั่งยืน ส่วนโลกแห่งแบบไม่เปลี่ยนแปลงและยั่งยืน ดังนั้น เพลโตจึงได้แบ่งการเข้าถึงโลกทั้งสอง
ภายใต้ขอบเขตของการศึกษาโดยกล่าวถึงการศึกษาว่าเป็นเครื่องมือในการเมืองที่ดีและการแบ่งชนชั้น
ปกครอง ใครจะสังกัดชนชั้นใดให้ขึ้นอยู่กับความสามารถในทางการศึกษาของเขา  เด็กที่เกิดจากพ่อแม่ผู้



136        วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์มมร วิทยาเขตอสีาน  ปีที่ 4 ฉบบัท่ี 3 (กนัยายน – ธนัวาคม 2566)       
  

เป็นพลเมืองของประเทศ อาจจะได้เลื่อนขั้นเป็นนักปกครองก็ได้ ถ้าเขาได้รับการศึกษาที่ดี ส่วนเด็กที่เป็น
ลูกของนักปกครองอาจเป็นพลเมืองก็ได้ ถ้าไม่ประสบผลส าเร็จด้านการศึกษา ดังนั้นระบบการศึกษาจึงเป็น
เครื่องมือสร้างคนให้เป็นนักปกครองที่ดี ในขณะเดียวกันก็เป็นเครื่องกลั่นกรองใช้เป็นหลักประกันว่าคนที่มี
การศึกษาดี มีคุณสมบัติเหมาะสมเท่านั้น จึงจะได้เป็นนักปกครอง ซึ่งจะได้วิเคราะห์การศึกษาในอุตมรัฐที่
ท าให้การเมืองที่ดีได้ตามล าดับดังนี้ 

1. ชั้นต้น เป็นการให้การศึกษาแก่เด็กที่มีอายุต่ ากว่า  20 ปี จะได้รับโอกาสทางการศึกษาที่ 
เท่าเทียมกันทั้งเด็กชายและเด็กหญิง โดยวิชาที่ศึกษาเล่าเรียนประกอบด้วย กายบริหาร (ยิมนาสติก) และ
ดนตรี กายบริหารเกี่ยวข้องกับการพัฒนาร่างกาย ในขณะที่ดนตรีถูกก าหนดขึ้น เพ่ือยกระดับจิตวิญญาณ 
ดนตรีนั้นหมายรวมเอา วัฒนธรรมเข้าไปด้วย ดังนั้นวิชาทั้งสองจึงรวมทุกวิชาที่ท าให้คนเป็นผู้ดี  คือ
วรรณคดี ดนตรี และเลขคณิตเบื้องต้น วิชาเรียนจะต้องไม่เป็นแบบบังคับ แต่อาจมีเล็กน้อยเท่าที่จ าเป็น 
เพราะคนที่เสรีชนไม่ควรเรียนเยี่ยงทาสการเรียนที่เกิดจากการบังคับ  จะท าให้วิชาที่เรียนไม่ติดอยู่ในจิต
วิญญาณ วิธีเรียนจะต้องมีความสนุกสนานเหมือนวิธีเล่น ด้วยวิธีดังกล่าวจะท าให้รู้ได้ว่าใครมีความสามารถ
ทางไหน และพร้อมจะถูกคัดเลือกในชั้นต่อไปในชั้นเรียนนี้ เป้าหมายของการศึกษาก็เพ่ือปลูกฝังคุณธรรม
และจริยธรรมแก่เด็ก ด้วยการอบรมให้มีระเบียบวินัยเมื่ออายุประมาณ 18 ปี จะเน้นการฝึกฝนทางด้าน
การทหาร ท าให้ไม่มีเวลาว่างส าหรับการศึกษา 
 การศึกษาในขั้นต้นที่เน้นเรื่องดนตรีเพราะจังหวะในดนตรีหรือในลีลาของบทกวีจะช่วยให้
สอดคล้องและกลมกลืนในจังหวะของธรรมชาติและความสง่างามและกลมกลืนขึ้นในวิญญาณด้วยการ
สัมผัสอย่างสม่ าเสมอกับสิ่งอันเป็นสุนทรีย์ จิตวิญญาณของเด็กจะสอดคล้องไปกับดนตรีอย่างไม่รู้ตัวกับ
ความงามของเหตุผลและปัญญา และเขาจะมีความพร้อมที่จะฟังและเข้าในต่อเหตุผลเมื่อเขาก้าวเข้าสู่วัย
อันควร ส่วนเรื่องของกายบริหารหรือยิมนาสติกนั้นก็เพ่ือสร้างบุคลิกภาพที่ดีและแข็งแรง หากศึกษาแต่
เพียงดนตรีอย่างเดียวอาจท าให้มีแต่ความอ่อนโยนและอ่อนแอหรือหากเน้นกายบริหารหรือยิมนาสติก
อย่างเดียวย่อมโน้มเอียงที่จะสร้างความกระด้างและดุดัน หากศึกษารวมกันทั้งสองแบบย่อมจะสร้างความ
เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน ความมีเอกภาพในวิญญาณท าให้มีทั้งความกล้าหาญและสุภาพอ่อนโยน (ชุมพร 
สังขปรีชา, 2531: 69-70) 

2. ชั้นกลาง ผู้ที่สอบตกจากการคัดเลือกในชั้นต้นจะออกไปประกอบอาชีพเป็นพลเมือง ส่วนผู้ที่
สอบผ่านจะได้เรียนต่อไปอีก 10 ปี วิชาที่เรียนคงเหมือนกันในชั้นต้นเพียงแต่ต้องมีความรู้ลึกซึ้ง  และ
มองเห็นความสัมพันธ์ที่แต่ละวิชามีต่อกัน ได้แก่ วิชาเลขคณิต เรขาคณิต และดาราศาสตร์ 

ด้วยการศึกษาในชั้นต้นซึ่งเป็นการผสมผสานระหว่างดนตรีและกายบริหารหรือยิมนาสติกนั้นยัง
มิใช่การพัฒนาความรู้และภูมิปัญญา ในชั้นกลางนี้จึงเน้นรายวิชาที่ใช้ความคิดและน าไปสู่การนึกคิดทั้งนี้ก็
เพ่ือที่จะแก้ปัญหาต่างๆที่มีความซับซ้อนและความขัดแย้งกันของอารมณ์และความรู้สึกต่างๆเพ่ือที่จะท าให้
เกิดความหนักแน่นในความเคลื่อนไหวและสอดคล้องกลมกลืนกันด้วยดีและในที่สุดก็โน้มน าไปสู่ปรัชญาอัน
แท้จริง (ชุมพร สังขปรีชา, 2531: 70-71) 

3. ชั้นสูง เมื่ออายุครบ 30 ปี มีการทดสอบอีกครั้งหนึ่งผู้สอบไม่ผ่านจะออกไปท าหน้าที่ผู้พิทักษ์  
ผู้สอบผ่านจะได้เรียนต่อไปอีก 5 ปี วิชาที่ศึกษาคือวิชาไดอะเลคติก หรือวิภาษวิธี และหลักการสูงสุด
ทางด้านศีลธรรม เมื่อทุกคนเรียนจบหลักสูตรอายุครบ 35 ปีจะออกไปฝึกฝนปฏิบัติงานโดยการรับใช้
ประชาชนในต าแหน่งผู้ช่วยราชาปราชญ์ จนกระทั่งมีอายุครบ 50 ปี ผู้ที่ผ่านการทดสอบว่ามีความสามารถ
ในทุกด้านแล้ว จึงจะมีสิทธิเข้ารับต าแหน่งราชาปราชญ์ตามวาระที่หมุนเวียนกันมาถึง  ซึ่งวิชาที่ให้ศึกษา



 

วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์มมร วิทยาเขตอีสาน  ปีที ่4 ฉบบัท่ี 3 (กนัยายน – ธนัวาคม 2566)      137  

 

ส าหรับบุคคลผู้ที่เตรียมตัวจะเป็นราชาปราชญ์ เป็นการศึกษาวิชาชั้นสูงสุด อันได้แก่ เลขคณิต เรขาคณิต 
และไดอะเลคติก (พลศักดิ์ จิรไกรศิริ, 2529: 15-18, ปรีชา ช้างขวัญยืน, 2523: 279-304) และหากได้เป็น
นักปกครองแล้ว เพลโตบอกว่าจะต้องมีหน้าที่สองอย่างคือ อย่างแรกต้องปฏิบัติหน้าที่บริหารในระดับสูง
อย่างเต็มที่และเป็นธรรม อย่างที่สองคือจะต้องคิดค้นแสวงหาสัจธรรมที่สูงขึ้นไป สัจธรรมในที่นี้เพลโต
กล่าวไว้ว่าไม่เหมือนกับวิชาที่เรียนอ่ืนๆที่สามารถสั่งสอนให้ผู้อ่ืนรู้ได้ แต่หลังจากท่ีเขาได้ลงมือปฏิบัติงานไป
ได้ระยะหนึ่งแล้ว สัจจะก็จะเกิดขึ้นอย่างไม่รู้ตัว (พลศักดิ ์จิรไกรศิริ, 2529: 29) 

ในการศึกษาทั้งสามชั้นนี้หากจะกล่าวตามหลักจะมีเพียงแค่สองชั้นเท่านั้นคือชั้นต้น (Elementary  
education) เป็นการฝึกเด็กจนถึงอายุยี่สิบปี ส่วนชั้นกลางกับชั้นสูงนับเป็นอันเดียวกันคือเป็นชั้นสูง 
(Higher education) มีอายุระหว่างยี่สิบถึงสามสิบห้าปี ใครที่ฝึกหรือสอบไม่ผ่านจะได้ท าหน้าที่ในการดูแล 
รักษาประเทศหรือผู้พิทักษ์ ส่วนผู้ที่สอบผ่านก็จะได้ศึกษาในระดับสูงขึ้นเพ่ือการเป็นชนชั้นปกครอง (ruling 
classes) และท าหน้าที่เป็นผู้ปกครอง (ruler) ต่อไป (George H. Sabine, 1961: 56) 

นอกจากประเด็นทั้งหมดที่กล่าวมา ในทฤษฎีคอมมิวนิสต์ของเพลโต (Plato’s Communism) ได้
เสนอแนวทางส าคัญไว้ 2 ส่วน ส่วนที่หนึ่ง ห้ามไม่ให้มีทรัพย์สินส่วนบุคคลไม่ว่าจะเป็นบ้าน ที่ดิน หรือเงิน
ทั้งนี้ส าหรับชนชั้นปกครองและชนชั้นพิทักษ์เท่านั้น กลุ่มนี้ต้องรวมกันอยู่เป็นครอบครัวใหญ่แล้วก็ให้
รับประทานอาหารร่วมกัน ส่วนที่สองคือให้ยกเลิกระบบแต่งงาน (ห้ามการมีครอบครัว) ส่วนการมี
เพศสัมพันธ์แล้วแต่ผู้ปกครองเห็นสมควรเพ่ือการที่จะได้บุตรธิดาที่ดีที่สุด ส่วนชนชั้นล่างหรือสายอาชีพ 
(artisans) สามารถมีครอบครัว ทรัพย์สิน และภรรยาได้ (George H. Sabine, 1961: 56) 

จากแนวคิดของ วรเจตน์ ภาคีรัตน์ (2561: 85), พระสรสิช รักพรม (2537: 21, 36), พิศาล มุกดา
รัศมี(2551: 149-156), Ian Adams and R. W. Dyson (2007: 6), ปรีชา ช้างขวัญยืน (2523: 146, 279-
304), ชุมพร สังขปรีชา, 2531: 69-71), พลศักดิ์ จิรไกรศิริ, (2529: 15-18, 29), George H. Sabine (1961: 
56) สามารถสรุปแนวคิดเรื่องราชาปราชญ์เป็นตารางได้ดังนี้ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



138        วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์มมร วิทยาเขตอสีาน  ปีที่ 4 ฉบบัท่ี 3 (กนัยายน – ธนัวาคม 2566)       
  

องค์ความรู้ที่ได้รับ 
 จากการศึกษาเรื่อง “ราชาปราชญ์ตามปรัชญาของเพลโต” เกิดองค์ความรู้ดังนี้ 

 
 
 

จัดการปกครองรัฐอย่างประสานสัมพันธ์ 
   

       
         ความสามัคคีของคนภายในรัฐ 
 
บทสรุป 

การที่เพลโตได้เสนอแนวคิดเรื่องราชาปราชญ์ก็เพ่ือจะชี้ให้เห็นว่าประชาชนในรัฐจะฉลาด  มี
ความสุขและมีคุณภาพชีวิตที่ดีได้นั้นจะต้องถูกปกครองโดยผู้ที่มีเหตุผลและสติปัญญา โดยเบื้องต้นทุกคน
จะต้องได้รับการศึกษาไปตามระบบเพ่ือเพ่ิมความเข้มแข็งทางร่างกายและความสามารถทางจิตวิญญาณ 
ผู้สอบผ่านในระดับต้นจะได้ขึ้นไปเรียนในระดับกลาง ผู้สอบผ่านในระดับกลางจะได้ขึ้นไปเรียนในระดับสูง
ซึ่งเรียกว่าผ่านภาคทฤษฎี จากนั้นจะต้องได้รับการทดสอบในภาคปฏิบัติเพ่ือเฟ้นหาผู้ที่มีความสามารถใน
การที่จะเป็นผู้ปกครองได้ ผู้ที่สอบผ่านภาคปฏิบัติจึงจะถูกเรียกว่าราชาปราชญ์ ดังนั้นราชาปราชญ์จึงเป็นผู้
มีความรู้ มีเหตุผล มีปัญญา ความรู้ได้มาจากการศึกษาในภาคทฤษฎีคือการผ่านการศึกษามาตามล าดับ 
เหตุผลได้มาจากภาคปฏิบัติที่ได้ทดลองงานด้านการปกครองอย่างครบถ้วนสมบูรณ์และสามารถท่ีจะท าการ
ปกครองได้อย่างแท้จริง ส่วนปัญญานั้นเป็นลักษณะที่ผู้ปกครองสามารถเข้าใจอย่างแท้จริงต่อการศึกษาทั้ง
ภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติจนสามารถสัมผัสสิ่งที่เรียกว่าแบบของความดีสูงสุด (Idea of the Good) ได้ 
เมื่อผู้ปกครองหรือราชาปราชญ์เข้าถึงแบบของความดีสูงสุด (Idea of the Good) แล้วจะสามารถจัดการ
ปกครองในรัฐได้อย่างประสานสัมพันธ์ ประชาชนภายในรัฐเป็นอยู่ด้วยความสามัคคี  มีความสุข มีคุณภาพ
ชีวิตที่ดี ไม่มีความขัดแย้ง และด าเนินไปตามวิถีของธรรมชาติ รัฐใดที่ปกครองโดยราชาปราชญ์ กฎหมาย
ทั่วไปจึงไม่มีความจ าเป็นเพราะอาจจะเป็นอุปสรรคต่อการจัดการปกครองไปเสียอีก 
 

ราชา

ปราชญ์

เข้าถึงแบบ

ความดีสูงสุด

ไม่มีทรัพย์สิน
และครอบ

ครัว

อายุ 55 ปีขึ้น
ไป

ด าเนินชีวิต
ตาม วิถี

ธรรมชาติ

 

 



 

วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์มมร วิทยาเขตอีสาน  ปีที ่4 ฉบบัท่ี 3 (กนัยายน – ธนัวาคม 2566)      139  

 

เอกสารอ้างอิง 
ชุมพร สังขปรีชา. (2531). ปรัชญาและทฤษฎีการเมืองว่าด้วยธรรมชาติมนุษย์. กรุงเทพมหานคร: โรง 

พิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
เดชชาติ วงศ์โกมลเชษฐ์. (2524). ทฤษฎีการเมืองและสังคม, พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: บพิธการ 

พิมพ์. 
ถาวร สุขากันยา. 2529. ปรัชญาการเมืองเบื้องต้น. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. (อัด 

ส าเนา) 
ปรีชา ช้างขวัญยืน. (2523). อุตมรัฐ (แปล). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
__________. (2544). ความยุติธรรม ในปรัชญาการเมือง. กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจ ากัดอรุณการ 

พิมพ์. 
พระสรสิช รักพรม. (2537). การศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดทางการเมืองของเพลโตกับแนวความคิด 

ทางการเมืองของพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลั 
มหาวิทยาลัยมหิดล. 

พลศักดิ ์จิรไกรศิริ. 2529. ความคิดทางการเมืองเบื้องต้น. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิ 
โรฒประสานมิตร.  

พิศาล มุกดารัศม.ี (2551). บทส ารวจปรัชญาการเมืองคลาสสิก. กรุงเทพมหานคร: วิภาษา. 
วรเจตน์ ภาคีรัตน์. (2561). ประวัติศาสตร์ความคิดนิติปรัชญา. กรงุเทพมหานคร: โรงพิมพ์ภาพพิมพ์. 
สมบัติ จันทรวงศ.์ (2520). ทฤษฎีการเมืองตะวันตกเล่มที่หนึ่ง สมัยโบราณและสมัยกลาง (แปล). 

กรุงเทพมหานคร:  โรงพิมพ์ไทยวัฒนาพานิช จ ากัด. 
เสน่ห์ จามริก. (2522). ความคิดทางการเมืองจากเปลโต้ถึงปัจจุบัน (แปล). กรุงเทพมหานคร. โรงพิมพ์ 

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
George H. Sabine. (1961). A History of Political Philosophy, third edition. New York:  

Holt, Rinehart, and Winston.  
Ian Adams and R. W. Dyson. Fifty Major Political Thinkers. Second Edition. New York:  

Routledge, 2007  
Simon Blackburn. (1996). The Oxford Dictionary of Philosophy. Great Britain by Mackays  

Ltd: Oxford University Press.  
William Ebenstein. (1960). Great Political Thinker, Plato to the Present, third edition.  

New York: Holt, Rinehart, and Winston.  
 
 

 


