
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มมร วิทยาเขตอีสาน 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 
26 

 

การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาทางการศึกษา ศาสนาและวัฒนธรรม 

 ETHNOGRAPHIC RESEARCH IN EDUCATION, RELIGION AND CULTURE. 
 

 

อัครเดช นีละโยธิน* 
AKKHARADET NEELAYOTHIN* 

มหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวิทยาลยั วิทยาเขตอีสาน 
MAHAMAKUT BUDDHIST UNIVERSITY ISAN CAMPUS 

*Corresponding Author E-mail: Akarara2511@gmail.com 
บทความวิชาการ (Academic Article) 

RECEIVED 25 JUNE 2025, REVISED 4 AUGUST 2025, ACCEPTED 8 AUGUST 2025 
 

บทคัดย่อ 

 การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาทางการศึกษา ศาสนาและวัฒนธรรม เป็นวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพที่มุ่ง
ศึกษาและทำความเข้าใจวัฒนธรรม ความเชื่อ ค่านิยม และวิถีชีวิตของกลุ่มคนในสังคม โดยเฉพาะในบริบท
ของการศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม การวิจัยนี้มีรากฐานมาจากมานุษยวิทยาและสังคมวิทยา ซึ่งเน้นการทำ
ความเข้าใจปรากฏการณ์ทางสังคมผ่านมุมมองของคนใน โดยใช้วิธีการสังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม การ
สัมภาษณ์เชิงลึก และการมีปฏิสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับกลุ่มคนที่ศึกษา กระบวนการวิจัยประกอบด้วยขั้นตอน
หลัก ได้แก่ การกำหนดปัญหาการวิจัย การออกแบบการวิจัย การเก็บข้อมูล การวิเคราะห์ข้อมูล และการเขียน
รายงานวิจัย การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณามีความสำคัญในการเปิดเผยมิติที่ซับซ้อนของวัฒนธรรมและศาสนา 
ช่วยทำความเข้าใจกระบวนการทางสังคม เช่น การถ่ายทอดความรู้ทางศาสนา การเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม 
และการปรับตัวของกลุ่มคนในสังคมที่กำลังเปลี่ยนแปลง นอกจากนี้ ยังมีบทบาทสำคัญในการส่งเสริมความ
เข้าใจและความเคารพซึ่งกันและกันระหว่างกลุ่มคนที่มีความเชื่อและวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน ซึ่งเป็นปัจจัย
สำคัญในการสร้างสังคมพหุวัฒนธรรมที่มีความสมานฉันท์และสันติสุข   

คำสำคัญ:  การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา, ทางการศึกษา, ศาสนาและวัฒนธรรม 

  



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มมร วิทยาเขตอีสาน 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 
27 

 

ABSTRACT 

Ethnographic Research in Education, Religion and Culture is a qualitative research 

method aimed at studying and understanding the culture, beliefs, values, and ways of life of 

people in society, particularly in the contexts of education, religion, and culture. This research 

approach is rooted in anthropology and sociology, emphasizing the understanding of social 

phenomena through the emic perspective, or the insider's viewpoint. It employs methods such 

as participant observation, in-depth interviews, and close interaction with the studied group. 

The research process consists of key steps: defining the research problem, designing the 

research, data collection, data analysis, and report writing. Ethnographic research is significant 

in uncovering the complex dimensions of culture and religion, helping us to understand social 

processes such as the transmission of religious knowledge, cultural changes, and the adaptation 

of groups in a transforming society. Furthermore, it plays a crucial role in promoting mutual 

understanding and respect among people with different beliefs and cultures, which is essential 

for building a harmonious and peaceful multicultural society. 

Keywords: Ethnographic Research, Education, Religion and Culture 

 

1. บทนำ 
การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา (Ethnographic Research) เป็นระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพที่มุ่งศึกษา

และทำความเข้าใจวิถีชีวิต วัฒนธรรม ความเชื ่อ และพฤติกรรมของกลุ ่มคนในสังคมหนึ่งๆ อย่างลึกซึ้ง 
โดยเฉพาะในบริบทของการศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม การวิจัยประเภทนี้มีรากฐานมาจากมานุษยวิทยา
และสังคมวิทยา ซึ่งให้ความสำคัญกับการทำความเข้าใจปรากฏการณ์ทางสังคมผ่านมุมมองของคนใน (Emic 
View) (Creswell, 2013) ในบริบทไทย แนวคิดดังกล่าวสอดคล้องกับงานของ พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต, 
2540) ที่ชี้ว่าการเข้าใจพุทธศาสนาต้องศึกษาผ่าน "วัฒนธรรมปฏิบัติ" (lived religion) ผู้เสนอว่าการศึกษา
วัฒนธรรมต้องดำเนินการผ่านการเข้าไปมีส่วนร่วมในชุมชน ดังปรากฏในงานชาติพันธุ์วรรณนาวัดของ นภนต์ 
ภู่พลับ (2560) ที่ใช้ชีวิตในชุมชนวัดกรุงเทพฯ 12 เดือนเพื่อเปิดเผยพลวัตเครือข่ายทางจิตวิญญาณ แนวคิดนี้
พัฒนาต่อมาเป็นทฤษฎีการสร้างองค์ความรู้ทางสังคม (Social Constructivism) โดย Berger & Luckmann 
(1966) ซึ่งอธิบายว่าความรู้ถูกสร้างข้ึนผ่านกระบวนการปฏิสัมพันธ์ทางสังคม ขณะที่การศึกษาไทยโดย ศิราพร 
ณ ถลาง (2555) ชี้ให้เห็นว่าการเรียนรู้ของมนุษย์ถูกกำหนดโดยบริบททางสังคมและวัฒนธรรม ซึ่งสอดคล้อง
กับระบบ "พี่สอนน้อง" ในชุมชนวัดไทยที่ ศรีศักร วัลลิโภดม (2542) ศึกษาว่าเป็นกระบวนการสร้างนั่งร้าน
ทางการเรียนรู้ (Scaffolding) 

นอกจากนี้ ทฤษฎีโครงสร้างนิยม (Structuralism) ของ Lévi-Strauss (1963) และแนวคิดหลัง
โครงสร้างนิยม (Post-structuralism) ของ Foucault (1972) ยังมีส่วนช่วยอธิบายโครงสร้างเชิงลึกของ
วัฒนธรรมและศาสนา ในสังคมไทย ปรากฏการประยุกต์ทฤษฎีดังกล่าวชัดเจนในงานของ ปฐม นิคมานนท์ 
(2548) ที่วิเคราะห์ "วินัยทางเวลา" ในประเพณี 12 เดือนด้วยแนวคิดฟูโกต์ และงานของ นิเวศ มณีวรรณ 
(2553) ที่ถอดรหัสตำนานผีอีสานผ่านระบบคู่ตรงข้ามแบบเลวี-สโตรสส์ อย่างไรก็ตาม การนำวิธีวิจัยเชิงชาติ
พันธุ์วรรณนามาใช้ในการศึกษาเรื่องศาสนาและวัฒนธรรมยังมีข้อจำกัด  เช่น ความยากลำบากในการเข้าถึง
ข้อมูลเชิงลึก ซ่ึง สุรีย์นาถ ศรีสมบัติ (2550) เสนอให้แก้ไขด้วย "สามเส้าด้านข้อมูล" (triangulation) โดยบูรณา
การบันทึกภาคสนามกับเอกสารประวัติศาสตร์ อคติของนักวิจัยในการตีความข้อมูล และข้อจำกัดด้านเวลาและ



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มมร วิทยาเขตอีสาน 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 
28 

 

ทรัพยากรที่ต้องใช้ในการเก็บข้อมูลเป็นระยะเวลานาน ดังนั้น การพัฒนาแนวทางวิจัยที่เหมาะสม เช่น การใช้
ข้อมูลหลายแหล่งร่วมกัน (Triangulation) และการสะท้อนอคติของนักวิจัย (Reflexivity) จะช่วยเพิ่มความ
น่าเชื่อถือของผลการวิจัย 

นอกจากนี ้การศึกษาวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาในบริบทของศาสนาและวัฒนธรรมยังช่วยให้เกิดความ
เข้าใจในมิติของการเปลี่ยนแปลงทางสังคม ดังงานล่าสุดของ สุรพศ ทวีศักดิ์ (2562) เกี่ยวกับ "พุทธศาสนาใน
ตลาดจิตวิญญาณ" ที่วิเคราะห์ผลกระทบจากโลกาภิวัตน์จนเกิดปรากฏการณ์ "พุทธพาณิชย์" และการรักษา
เอกลักษณ์ของกลุ่มชนในบริบทที่เปลี่ยนแปลงไปตามสภาวะของยุคแห่งการเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยี  
โดยเฉพาะการศึกษาชาติพันธุ์วรรณนาดิจิทัลของ วีรวิชญ์ อ่อนน้อม (2563) ที่ชี้ให้เห็นการเกิด "พ้ืนที่ศักดิ์สิทธิ์
เสมือน" (virtual sacred space) ในกลุ่มวัยรุ่นไทย ดังนั้นการศึกษาวิจัยในลักษณะนี้สามารถให้ข้อมูลเชิงลึก
เกี่ยวกับกระบวนการทางสังคม เช่น การเชื่อมโยงทางพระพุทธศาสนา การหล่อหลอมทางวัฒนธรรม การ
ถ่ายทอดความเชื่อ และการรักษาจารีตประเพณีของกลุ่มชนต่างๆ ทั้งในระดับท้องถิ่นและระดับสากล อีกทั้ง
การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนายังสามารถนำมาใช้เพื่อสร้างความเข้าใจเชิงลึกเกี่ยวกับความหลากหลายทาง
ศาสนาและวัฒนธรรม ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญท่ีส่งผลต่อการดำรงอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรม 

การศึกษาครั้งนี้จึงมีวัตถุประสงค์เพื่อสำรวจและวิเคราะห์แนวทางการใช้วิธีวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา
ในบริบทของการศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม ด้วยการบูรณาการกรอบทฤษฎีสากลและองค์ความรู้จาก
งานวิจัยไทย รวมถึงเสนอแนวทางในการพัฒนาและประยุกต์ใช้วิธีวิจัยนี้ให้เหมาะสมกับบริบททางสังคมที่
เปลี ่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ผ่านการประยุกต์กลยุทธ์เฉพาะบริบท เช่น การใช้กลุ ่มสะท้อนคิด (Group 
Reflexivity) ตามแนวทางของปาริชาติ วลัยเสถียร (2561) ซึ่งจะเป็นประโยชน์ต่อการนำมาพัฒนาองค์ความรู้
ด้านมานุษยวิทยาและการศึกษาในอนาคต 
 
2. ความหมายการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาทางการศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม 

การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา (Ethnography) เป็นวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพที่มุ่งเน้นการศึกษาและทำ
ความเข้าใจวัฒนธรรม ความเชื่อ ค่านิยม และวิถีชีวิตของผู้คนในกลุ่มหรือชุมชนหนึ่งๆ โดยการเข้าไปสัมผัสและ
มีปฏิสัมพันธ์กับกลุ่มคนเหล่านั้นโดยตรง การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาได้ถูกนำมาประยุกต์ใช้ในหลากหลาย
สาขา รวมถึงการศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม เพื่อให้เข้าใจปรากฏการณ์ทางสังคมและวัฒนธรรมที่ซับซ้อน
และหลากหลาย ได้มีนักวิชาการหลายท่านได้ให้ความหมายไว้ดังนี้ 

ดาวรุวรรณ ถวิลการ (2558) ได้แสดงทัศนะไว้ว่า การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา หมายถึง เป็นวิธีการ
วิจัยเชิงคุณภาพที่เป็นการศึกษาปรากฏการณ์จากมุมมองและการให้ความหมายของคนที่อยู่ในปรากฏการณ์  
เป็นวิธีการวิจัยที่เน้นปรากฏการณ์ทางสังคม และวัฒนธรรม โดยยึดหลักการทำความเข้าใจสิ่งต่างๆ ไม่ว่าจะ
เป็น ค่านิยม ความคิด ความเชื่อ ทัศนะ จากมุมมองของคนในสังคมนั้นเอง 

จริยา โกเมนต์ (2560) ได้สรุปไว้ว่า การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา หมายถึง เป็นการศึกษาทางชนชาติ
วิทยา และการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาเป็นแนวทางหนึ่งของการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้วิธีการสังเกตการณ์
แบบมีส่วนร่วม  การศึกษาภาคสนามอย่างลึกซึ้งจริงจัง  เพื่อมุ่งอธิบายและตีความข้อมูลทางสังคม เจตคติ 
ความเชื่อ ความรู้สึก วัฒนธรรม ภาษา และพฤติกรรมของมนุษย์ วิถีชีวิตของกลุ่มคนในสังคม โดยใช้วิธีค้นคว้า
หาข้อเท็จจริงที่มีลักษณะเป็นวิทยาศาสตร์ การวิเคราะห์ข้อมูลเน้นการพรรณนา   



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มมร วิทยาเขตอีสาน 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 
29 

 

ชาย โพธิสิตา (2548) ได้อธิบายว่าชาติพันธุ์วรรณนาเป็นกระบวนการสังเกตพฤติกรรมและวิถีชีวิตของ
กลุ่มสังคมและวัฒนธรรมหนึ่ง ๆ โดยรายงานรายละเอียดเกี่ยวกับพฤติกรรม ความเชื่อ ความรู้ ความเข้าใจ 
ทัศนคต ิและค่านิยมของคนในกลุ่มนั้น  

Spradley (1980) ได้เน้นย้ำว่าชาติพันธุ ์วรรณนา คือ การศึกษาวัฒนธรรมของผู ้คน โดยการ
สังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม การสัมภาษณ์ และการวิเคราะห์เอกสาร เพื ่อทำความเข้าใจโลกทัศน์และ
ความหมายที่ผู้คนสร้างข้ึน 

Hammersley และ Atkinson (2007) ไดอ้ธิบายว่าชาติพันธุ์วรรณนาเป็นการวิจัยที่มุ่งเน้นการสำรวจ
และอธิบายความหมายที่ผู้คนสร้างขึ้นในบริบททางสังคมและวัฒนธรรมของพวกเขา โดยนักวิจัยจะเข้าไปเป็น
ส่วนหนึ่งของชุมชนที่ศึกษา  

Wolcott (2008) ได้ให้คำแนะนำเกี ่ยวกับการดำเนินการวิจัยเชิงชาติพันธุ ์วรรณนา  โดยเน้น
ความสำคัญของการสร้างความสัมพันธ์กับผู้คนในชุมชน การเก็บรวบรวมข้อมูลอย่างเป็นระบบ และการ
วิเคราะห์ข้อมูลอย่างรอบคอบ 

Emerson, Fretz และ Shaw (2011) ไดอ้ธิบายว่าการจดบันทึกภาคสนามเป็นเครื่องมือสำคัญในการ
วิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา เพื่อบันทึกรายละเอียดของการสังเกตการณ์ การสนทนา และเหตุการณ์ต่างๆ ที่
เกิดข้ึนในภาคสนาม 

Creswell (2013) ไดก้ล่าวว่าชาติพันธุ์วรรณนาเป็นการศึกษาเชิงลึกเก่ียวกับกลุ่มวัฒนธรรมหรือชุมชน 
โดยนักวิจัยจะใช้เวลานานในการสังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม สัมภาษณ์ และวิเคราะห์ข้อมูล เพื่อสร้างความ
เข้าใจที่ครอบคลุมเก่ียวกับวัฒนธรรมนั้น ๆ 

โดยสร ุป การว ิจ ัยเช ิงชาต ิพ ันธ ุ ์วรรณนาทางการศ ึกษา  ศาสนา และว ัฒนธรรม หมายถึง 
กระบวนการวิจัยเชิงคุณภาพที่มุ่งศึกษาและทำความเข้าใจปรากฏการณ์ทางการศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม
ในบริบททางสังคมที่เฉพาะเจาะจง โดยนักวิจัยเข้าไปมีปฏิสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับกลุ่มเป้าหมายผ่านการ
สังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม การสัมภาษณ์เชิงลึก และการจดบันทึกภาคสนาม เพื่อไขรหัสโลกทัศน์ ความเชื่อ 
ค่านิยม และวิถีชีวิตของผู้ถูกศึกษา โดยมุ่งเน้นการตีความ "ความหมายที่ซ่อนเร้นภายใต้พฤติกรรมที่สังเกตเห็น
ได้" ทั้งในมิติทางกายภาพและดิจิทัล กระบวนการนี้ให้ความสำคัญกับการสร้างความเข้าใจแบบองค์รวมผ่าน
การบูรณาการข้อมูลหลายแหล่ง เพื่อเปิดเผยพลวัตสามประการ ประกอบด้วย 1) กระบวนการเรียนรู้ ที่ถูก
หล่อหลอมโดยโครงสร้างทางวัฒนธรรม 2) การปฏิบัติทางศาสนา ในฐานะเครื่องมือสร้างอัตลักษณ์กลุ่ม และ 
3) การถ่ายทอดพิธีกรรม ในสถานการณ์การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและเทคโนโลยี 

3. แนวทางการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา 
การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา (Ethnographic Research) เป็นวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพที่มุ่งศึกษา

วัฒนธรรมและสังคมของกลุ่มคนอย่างลึกซึ้ง โดยเน้นการเข้าใจโลกทัศน์และประสบการณ์ของคนในกลุ่มจาก
มุมมองของพวกเขาเอง (emic perspective) การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาด้านการศึกษา ศาสนา และ
วัฒนธรรมในบริบทไทยปัจจุบัน ต้องพัฒนาเป็น "กระบวนการศึกษาองค์รวมเชิงพลวัต" (พระพรหมบัณฑิต, 
2560) โดยบูรณาการ 3 แนวทางหลัก ได้แก่ การสังเกตแบบมีส่วนร่วมระยะยาว อย่างน้อย 1 วงจรวัฒนธรรม
เต็มรูปแบบ (นภนต์ ภู่พลับ, 2560) เพ่ือถอดรหัสความสัมพันธ์เชิงอำนาจในพิธีกรรมและระบบพี่สอนน้อง การ
ออกแบบสามเส้าข้ามสื่อ ผสานบันทึกภาคสนาม สื่อดิจิทัล และเอกสารประวัติศาสตร์ (สุรีย์นาถ ศรีสมบัติ, 
2550; วีรวิชญ์ อ่อนน้อม, 2563)การตีความทวิบริบท ที่เปิดพื้นที่ทั ้งความศักดิ์สิทธิ์ดั ้งเดิมและโลกีย์วิสัย



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มมร วิทยาเขตอีสาน 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 
30 

 

สมัยใหม่ในปรากฏการณ์พุทธพาณิชย์/พื้นที่ศักดิ์สิทธิ์เสมือน (สุรพศ ทวีศักดิ์, 2562) ภายใต้หลัก "จริยธรรม
เชิงสร้างสรรค์" (คณะกรรมการจริยธรรมวิจัยแห่งชาติ , 2566) ด้วยการมีส่วนร่วมของชุมชน และประยุกต์ 
เครื่องมือดิจิทัล อาทิ การวิเคราะห์เครือข่ายสังคม (อรุณี ศรีสังวร, 2564) เพื่อรับมือ 3 ความท้าทายยุคสมัย 
การธำรงจารีตในสังคมสูงวัย (สถาบันวิจัยสังคมและประชากร, 2565) การปรับตัวทางศาสนาภายใต้โลกาภิ
วัตน์ และการก่อตัวอัตลักษณ์ข้ามวัฒนธรรมในชุมชนเมือง (ศรีสุรางค์ พูลเพิ่ม, 2564) ทั้งนี้ ทิศทางวิจัยต้องมุ่ง
สร้างสมดุลภูมิปัญญาท้องถิ่น-องค์ความรู้สากลผ่าน "พุทธวิธีวิทยา" (พระพรหมบัณฑิต, 2560) ด้วย 4 กลไก
ขับเคลื่อน การวิจัยข้ามสายวิธีผสานชาติพันธุ์วรรณนาดิจิทัลกับข้อมูลขนาดใหญ่  การยกระดับจริยธรรมด้วย
หลัก "สังฆวิจัย" (สุมน ไวยารัตน์, 2562) การจัดระบบฐานข้อมูลชาติพันธุ์แห่งชาติ (วีระศักดิ์ เครือเทพ, 2565) 
และการพัฒนากรอบสหศาสตร์เชื่อมโยงมานุษยวิทยากับนโยบายสาธารณะ  

โดยสรุป แนวทางการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา เป็นกระบวนการศึกษาองค์รวมเชิงพลวัตต้องบูรณา
การ 3 กลไกหลัก ได้แก่ การสังเกตแบบมีส่วนร่วมระยะยาวตลอดวงจรวัฒนธรรมเต็มรูปแบบเพื่อถอดรหัส
ความสัมพันธ์เชิงอำนาจ การออกแบบสามเส้าข้ามสื ่อโดยผสานบันทึกภาคสนาม-สื ่อดิจิทัล-เอกสาร
ประวัติศาสตร์ และการตีความทวิบริบทที่เปิดพื้นที่ทั้งความศักดิ์สิทธิ์ดั้งเดิมและโลกีย์วิสัยสมัยใหม่  ภายใต้
กรอบจริยธรรมเชิงสร้างสรรค์ด้วยการมีส่วนร่วมชุมชนและเครื่องมือดิจิทัลสมัยใหม่  เพื่อรับมือความท้าทาย 3 
มิต ิการธำรงจารีตในสังคมสูงวัย-การปรับตัวศาสนาสมัยโลกาภิวัตน์-การก่อตัวอัตลักษณ์ข้ามวัฒนธรรมในเขต
เมือง ทิศทางวิจัยมุ่งสร้างสมดุลภูมิปัญญาท้องถิ่น-องค์ความรู้สากลผ่าน 4 แนวทางขับเคลื่อน: การวิจัยข้าม
สายวิธีผสานชาติพันธุ์วรรณนาดิจิทัลกับข้อมูลขนาดใหญ่  การยกระดับจริยธรรมด้วยสังฆวิจัย การจัดระบบ
ฐานข้อมูลชาติพันธุ์แห่งชาติ และการพัฒนากรอบสหศาสตร์เชื่อมโยงมานุษยวิทยากับนโยบายสาธารณะ โดยมี
ลักษณะสำคัญของการวิจัยประเภทนี้มีดังนี้ 

1) การลงภาคสนามระยะยาว (Long-term Fieldwork) หมายถึง การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนามัก
ต้องใช้เวลาในการลงพื้นที่ภาคสนามเป็นระยะเวลานาน เพื่อให้นักวิจัยสามารถเก็บข้อมูลได้อย่างละเอียดและ
เข้าใจบริบททางสังคมวัฒนธรรมอย่างลึกซ้ึง โดยทั่วไปใช้เวลาอย่างน้อย 6-12 เดือน หรืออาจนานกว่านั้นขึ้นอยู่
กับวัตถุประสงค์ของการศึกษา (Bernard, 2011) โดยการใช้เวลานานช่วยให้นักวิจัยสามารถสังเกตความ
เปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมของกลุ่มเป้าหมาย รวมทั้งสร้างความสัมพันธ์ที่ไว้วางใจกับคนในชุมชน 

2) การสังเกตแบบมีส่วนร่วม (Participant Observation) นักวิจัยต้องเข้าไปมีส่วนร่วมในกิจกรรม
และชีวิตประจำวันของกลุ่มที่ศึกษา เพ่ือเก็บข้อมูลจากประสบการณ์ตรงและสร้างความเข้าใจในมุมมองของคน
ใน (Spradley, 1980) วิธีการนี้ช่วยให้นักวิจัยสามารถสังเกตพฤติกรรมและปฏิสัมพันธ์ทางสังคมในบริบทที่
เกิดข้ึนจริง ซึ่งอาจไม่สามารถสังเกตได้จากการสัมภาษณ์เพียงอย่างเดียว 

3) การบันทึกภาคสนามอย่างละเอียด (Detailed Field Notes) เป็นการจดบันทึกรายละเอียดของ
เหตุการณ์ พฤติกรรม การสนทนา และบริบทแวดล้อมอย่างละเอียด เป็นเครื่องมือสำคัญในการเก็บข้อมูล 
(Fetterman, 2010) ในการบันทึกภาคสนามช่วยให้นักวิจัยสามารถเก็บข้อมูลที่ละเอียดอ่อนและซับซ้อน ซึ่ง
อาจไม่สามารถจดจำได้ทั้งหมดในภายหลัง 

4) การใช้ข้อมูลเชิงคุณภาพ (Qualitative Data Collection) เป็นกระบวนการเก็บข้อมูลส่วนใหญ่มา
จากการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interviews) การสังเกต และการบันทึกภาคสนาม มากกว่าการใช้
แบบสอบถามเชิงปริมาณ (Creswell, 2013) และเป็นการสัมภาษณ์เชิงลึกช่วยให้นักวิจัยสามารถเข้าใจ
ความคิด ความรู้สึก และประสบการณ์ของคนในกลุ่มได้อย่างลึกซ้ึง 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มมร วิทยาเขตอีสาน 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 
31 

 

5) การวิเคราะห์ข้อมูลเชิงตีความ (Interpretive Analysis) โดยนักวิจัยต้องทำความเข้าใจความหมาย
และบริบทของข้อมูลที่เก็บมา โดยใช้แนวคิดทางมานุษยวิทยาและสังคมวิทยาในการตีความ (Geertz, 1973) 
การวิเคราะห์ข้อมูลเชิงตีความช่วยให้นักวิจัยสามารถอธิบายปรากฏการณ์ทางสังคมและวัฒนธรรมได้อย่างมี
นัยสำคัญ 

6) การสร้างความสัมพันธ์กับชุมชน (Building Rapport) การสร้างความสัมพันธ์ที่ไว้วางใจกับคนใน
ชุมชนเป็นสิ่งสำคัญในการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา เพราะช่วยให้นักวิจัยสามารถเข้าถึงข้อมูลที่ลึกซึ้งและเป็น
ความลับของชุมชนได้ พร้อมด้วยการสร้างความสัมพันธ์ที่ดียังช่วยลดอคติและเพิ่มความน่าเชื่อถือของข้อมูลที่
เก็บมา 

การประยุกต์ใช้การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา มีรายละเอียดดังนี้ 
1) ด้านการศึกษา โดยมุ่งเน้นการศึกษาวัฒนธรรมโรงเรียน การวิเคราะห์ปฏิสัมพันธ์ระหว่างครูและ

นักเรียน การศึกษาพฤติกรรมการเรียนรู้ของผู้เรียน และการทำความเข้าใจบรรยากาศการเรียนการสอน การ
พัฒนาหลักสูตรท้องถิ่น การศึกษาภูมิปัญญาท้องถิ่นและการบูรณาการความรู้ท้องถิ่นกับการศึกษาในระบ การ
พัฒนาสื่อการเรียนรู้ และการสร้างสื่อการเรียนรู้ที่สอดคล้องกับบริบทชุมชน 

2) ด้านศาสนา เป็นการศึกษาความเชื่อและพิธีกรรม การวิเคราะห์ความหมายและคุณค่าของพิธีกรรม
ทางศาสนา ศึกษาบทบาทของศาสนาในชีวิตประจำวัน การทำความเข้าใจระบบความเชื่อและโลกทัศน์ของคน
ในชุมชนการถ่ายทอดคำสอนทางศาสนา และการศึกษากระบวนการอบรมสั ่งสอนหลักธรรมและการ
ประยุกต์ใช้หลักธรรมในชีวิตประจำวัน 

3) ด้านวัฒนธรรม เป็นกระบวนทางการศึกษาวิถีชีวิตและประเพณี การบันทึกและวิเคราะห์พิธีกรรม
ประเพณี การเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม การทำความเข้าใจค่านิยมและบรรทัดฐานทางสังคมที่เปลี่ยนแปลง
ไปการอนุรักษ์และฟ้ืนฟูวัฒนธรรม การจัดการความรู้ภูมิปัญญาท้องถิ่นและการถ่ายทอดวัฒนธรรมสู่คนรุ่นใหม่ 
 
4. ข้อจำกัดของการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา  

การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาเป็นแนวทางการศึกษาเชิงคุณภาพที่มุ่งทำความเข้าใจวิถีชีวิต วัฒนธรรม 
และพฤติกรรมของกลุ่มบุคคลผ่านการสังเกตและการมีส่วนร่วมของนักวิจัย อย่างไรก็ตาม การวิจัยประเภทนี้มี
ข้อจำกัดที่สำคัญหลายประการที่นักวิจัยต้องคำนึงถึง หนึ่งในข้อจำกัดหลักคือความลำเอียงของนักวิจัย 
เนื่องจากกระบวนการวิจัยต้องอาศัยการสังเกตและการมีปฏิสัมพันธ์โดยตรง นักวิจัยอาจมีมุมมองส่วนตัวที่
ส่งผลต่อการตีความข้อมูล นอกจากนี้ การเข้าถึงชุมชนหรือกลุ่มเป้าหมายอาจเป็นอุปสรรค โดยเฉพาะในกลุ่มที่
มีความไวต่อข้อมูลหรือมีข้อจำกัดทางสังคมและกฎหมาย อีกท้ัง การศึกษาภาคสนามต้องใช้เวลานานเพ่ือให้ได้
ข้อมูลเชิงลึก ซึ่งอาจไม่เหมาะสมกับโครงการที่มีข้อจำกัดด้านเวลาและงบประมาณ อีกประการหนึ่งคือความ
ซับซ้อนในการวิเคราะห์ข้อมูลคุณภาพ เนื่องจากข้อมูลที่ได้มักเป็นข้อความหรือบันทึกภาคสนาม ทำให้ต้อ งใช้
เวลาและความสามารถในการสังเคราะห์สารสนเทศเพื่อให้ได้ข้อสรุปที่ชัดเจน (Creswell & Poth, 2018; 
Hammersley & Atkinson, 2019) อคติส่วนตัวของนักวิจัย จากการมีปฏิสัมพันธ์ใกล้ชิดกับกลุ่มศึกษา (ศิ
รินทร์ทิพย์ บุญสมสิน, 2563) อุปสรรคการเข้าถึงชุมชนเฉพาะ โดยเฉพาะกลุ่มวัฒนธรรมเปราะบางหรือพื้นที่
อ่อนไหว (สุรีย์นาถ ศรีสมบัติ, 2560) ข้อจำกัดด้านเวลาและทรัพยากร เนื่องจากต้องใช้ระยะยาว 1 วงจร
วัฒนธรรมขึ้นไปเพื่อเก็บข้อมูลเชิงลึก (นภนต์ ภู่พลับ, 2560) และความซับซ้อนในการวิเคราะห์ข้อมูลคุณภาพ 
ที่ต้องใช้ทักษะการสังเคราะห์สูง (อรุณี ศรีสังวร , 2564) อย่างไรก็ดี การวิจัยลักษณะนี้ยังคงมีความสำคัญใน
บริบทไทยสมัยใหม่ โดยเฉพาะ การศึกษาพฤติกรรมดิจิทัล การออกแบบหลักสูตรฐานวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มมร วิทยาเขตอีสาน 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 
32 

 

(บุญเลิศ วิเศษปรีชา, 2562) การวิเคราะห์วัฒนธรรมองค์กรไทยในบริบทข้ามวัฒนธรรม (ปิยวรรณ วิโรจน์ธรร
มากร, 2565) และการพัฒนานโยบายสาธารณสุขเฉพาะกลุ่ม เช่น การศึกษาพิธีกรรมรักษาด้วยสมุนไพร 
(สมชาย เอกวัฒน์, 2564) การแก้ไขข้อจำกัดดังกล่าวต้องอาศัยกลยุทธ์เฉพาะ ได้แก่ การใช้กระบวนการ
สะท้อนคิดเป็นกลุ่มเพื่อลดอคติ การออกแบบวิจัยแบบยืดหยุ่นตามบริบทชุมชน และการประยุกต์เครื่องมือ
ดิจิทัลเช่นซอฟต์แวร์วิเคราะห์ข้อมูลภาคสนามแม้จะมีข้อจำกัดดังกล่าว การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนายังคงมี
บทบาทสำคัญในการศึกษาสังคมและวัฒนธรรมในบริบทปัจจุบัน แนวทางการวิจัยนี้ถูกนำมาใช้ในหลายสาขา 
เช่น การศึกษาเกี่ยวกับวัฒนธรรมและพฤติกรรมของผู้คนในยุคดิจิทัล โดยเฉพาะพฤติกรรมของผู้ใช้สื่อสังคม
ออนไลน์ การศึกษาด้านการศึกษาเองก็ได้รับประโยชน์จากแนวทางนี้ เช่น การวิเคราะห์กระบวนการเรียนรู้
ของนักเรียนจากกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ เพื่อออกแบบหลักสูตรที่เหมาะสม ในบริบทขององค์กร การศึกษา
วัฒนธรรมองค์กรผ่านมุมมองของพนักงานสามารถช่วยให้เข้าใจโครงสร้างและปัจจัยที่ส่งผลต่อประสิทธิภาพ
การทำงาน นอกจากนี้ การวิจัยลักษณะนี้ยังมีประโยชน์ต่อภาคสาธารณสุข โดยสามารถนำไปใช้ศึกษาแนวคิด
เกี่ยวกับสุขภาพและพฤติกรรมการรักษาของกลุ่มชนที่มีวัฒนธรรมเฉพาะ ซึ่งเป็นข้อมูลสำคัญสำหรับการ
ออกแบบนโยบายด้านสาธารณสุขที่เหมาะสม (Fetterman, 2019) 

โดยสรุป การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาในบริบทไทยจะเผชิญข้อจำกัดด้านอคตินักวิจัย อุปสรรคการ
เข้าถึงชุมชน ข้อจำกัดทรัพยากร และความซับซ้อนในการวิเคราะห์ข้อมูล แต่การวิจัยรูปแบบนี้ยังมีคุณค่าอันไม่
อาจแทนที่ได้ในการเปิดเผยพลวัตทางสังคม-วัฒนธรรม โดยเฉพาะในยุคเปลี่ยนผ่านดิจิทัล อนาคตการวิจัยต้อง
มุ่งพัฒนากลไก "สามเส้าดิจิทัล" ที่ผสานหลักจริยธรรมเชิงลึก เครื่องมือวิเคราะห์ข้อมูลสมัยใหม่ และการมีส่วน
ร่วมของชุมชน เพื่อให้ได้องค์ความรู้ที่สะท้อนความจริงทางสังคมอย่างแท้จริง ตอบโจทย์ความท้าทายใหม่  ๆ 
อาทิ การอนุรักษ์ภูมิปัญญาท้องถิ่นในสังคมสูงวัย และการปรับตัวทางศาสนาใต้โลกแห่งการเปลี่ยนแปลงทาง
เทคโนโลยี 
 
5. จริยธรรมการวิจัย 

ในการดำเนินการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา นักวิจัยต้องให้ความสำคัญกับจริยธรรมการวิจัยอย่าง
เคร่งครัด ประเด็นแรกที่ต้องคำนึงถึงคือการขอความยินยอมจากผู้ให้ข้อมูล โดยต้องแจ้งวัตถุประสงค์ของการ
วิจัยให้ชัดเจนและให้สิทธิ์แก่ผู้เข้าร่วมในการปฏิเสธหรือยกเลิกการเข้าร่ วมเมื่อใดก็ได้ ประเด็นที่สองคือการ
รักษาความลับและความเป็นส่วนตัวของผู้ให้ข้อมูล ข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์หรือการสังเกตต้องถูกเก็บ
รักษาอย่างปลอดภัยและไม่เปิดเผยโดยไม่ได้รับอนุญาต ประเด็นที่สามคือการไม่ก่อให้เกิดผลกระทบเชิงลบต่อ
ชุมชน การวิจัยต้องไม่สร้างความเสียหายหรือกระทบต่อวิถีชีวิตและวัฒนธรรมของกลุ่มที่ศึกษา นอกจากนี้ 
นักวิจัยต้องนำเสนอข้อมูลอย่างซ่ือสัตย์และหลีกเลี่ยงการบิดเบือนข้อเท็จจริง และต้องคำนึงถึงความรับผิดชอบ
ต่อสังคมโดยให้ผลการวิจัยสามารถนำไปใช้ประโยชน์ได้จริงและไม่ถูกนำไปใช้ในทางที ่ผิด (American 
Anthropological Association, 2012) ในการดำเนินการวิจัยเชิงชาติพันธุ ์วรรณา นักวิจัยต้องยึดหลัก
จริยธรรม การขอความยินยอมอย่างเป็นทางการ ( informed consent) โดยแจ้งวัตถุประสงค์การวิจัยอย่าง
โปร่งใส เปิดโอกาสให้ผู้ให้ข้อมูลปฏิเสธหรือถอนตัวได้ตลอดเวลา (คณะกรรมการจริยธรรมวิจัยแห่งชาติ, 2566) 
พร้อมปรับกระบวนการให้สอดคล้องกับค่านิยมชุมชน เช่น การขออนุญาตผู้นำท้องถิ่นก่อนเข้าพื้นที่ (ศิรพงษ์ 
ปัญญา, 2563) การคุ้มครองข้อมูลส่วนบุคคลผ่านมาตรการ 3 ชั้น: การเข้ารหัสข้อมูล การใช้นามแฝง และการ
กำหนดระยะเวลากำจัดข้อมูล (สอดคล้องกับ พ.ร.บ.คุ้มครองข้อมูลส่วนบุคคล พ.ศ. 2562)  การหลีกเลี่ยง
ผลกระทบเชิงลบต่อชุมชน โดยจัดเวทีสะท้อนผล (community feedback forum) ก่อนเผยแพร่งานวิจัย 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มมร วิทยาเขตอีสาน 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 
33 

 

(สุมน ไวยารัตน์, 2562) การนำเสนอข้อมูลอย่างซื่อตรง ผ่านกระบวนการตรวจสอบสามเส้า (triangulation) 
และการเปิดเผยขอบเขตอคติของนักวิจัย (ศิรินทร์ทิพย์ บุญสมสิน , 2563) และการสร้างประโยชน์ตอบแทน
ชุมชน เช่น การพัฒนาชุดความรู้ท้องถิ ่น (local knowledge repository) หรือการออกแบบนโยบายเชิง
ปฏิบัติ (ปรีชา พนมยงค์, 2564; American Anthropological Association, 2012) 

โดยสรุป การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณาในบริบทไทยต้องให้ความสำคัญกับจริยธรรมเชิงพลวัตที่คำนึงถึง
มิติทางวัฒนธรรม โดยเฉพาะการปรับกระบวนการขอความยินยอมให้สอดคล้องกับโครงสร้างอำนาจท้องถิ่น 
การออกแบบกลไกปกป้องข้อมูลส่วนบุคคลภายใต้กฎหมายไทย การสร้างระบบตรวจสอบผลกระทบผ่านการมี
ส่วนร่วมของชุมชน และการพัฒนารูปแบบการให้ประโยชน์ตอบแทนที่แท้จริง ทั้งนี้ แนวทาง "จริยธรรมแบบมี
ส่วนร่วม" (participatory ethics) ที ่ผสานหลักสากลกับภูมิปัญญาท้องถิ ่น จะช่วยสร้างสมดุลระหว่าง
มาตรฐานวิชาการกับความรับผิดชอบต่อสังคม 
 
6. ตัวอย่างกรณีศึกษา 

ตัวอย่างกรณีศึกษาที่แสดงให้เห็นถึงการใช้วิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา ได้แก่ การศึกษาวัฒนธรรมของ
ชนเผ่าพื ้นเมืองที ่มุ ่งทำความเข้าใจวิถีชีวิต ความเชื ่อ และแนวทางการดำรงชีพของกลุ ่มชาติพันธุ ์ เช่น 
การศึกษาการเปลี่ยนแปลงของวิถีชีวิตชาวม้งในประเทศไทย (Symonds, 2004) อีกตัวอย่างหนึ่งคือการศึกษา
วัฒนธรรมองค์กรในบริษัทเทคโนโลยีขนาดใหญ่ เช่น Google หรือ Facebook ที่เน้นวิเคราะห์รูปแบบการ
ทำงานและการมีปฏิสัมพันธ์ของพนักงานในองค์กร (Kunda, 2006) นอกจากนี้ การศึกษาพฤติกรรมการใช้สื่อ
สังคมออนไลน์ของเยาวชนยังเป็นตัวอย่างที่สำคัญ โดยช่วยให้เข้าใจผลกระทบของแพลตฟอร์มดิจิทัล เช่น 
TikTok หรือ Instagram ที่มีต่ออัตลักษณ์และพฤติกรรมทางสังคมของคนรุ่นใหม่ (Boyd, 2014) การศึกษา
พฤติกรรมผู้บริโภคในตลาดออนไลน์ก็เป็นอีกกรณีหนึ่งที่สามารถใช้แนวทางนี้ในการวิเคราะห์ปัจจัยที่ส่งผลต่อ
การตัดสินใจซื้อสินค้าในแพลตฟอร์มอีคอมเมิร์ซ (Kozinets, 2010) การศึกษาการเปลี่ยนแปลงของชุมชนเมือง
ก็เป็นตัวอย่างที่ดีของการใช้วิธีวิจัยนี้ในการทำความเข้าใจผลกระทบของการพัฒนาเมืองต่อวิถีชีวิตของ
ประชากรในพื้นที่ (Low, 2016) การศึกษาการปรับตัวของชาวม้งในจังหวัดเชียงราย (บุญเสริม แก้วมาลา, 
2562) ที่เปิดเผยพลวัตการผสมผสานพิธีกรรมดั้งเดิมเข้ากับเศรษฐกิจท่องเที่ยว การวิเคราะห์วัฒนธรรมองค์กร
ในสตาร์ทอัพไทย (พิริยะ ปรียารัตน์ , 2563) ที่ถอดรหัสวัฒนธรรม "การทำงานแบบครอบครัว" ผ่านกลไก
อำนาจแอบแฝง การศึกษาพฤติกรรมดิจิทัลวัยรุ่นอีสานบน TikTok (วีรวิชญ์ อ่อนน้อม, 2563) ผ่านการสังเกต
กลุ่มซื้อขายสินค้าชุมชน การติดตามผลกระทบรถไฟฟ้าต่อชุมชนคลองเตย (อรุณโรจน์ ณ ถลาง , 2565; Low, 
2016) ในมิติการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างทางสังคมโดยการวิจัยลักษณะนี้เผยให้เห็น "ความจริงทางสังคม" แม้มี
ข้อจำกัดด้านอคติและเวลา โดยในบริบทไทยจำเป็นต้องพัฒนา 5 เสาหลักสังเคราะห์ความรู้  การบูรณาการ
ชาติพันธุ์วรรณนาดิจิทัล กับเครื่องมือวิเคราะห์ข้อมูลขนาดใหญ่ (สถาบันดิจิทัลมนุษยศาสตร์ , 2566) การ
ออกแบบจริยธรรมวิจัยแบบมีส่วนร่วม ผ่านกลไก "สังฆวิจัย" (สุมน ไวยารัตน์ , 2562) การจัดระบบฐานข้อมูล
ชาติพันธุ์มาตรฐาน (ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร , 2565) การแปลงผลวิจัยสู่นโยบายเฉพาะพื้นที่ เช่น แนวทาง
พัฒนาชุมชนเมือง การพัฒนากรอบทวิภาษา สำหรับงานวิจัยข้ามวัฒนธรรม ทั้งนี้ เสาหลักดังกล่าวจะช่วยธำรง
สมดุลระหว่าง "ภูมิปัญญาท้องถิ่น" กับ "นวัตกรรมสมัยใหม่" ในยุคเปลี่ยนแปลง 

โดยสรุป การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาเป็นเครื่องมือสำคัญที่ช่วยให้เข้าใจปรากฏการณ์ทางสังคมและ
วัฒนธรรมอย่างลึกซ้ึง แม้ว่าจะมีข้อจำกัดหลายประการ นักวิจัยสามารถใช้แนวทางท่ีเหมาะสมเพ่ือลดข้อจำกัด
ดังกล่าวและคำนึงถึงจริยธรรมในการดำเนินงาน การนำแนวทางนี้ไปใช้ในบริบทปัจจุบันทำให้เกิดองค์ความรู้ที่



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มมร วิทยาเขตอีสาน 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 
34 

 

สามารถนำไปประยุกต์ใช้ได้ในหลายด้าน ทั้งในเชิงวิชาการ นโยบายสาธารณะ และการพัฒนาองค์กร จึงกล่าว
ได้ว่าการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนายังคงมีบทบาทสำคัญในโลกท่ีเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว 
 
7. กระบวนการการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณาทางการศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม 

การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณา (Ethnographic Research) เป็นวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพที่มุ ่งศึกษา
วัฒนธรรม ประเพณี ความเชื่อ และพฤติกรรมของกลุ่มคนในบริบททางสังคมและวัฒนธรรมที่พวกเขาดำเนิน
ชีวิตอยู่ โดยเฉพาะในด้านการศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม การวิจัยประเภทนี้เน้นการทำความเข้าใจโลกทัศน์
ของกลุ่มคนที่ศึกษา ผ่านการสังเกตการณ์ การสัมภาษณ์เชิงลึก และการมีส่วนร่วมในกิจกรรมต่าง ๆ ของชุมชน 
(Hammersley & Atkinson, 2007) กระบวนการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณาเริ่มต้นจากการกำหนดปัญหาการ
วิจัยที่เกี่ยวข้องกับวัฒนธรรม ประเพณี หรือพฤติกรรมของกลุ่มคนในบริบททางสังคม เช่น การศึกษาพิธีกรรม
ทางศาสนาในชุมชน วัฒนธรรมการเรียนรู้ในโรงเรียน หรือการปรับตัวของกลุ่มชาติพันธุ์ในสังคมสมัยใหม่  
ปัญหาการวิจัยควรมีความชัดเจนและสอดคล้องกับบริบททางวัฒนธรรมที่ต้องการศึกษา  (Spradley, 1979) 
ขั้นตอนต่อไปคือการออกแบบการวิจัย ซึ่งเก่ียวข้องกับการเลือกพ้ืนที่ศึกษา กลุ่มตัวอย่าง และวิธีการเก็บข้อมูล 
นักวิจัยมักเข้าไปมีส่วนร่วมในชุมชนหรือกลุ่มคนที่ศึกษาเป็นระยะเวลานาน เพื่อทำความเข้าใจวัฒนธรรมและ
พฤติกรรมอย่างลึกซึ ้ง วิธ ีการเก็บข้อมูลหลักในการวิจัยเชิงชาติพันธุ ์วรรณา ได้แก่ การสังเกตการณ์ 
(Observation) การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) และการมีส่วนร่วม (Participation) (Emerson, 
Fretz, & Shaw, 2011) การสังเกตการณ์เป็นวิธีการที่นักวิจัยเข้าไปสังเกตพฤติกรรมและกิจกรรมต่าง ๆ ของ
กลุ่มคนในสภาพแวดล้อมจริง และบันทึกข้อมูลอย่างละเอียดในรูปแบบของบันทึกภาคสนาม (Field Notes) 
การสัมภาษณ์เชิงลึกเป็นการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key Informants) เพื่อทำความเข้าใจความคิด ความ
เชื่อ และประสบการณ์ของพวกเขา โดยใช้คำถามเปิดเพ่ือให้ผู้ให้ข้อมูลสามารถแสดงความคิดเห็นได้อย่างอิสระ 
ส่วนการมีส่วนร่วมนั้น นักวิจัยจะเข้าร่วมในกิจกรรมต่าง ๆ ของชุมชน เพื่อสร้างความไว้วางใจและทำความ
เข้าใจวัฒนธรรมจากภายใน (สุริยา สมุทคุปต์, 2545) ข้อมูลที่ได้จากการสังเกตการณ์และการสัมภาษณ์จะถูก
วิเคราะห์โดยใช้วิธีการวิเคราะห์เชิงเนื้อหา (Content Analysis) และการตีความ (Interpretation) เพ่ือค้นหา
รูปแบบ (Patterns) และความหมายที่ซ่อนอยู่ในวัฒนธรรมหรือพฤติกรรมของกลุ่มคน การเขียนรายงานวิจัย
เชิงชาติพันธุ์วรรณาเน้นการนำเสนอข้อมูลอย่างละเอียดและมีชีวิตชีวา  โดยใช้ภาษาที่สื ่อถึงบริบททาง
วัฒนธรรมและประสบการณ์ของกลุ่มคนที่ศึกษา (วิไลวรรณ จันทร์เทพ, 2552) การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณามี
การประยุกต์ใช้อย่างกว้างขวางในด้านการศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม ในด้านการศึกษา การวิจัยประเภทนี้
ช่วยทำความเข้าใจวัฒนธรรมการเรียนรู้ในห้องเรียนหรือชุมชน เช่น การศึกษาวิธีการสอนของครูในโรงเรียน
ชนบท หรือพฤติกรรมการเรียนรู้ของนักเรียนในชุมชนชาติพันธุ์ (อมรา พงศาพิชญ์, 2550) ในด้านศาสนา การ
วิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณาช่วยทำความเข้าใจพิธีกรรม ความเชื่อ และบทบาทของศาสนาในชีวิตประจำวันของ
ชุมชน เช่น การศึกษาพิธีกรรมทางศาสนาในชุมชนมุสลิม หรือความเชื่อและพิธีกรรมของชาวพุทธในชนบท 
ส่วนในด้านวัฒนธรรม การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณามุ่งศึกษาวิถีชีวิต ประเพณี และการปรับตัวของกลุ่มคนใน
สังคม เช่น การศึกษาวัฒนธรรมการกินอยู่ของชุมชนชาวเล หรือการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติ
พันธุ์ในเมือง (สุชาดา ทวีสิทธิ์, 2558)  

สรุปได้ว่า การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณาเป็นวิธีการวิจัยที่ช่วยให้เข้าใจวัฒนธรรมและพฤติกรรมของกลุ่ม
คนในบริบททางสังคมอย่างลึกซึ้ง กระบวนการวิจัยประกอบด้วยการกำหนดปัญหาการวิจัย การออกแบบการ



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มมร วิทยาเขตอีสาน 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 
35 

 

วิจัย การเก็บข้อมูล การวิเคราะห์ข้อมูล และการเขียนรายงานวิจัย การประยุกต์ใช้ในการศึกษา ศาสนา และ
วัฒนธรรมช่วยให้เห็นความเชื่อมโยงระหว่างวัฒนธรรมกับวิถีชีวิตของคนในสังคม   

การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาเป็นเครื่องมือสำคัญในการทำความเข้าใจสังคมและวัฒนธรรมของมนุษย์
อย่างลึกซึ้ง โดยเน้นการเข้าไปมีส่วนร่วมและสร้างความสัมพันธ์กับกลุ่มเป้าหมาย ซึ่งช่วยให้ได้ข้อมูลที่สมบูรณ์
และน่าเชื่อถือ การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณา (Ethnographic Research) เป็นวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพที่มุ่งศึกษา
วัฒนธรรม ประเพณี ความเชื่อ และพฤติกรรมของกลุ่มคนในบริบททางสังคมและวัฒนธรรมที่พวกเขาดำเนิน
ชีวิตอยู่ โดยเฉพาะในด้านการศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม การวิจัยประเภทนี้เน้นการทำความเข้าใจโลกทัศน์
ของกลุ่มคนที่ศึกษา ผ่านการสังเกตการณ์ การสัมภาษณ์เชิงลึก และการมีส่วนร่วมในกิจกรรมต่าง ๆ ของชุมชน 

กระบวนการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณาเริ่มต้นจากการกำหนดปัญหาการวิจัยที่เกี่ยวข้องกับวัฒนธรรม  
ประเพณี หรือพฤติกรรมของกลุ ่มคนในบริบททางสังคม เช่น การศึกษาพิธ ีกรรมทางศาสนาในชุมชน 
วัฒนธรรมการเรียนรู้ในโรงเรียน หรือการปรับตัวของกลุ่มชาติพันธุ์ในสังคมสมัยใหม่ ปัญหาการวิจัยควรมีความ
ชัดเจนและสอดคล้องกับบริบททางวัฒนธรรมที่ต้องการศึกษา ขั้นตอนต่อไปคือการออกแบบการวิจัย ซึ่ง
เกี่ยวข้องกับการเลือกพ้ืนที่ศึกษา กลุ่มตัวอย่าง และวิธีการเก็บข้อมูล นักวิจัยมักเข้าไปมีส่วนร่วมในชุมชนหรือ
กลุ่มคนที่ศึกษาเป็นระยะเวลานาน เพื่อทำความเข้าใจวัฒนธรรมและพฤติกรรมอย่างลึกซึ้ง วิธีการเก็บข้อมูล
หลักในการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณา ได้แก่ การสังเกตการณ์ (Observation) การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth 
Interview) และการมีส่วนร่วม (Participation) การสังเกตการณ์เป็นวิธีการที่นักวิจัยเข้าไปสังเกตพฤติกรรม
และกิจกรรมต่าง ๆ ของกลุ่มคนในสภาพแวดล้อมจริง และบันทึกข้อมูลอย่างละเอียดในรูปแบบของบันทึก
ภาคสนาม (Field Notes) การสัมภาษณ์เชิงลึกเป็นการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key Informants) เพื่อทำ
ความเข้าใจความคิด ความเชื่อ และประสบการณ์ของพวกเขา โดยใช้คำถามเปิดเพ่ือให้ผู้ให้ข้อมูลสามารถแสดง
ความคิดเห็นได้อย่างอิสระ ส่วนการมีส่วนร่วมนั้น นักวิจัยจะเข้าร่วมในกิจกรรมต่าง ๆ ของชุมชน เพื่อสร้าง
ความไว้วางใจและทำความเข้าใจวัฒนธรรมจากภายใน ข้อมูลที่ได้จากการสังเกตการณ์และการสัมภาษณ์จะถูก
วิเคราะห์โดยใช้วิธีการวิเคราะห์เชิงเนื้อหา (Content Analysis) และการตีความ (Interpretation) เพ่ือค้นหา
รูปแบบ (Patterns) และความหมายที่ซ่อนอยู่ในวัฒนธรรมหรือพฤติกรรมของกลุ่มคน การเขียนรายงานวิจัย
เชิงชาติพันธุ์วรรณาเน้นการนำเสนอข้อมูลอย่างละเอียดและมีชีวิตชีวา  โดยใช้ภาษาที่สื ่อถึงบริบททาง
วัฒนธรรมและประสบการณ์ของกลุ่มคนที่ศึกษา โดยสรุปกระบวนการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณาอย่างเป็น
ขั ้นตอน ช่วยให้เห็นภาพรวมของการดำเนินการวิจัยตั ้งแต่เริ ่มต้นจนจบกระบวนการ  มีรายละเอียด
กระบวนการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาทางการศึกษา ศาสนาและวัฒนธรรม ดังนี้ 

1) กำหนดปัญหาการวิจัย การเลือกหัวข้อที่เกี่ยวข้องกับวัฒนธรรม การศึกษา หรือศาสนา และตั้ง
คำถามวิจัยที่ชัดเจนและสอดคล้องกับบริบททางสังคม 

2) ออกแบบการวิจัย การเลือกพ้ืนที่ศึกษาและกลุ่มตัวอย่างที่เกี่ยวข้อง และกำหนดวิธีการเก็บข้อมูล 
เช่น การสังเกตการณ์ การสัมภาษณ์เชิงลึก และการมีส่วนร่วม 

3) เก็บข้อมูล การสังเกตการณ์พฤติกรรมและกิจกรรมในสภาพแวดล้อมจริงสัมภาษณ์เชิงลึกผู ้ให้
ข้อมูลหลักเพื่อทำความเข้าใจความคิดและประสบการณ์ การมีส่วนร่วมในกิจกรรมของชุมชนเพื่อสร้างความ
ไว้วางใจ และบันทึกข้อมูลอย่างละเอียดในบันทึกภาคสนาม 

4) วิเคราะห์ข้อมูล การวิเคราะห์ข้อมูลโดยใช้วิธีการวิเคราะห์เชิงเนื้อหา (Content Analysis) และ
ตีความข้อมูลเพื่อค้นหารูปแบบและความหมายที่ซ่อนอยู่ในวัฒนธรรมหรือพฤติกรรม 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มมร วิทยาเขตอีสาน 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 
36 

 

5) เขียนรายงานวิจัย การนำเสนอข้อมูลอย่างละเอียดและมีชีวิตชีวาและสะท้อนบริบททาง
วัฒนธรรมและประสบการณ์ของกลุ่มคนที่ศึกษา 

6) สรุปผลและอภิปรายผล มีการสรุปผลการวิจัยและอภิปรายความสำคัญของผลลัพธ์ และให้
ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยในอนาคต 

  
8. บทสรุป 

การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา (Ethnographic Research) เป็นวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพที่มีความสำคัญ
ในการศึกษาวัฒนธรรม ความเชื่อ ค่านิยม และวิถีชีวิตของกลุ่มคนในสังคม โดยเฉพาะในบริบทของการศึกษา 
ศาสนา และวัฒนธรรม วิธีการวิจัยนี้มีรากฐานมาจากมานุษยวิทยาและสังคมวิทยา ซึ่งเน้นการทำความเข้าใจ
ปรากฏการณ์ทางสังคมผ่านมุมมองของคนใน (Emic Perspective) โดยอาศัยการสังเกตการณ์แบบมีส่วนรว่ม 
การสัมภาษณ์เชิงลึก และการมีปฏิสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับกลุ่มคนที่ศึกษา การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนามี
จุดมุ่งหมายเพ่ือสร้างความเข้าใจอย่างลึกซึ้งเกี่ยวกับโลกทัศน์ ความเชื่อ ค่านิยม และพฤติกรรมของกลุ่มคนใน
บริบททางสังคมและวัฒนธรรมที่เฉพาะเจาะจง 

ความสำคัญของการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาอยู่ที่ความสามารถในการเปิดเผยมิติที่ซับซ้อนของ
วัฒนธรรมและศาสนา ซึ่งไม่สามารถศึกษาได้ผ่านวิธีการวิจัยเชิงปริมาณเพียงอย่างเดียว วิธีการวิจัยนี้ช่วยให้
นักวิจัยสามารถเข้าใจกระบวนการทางสังคม เช่น การถ่ายทอดความรู้ทางศาสนา  การเปลี่ยนแปลงทาง
วัฒนธรรม และการปรับตัวของกลุ่มคนในสังคมที่กำลังเปลี่ยนแปลง นอกจากนี้ การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณายัง
มีบทบาทสำคัญในการส่งเสริมความเข้าใจและความเคารพซึ่งกันและกันระหว่างกลุ่มคนที่มีความเชื่อและ
วัฒนธรรมที่แตกต่างกัน ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญในการสร้างสังคมพหุวัฒนธรรมที่มีความสมานฉันท์และสันติสุข 

กระบวนการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณาประกอบด้วยขั้นตอนหลัก ๆ ได้แก่ การกำหนดปัญหาการวิจัย 
การออกแบบการวิจัย การเก็บข้อมูล การวิเคราะห์ข้อมูล และการเขียนรายงานวิจัย ในขั้นตอนการกำหนด
ปัญหาการวิจัย นักวิจัยต้องเลือกหัวข้อที่เกี่ยวข้องกับวัฒนธรรม การศึกษา หรือศาสนา และตั้งคำถามวิจัยที่
ชัดเจนและสอดคล้องกับบริบททางสังคม ขั้นตอนการออกแบบการวิจัยเกี่ยวข้องกับการเลือกพ้ืนที่ศึกษา กลุ่ม
ตัวอย่าง และวิธีการเก็บข้อมูล เช่น การสังเกตการณ์ การสัมภาษณ์เชิงลึก และการมีส่วนร่วมในกิจกรรมของ
ชุมชน การเก็บข้อมูลเป็นขั้นตอนที่สำคัญที่สุด โดยนักวิจัยต้องใช้เวลานานในการสังเกตพฤติกรรมและกิจกรรม
ต่าง ๆ ในสภาพแวดล้อมจริง บันทึกข้อมูลอย่างละเอียดในบันทึกภาคสนาม และสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลหลักเพ่ือ
ทำความเข้าใจความคิดและประสบการณ์ของพวกเขา การวิเคราะห์ข้อมูลจะใช้วิธีการวิเคราะห์เชิงเนื้อหาและ
การตีความเพื่อค้นหารูปแบบและความหมายที่ซ่อนอยู่ในวัฒนธรรมหรือพฤติกรรมของกลุ่มคน สุดท้าย การ
เขียนรายงานวิจัยจะเน้นการนำเสนอข้อมูลอย่างละเอียดและมีชีวิตชีวา โดยสะท้อนถึงวัฒนธรรมและ
ประสบการณ์ของกลุ่มคนที่ศึกษา 

การนำการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณาไปใช้ในบริบทของการศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม มีประโยชน์
อย่างมากในการทำความเข้าใจกระบวนการทางสังคมและวัฒนธรรมที่ซับซ้อน ตัวอย่างเช่น ในด้านการศึกษา 
การวิจัยนี้ช่วยทำความเข้าใจวัฒนธรรมการเรียนรู้ในห้องเรียนหรือชุมชน การพัฒนาหลักสู ตรท้องถิ่น และ
การบูรณาการความรู้ท้องถิ่นกับการศึกษาในระบบ ในด้านศาสนา การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณาช่วยทำความ
เข้าใจพิธีกรรม ความเชื่อ และบทบาทของศาสนาในชีวิตประจำวันของชุมชน ส่วนในด้านวัฒนธรรม การวิจัยนี้
มุ่งศึกษาวิถีชีวิต ประเพณี และการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมของกลุ่มคนในสังคม 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มมร วิทยาเขตอีสาน 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 
37 

 

โดยสรุป การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณาเป็นเครื่องมือสำคัญในการทำความเข้าใจสังคมและวัฒนธรรม
ของมนุษย์อย่างลึกซ้ึง กระบวนการวิจัยที่เน้นการเข้าไปมีส่วนร่วมและสร้างความสัมพันธ์กับกลุ่มเป้าหมายช่วย
ให้ได้ข้อมูลที่สมบูรณ์และน่าเชื่อถือ การวิจัยประเภทนี้ไม่เพียงแต่ช่วยสร้างองค์ความรู้ใหม่ทางมานุษยวิทยา
และสังคมวิทยา แต่ยังมีบทบาทสำคัญในการส่งเสริมความเข้าใจและความเคารพซึ่งกันและกันระหว่างกลุ่มคน
ที่มีความเชื่อและวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญในการสร้างสังคมที่มีความสมานฉันท์และสันติสุข
ในยุคแห่งการเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยีและวัฒนธรรมที่รวดเร็วในปัจจุบัน 
 
9. องค์ความรู้ใหม่ 

จากขั้นตอนกระบวนการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณาอย่างเป็นขั้นตอน ช่วยให้เห็นภาพรวมของการ
ดำเนินการวิจัยตั้งแต่เริ่มต้นจนจบกระบวนการ  มีรายละเอียดกระบวนการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาทาง
การศึกษา ศาสนาและวัฒนธรรม ประกอบด้วย 1) กำหนดปัญหาการวิจัย 2) ออกแบบการวิจัย 3) เก็บข้อมูล 
4) วิเคราะห์ข้อมูล 5)เขียนรายงานวิจัย 6) สรุปผลและอภิปรายผล ดังนี้แสดงในภาพที ่1.1 

 

ภาพที ่1.1 กระบวนการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาทางการศึกษา ศาสนาและวัฒนธรรม 

 

1. ก าหนดปัญหาการวิจัย

2. ออกแบบการวิจัย 

3. เก็บข้อมูล    

4. วิเคราะห์ข้อมูล   

5. เขียนรายงานวิจัย     

6. สรุปผลและอภิปรายผล 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มมร วิทยาเขตอีสาน 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 
38 

 

10. บรรณานุกรม  
คณะกรรมการจริยธรรมวิจัยแห่งชาติ. (2566). แนวทางจริยธรรมการวิจัยชุมชน. กระทรวงอุดมศึกษา. 
จริยา โกเมนต์. (2560). การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา: การวิจัยทางมานุษยวิทยาที่มากกว่า. วารสารอารย

ธรรมศึกษา โขง-สาละวิน, 8(2), 194-219. 
ชาย โพธิสิตา. (2548). วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
ดาวรวุรรณ ถวิลการ. (2558). การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาในงานศึกษาวัฒนธรรม. วารสารวิจัยทางการ

ศึกษา, 10(2), 55-72. 
บุญเลิศ วิเศษปรีชา. (2562). หลักสูตรฐานวัฒนธรรมสำหรบัผู้เรียนพหุวัฒนธรรม. จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
บุญเสริม แก้วมาลา. (2562). การปรับตัวทางเศรษฐกิจของชาวม้งในภาคเหนือ. สำนักพิมพ์มติชน. 
ปฐม นิคมานนท์. (2548). ประเพณี 12 เดือน: โครงสร้างอำนาจในชนบท. มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
ปรีชา พนมยงค์. (2564). การสร้างประโยชน์ตอบแทนชุมชนจากการวิจัย. สถาบันวิจัยระบบสาธารณสุข. 
ปิยวรรณ วิโรจน์ธรรมากร. (2565). วัฒนธรรมองค์กรไทยในบริบทโลกาภิวัตน์. สำนักพิมพ์แห่งจุฬาฯ. 
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2540). พุทธศาสนาในวิถีไทย. มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2560). พุทธวิธีวิทยา: แนวทางวิจัยตามหลักพุทธธรรม. สถาบันวิจัย

พุทธศาสตร์. 
พิริยะ ปรียารัตน์. (2563). วัฒนธรรมองค์กรสตาร์ทอัพไทย: ศึกษาด้วยวิธีชาติพันธุ์วรรณนา. วารสาร

บริหารธุรกิจ, 15(2), 45-67. 
มณีรัตน์ ใจกล้า. (2564). พฤติกรรมผู้บริโภคในตลาดสังคมออนไลน์ [วิทยานิพนธ์มหาบัณฑิต]. 

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
วิไลวรรณ จันทร์เทพ. (2552). การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณาในชุมชนชาวประมงพ้ืนบ้าน: กรณีศึกษาชุมชน

ประมงจังหวัดสมุทรสงคราม. วารสารวัฒนธรรมไทย, 8(3), 112-130. 
วีรวิชญ์ อ่อนน้อม. (2563). สื่อดิจิทัลกับการเรียนรู้พระพุทธศาสนาของวัยรุ่น. จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ศรีศักร วัลลิโภดม. (2542). การเรียนรู้ในวัดไทย. สำนักพิมพ์เมืองโบราณ. 
ศรีสุรางค์ พูลเพ่ิม. (2564). ชาติพันธุ์วรรณนาชุมชนแออัดในกรุงเทพฯ. สำนักพิมพ์ศรีปทุม. 
ศิรพงษ์ ปัญญา. (2563). จริยธรรมวิจัยในชุมชนวัฒนธรรมพิเศษ. มหาวิทยาลัยมหิดล. 
ศิราพร ณ ถลาง. (2555). โหราศาสตร์ในพิธีกรรมภาคใต้. สำนักพิมพ์ศยาม. 
ศิรินทร์ทิพย์ บุญสมสิน. (2563). อคติในงานวิจัยเชิงคุณภาพ. วารสารวิธีวิทยาการวิจัย, 12(3), 112-135. 
ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร. (2565). มาตรฐานฐานข้อมูลชาติพันธุ์ไทย. กรุงเทพฯ. 
สถาบันดิจิทัลมนุษยศาสตร์. (2566). คู่มือการวิเคราะห์ข้อมูลภาคสนามด้วย AI. กรุงเทพฯ. 
สถาบันวิจัยสังคมและประชากร. (2565). สังคมสูงวัยไทย: ผลกระทบทางวัฒนธรรม. สถาบันวิจัยประชากร. 
สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย. (2565). รายงานสถานภาพงานวิจัยไทย. สกว. 
สุชาดา ทวีสิทธิ์. (2558). การวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณาในชุมชนชาวเล: กรณีศึกษาชาวอุรักลาโว้ยในจังหวัดสตูล. 

วารสารวัฒนธรรมไทย, 11(4), 89-105. 
สุมน ไวยารัตน์. (2562). สังฆวิจัย: กระบวนทัศน์ใหม่การวิจัยชุมชน. สถาบันวิจัยสังคม. 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มมร วิทยาเขตอีสาน 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 
39 

 

สุรพศ ทวีศักดิ์. (2562). พุทธศาสนาในตลาดจิตวิญญาณ. วารสารสังคมศาสตร์, 28(1), 33-57. 
สุริยา สมุทคุปต์. (2545). ชาติพันธุ์วรรณาของชาวเขาในประเทศไทย: กรณีศึกษาชาวม้ง. วารสาร

มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 12(2), 45-60. 
สุรีย์นาถ ศรีสมบัติ. (2550). ปัญหาและแนวทางวิจัยชาติพันธุ์วรรณนาไทย. สำนักงานกองทุนวิจัย. 
อมรา พงศาพิชญ์. (2550). ชาติพันธุ์วรรณาของชาวไทยมุสลิมในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้. วารสารสังคม

วิทยาและมานุษยวิทยา, 15(1), 78-95. 
อรุณโรจน์ ณ ถลาง. (2565). ผลกระทบโครงสร้างพ้ืนฐานต่อชุมชนเมือง: กรณีคลองเตย. สำนักพิมพ์ศรี

ปัญญา. 
อรุณี ศรีสังวร. (2564). วิธีวิทยาการวิจัยผสมผสาน. จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
American Anthropological Association. (2012). Principles of professional responsibility. 
Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The Social Construction of Reality. Anchor Books. 
Bernard, H. R. (2011). Research methods in anthropology: Qualitative and quantitative 

approaches. AltaMira Press. 
Boyd, D. (2014). It's Complicated: The Social Lives of Networked Teens. Yale University Press. 
Creswell, J. W. (2013). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 

Approaches (3rd ed.). SAGE. 
Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design (4th ed.). SAGE. 
Emerson, R. M., Fretz, R. I., & Shaw, L. L. (2011). Writing ethnographic fieldnotes (2nd ed.). 

University of Chicago Press. 
Fetterman, D. M. (2019). Ethnography: Step-by-Step (4th ed.). SAGE. 
Foucault, M. (1972). The Archaeology of Knowledge. Pantheon Books. 
Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. Basic Books. 
Hammersley, M., & Atkinson, P. (2019). Ethnography: Principles in Practice (4th ed.). 

Routledge. 
Kozinets, R. V. (2010). Netnography: Doing Ethnographic Research Online. SAGE. 
Kunda, G. (2006). Engineering Culture: Control and Commitment in a High-Tech Corporation. 

Temple University Press. 
Lévi-Strauss, C. (1963). Structural Anthropology. Basic Books. 
Low, S. (2016). Spatializing Culture: The Ethnography of Space and Place. Routledge. 
Spradley, J. P. (1980). Participant observation. Holt, Rinehart and Winston. 
Symonds, P. V. (2004). Calling in the Soul: Gender and the Cycle of Life in a Hmong Village. 

University of Washington Press. 
Wolcott, H. F. (2008). Ethnographic research: A guide to general conduct. SAGE Publications. 
 


