
การตีความการปฏิบัติธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
An Interpretation of Dhamma Practice in Theravada Buddhism 

นางสาวอรอ าไพ สามขุนทด 
พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร, ดร. 

ผศ.วัชรพงษ์ ชุมดวง 

บทคัดย่อ 
บทความนี้ศึกษาการตีความการปฏิบัติธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท การปฏิบัติธรรมที่

ปรากฏในปัจจุบันเหมือนหรือต่างกับที่ปรากฏในพระไตรปิฎกอย่างไร การศึกษาจากพระไตรปิฎกและ
เอกสารที่เขียนโดยปราชญ์ผู้รู้อธิบายถึงการปฏิบัติธรรม พบว่ามีลักษณะคล้ายกัน การปฏิบัติธรรมคือ
การประพฤติปฏิบัติตามพระธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้า ปราชญ์ผู้รู้ได้ขยายความอย่างละเอียดและ
แบ่งการปฏิบัติธรรมเป็นระดับพ้ืนฐานและระดับเข้มข้น แต่จากการส ารวจความเข้าใจโดยทั่วไปด้วย
การสืบค้นจากเว็บไซต์และศึกษาเพ่ิมเติมจากเอกสารพบว่ามีความแตกต่างกัน ส่วนที่มีเนื้อหา
สอดคล้องกันคือเรื่องหลักธรรมและวิธีการปฏิบัติธรรม แต่คนทั่วไปดูจะให้ความส าคัญในเรื่องสถานที่
ส าหรับการปฏิบัติธรรมและหลักสูตรการเข้าปฏิบัติธรรมซึ่งถือเป็นเพียงส่วนย่อยของการปฏิบัติธรรม
ตามความหมายในพระไตรปิฎก ส่วนที่แตกต่างไปมากที่สุดคือการแต่งกายด้วยชุดสีขาวนั่งขัดสมาธิ
หลับตา ซึ่งในพระไตรปิฎกและเอกสารที่เขียนโดยปราชญ์ผู้รู้มิได้ให้ความส าคัญในเรื่องเครื่องนุ่งห่มแต่
อย่างใด นับเป็นตัวอย่างของการตีความให้ความหมายและความเข้าใจที่สามารถให้ผลแตกต่างกันไป 
ค าส าคัญ : การตีความ, การปฏิบัติธรรม 

Abstract 
This article seeks to explore interpretation and understanding of dhamma 

practice in Theravada Buddhism. The extent to which the public interpretation differs 
from the Tipitaka. The interpretation in the Tipitaka and books by venerable scholars 
provides similar explanation. Dhamma practice is the way to behave following to 
dhamma or the teaching of the Buddha. The scholars clearly explain more in details 
and classify dhamma practice into standard and intensive level. The outcomes 
widely differ in search engine and books. The similar meaning occurs in dhamma and 

                                           
 นิสิตหลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 คณบดีบัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 อาจารย์ประจ าคณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 



๖๕ 
 

how to practice dhamma. The public seems to emphasize on places for dhamma 
practice and/or meditation course, which is merely a small part referring to the 
Tipitaka. The most different interpretation represents in wearing white clothes, sitting 
cross-legged, and closing eyes, whereas the Tipitaka and books by scholars have 
never focused clothes at all. This is a case of interpretation and understanding. 
Keywords: interpretation, dhamma practice 

 
๑. บทน า 

พระธรรมค าสอนในพระพุทธศาสนานั้นพระพุทธเจ้าได้ตรัสรู้และทรงสั่งสอนไว้เมื่อกว่า 
๒,๕๐๐ ปีมาแล้ว ผ่านการทรงจ า สังคายนา แปลความ บันทึก และสืบทอดมาจนถึงปัจจุบัน ด้วย
สภาพสังคมวัฒนธรรมที่เปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลา จึงหลีกเลี่ยงมิได้ที่จะต้องมีการตีความและ
อธิบายท าความเข้าใจเพ่ือให้สามารถน าไปประพฤติปฏิบัติได้อย่างถูกต้อง ตามที่พระมหาสมบูรณ์ 
วุฑฺฒิกโร, ดร. กล่าวถึงความหมายของการตีความว่า หมายถึง “การหาวิธีท าความเข้าใจค าสอนของ
พระศาสดาให้ถูกต้องเที่ยงตรงมากท่ีสุดเท่าที่จะเป็นไปได้”๑ โดยเสนอแนวทางการตีความไว้ว่า  

ความหมายของพุทธพจน์ไม่ได้อยู่ที่ตัวบท (text) หรือตัวข้อความที่จะตีความเพียงอย่างเดียว 
หากแต่เกี่ยวโยงสัมพันธ์ (relative) กับบริบท (context) แวดล้อมอ่ืนๆ ด้วย ในการตีความจึง
ควรพิจารณาองค์ประกอบต่างๆ อย่างรอบด้าน เช่น การวิเคราะห์ทางไวยากรณ์หรือทาง
ภาษาศาสตร์ การพิจารณาพระประสงค์หรือเจตนารมณ์ (intention) ของพระพุทธเจ้าในการ
ตรัสข้อความนั้นๆ การพิจารณาว่าข้อความนั้นๆ เกิดข้ึนที่ไหนเวลาใดและแสดงแก่ใครเป็นต้น๒ 

การตีความการปฏิบัติธรรมในพระพุทธศาสนาย่อมจะหลากหลายไปตามศรัทธา มุมมอง 
ความรู้และประสบการณ์ของแต่ละบุคคล ค าที่สื่อถึงหรือค าอธิบายการปฏิบัติธรรม เช่น ไหว้พระ 
สวดมนต์ แผ่เมตตา นุ่งขาวห่มขาว เวียนเทียน ท าบุญตักบาตร เข้าวัดฟังเทศน์ฟังธรรม กรวดน้ าอุทิศ
บุญ ปล่อยปลา ไถ่ชีวิตโคกระบือ งดเหล้าเข้าพรรษา ถือศีลกินเจ รักษาศีลห้า ถือศีลแปด นั่งหลับตา
สงบนิ่ง เข้าคอร์สวิปัสสนา ปล่อยวาง ควบคุมอารมณ์ ไม่โกรธ ลดละกิเลส เดินจงกรม เข้าฌาน เจริญ
สติ เจริญปัญญา มรรคผล นิพพาน ฯลฯ ซึ่งปฏิเสธไม่ได้ว่าไม่ใช่เรื่องของการปฏิบัติธรรม แต่เมื่อ
พิจารณาดูความหมายอย่างละเอียดก็จะพบว่ามีความแตกต่างกันไป ทั้งยังสามารถตีความต่อไปได้อีก
ว่าแต่ละค าหรือข้อความนั้นมีความหมายอย่างไร ลึกซึ้งแค่ไหน สื่อความอะไรบ้าง 

                                           
๑ พระมหาสมบูรณ์  วุฑฺฒิกโร , ดร., “พระพุทธศาสนากับศาสตร์แห่งการตีความ”, เอกสาร

ประกอบการสอน, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๘), หน้า ๕. 
๒ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๗-๘. 



๖๖ 
 

ผู้เขียนจึงประสงค์ที่จะศึกษาการตีความการปฏิบัติธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท การ
ปฏิบัติธรรมที่ปรากฏในปัจจุบันคืออะไร การอธิบายของปราชญ์ผู้รู้เป็นอย่างไร เหมือนหรือต่างกับใน
พระไตรปิฎก เริ่มต้นจากการศึกษาความเข้าใจโดยทั่วไป จากนั้นจึงศึกษาจากเอกสารต าราวิชาการ
โดยปราชญ์ผู้รู้และจากพระไตรปิฎกซึ่งถือเป็นแหล่งข้อมูลชั้นต้นในพระพุทธศาสนาเถรวาท เพ่ือน ามา
สรุปผลต่อไป  
๒. ความเข้าใจโดยท่ัวไปของการปฏิบัติธรรม 

เพ่ือให้ได้ภาพรวมของการตีความการปฏิบัติธรรมของคนทั่วไป จึงส ารวจดูว่ามีความ
เข้าใจหรือมองภาพลักษณ์ของการปฏิบัติธรรมไว้อย่างไร ด้วยการสืบค้นในเว็บไซต์ซึ่งเป็นแหล่งข้อมูล
ที่เข้าถึงไดง้่ายสะดวกรวดเร็วเป็นที่นิยม ใช้ค าว่า ปฏิบัติธรรม ในโปรแกรมส าหรับการค้นหากูเกิล เมื่อ
วันที่ ๑๒ สิงหาคม ๒๕๕๙ ผลการค้นหาเว็บไซต์พบว่าในหน้าแรกซึ่งมีทั้งหมด ๙ อันดับ มี ๔ เว็บไซต์ 
มีเนื้อหาเกี่ยวกับการแนะน าสถานที่ส าหรับปฏิบัติธรรม มีรายชื่อ ที่อยู่ และรายละเอียดของสถานที่
ปฏิบัติธรรมต่างๆ หลากหลายรูปแบบทั่วประเทศไทย ส่วนใหญ่เป็นวัดรวมทั้งส านักสงฆ์ สถานปฏิบัติ
ธรรม ส านักปฏิบัติธรรม ศูนย์ปฏิบัติธรรม ศูนย์วิปัสสนา ฯลฯ และอีก ๔ เว็บไซต์ มีเนื้อหาเกี่ยวกับ
หลักสูตรปฏิบัติธรรมหรือการเข้าไปปฏิบัติธรรมในสถานที่นั้นๆ ก าหนดระยะเวลา ๓ วัน ๗ วัน เป็น
ต้น หรือมีช่วงเวลาวันเดือนปีก าหนดไว้แล้ว ผลการค้นหารูปภาพพบว่าในหน้าแรก ภาพเกือบทั้งหมด
เป็นภาพบุคคลใส่ชุดสีขาว นั่งขัดสมาธิหลับตา ทั้งแบบกลุ่มและแบบคนเดียว ส่วนอีก ๒ ภาพ เป็น
ภาพกราฟิกที่ยังสื่อถึงการใส่ชุดสีขาว นั่งขัดสมาธิ ผลการค้นหาวีดีโอพบว่าในหน้าแรกซึ่งมีทั้งหมด 
๑๐ อันดับ ล้วนมีเนื้อหาเก่ียวกับแนวทางการปฏิบัติธรรมหรือวิธีการปฏิบัติธรรมโดยพระสงฆ ์

เพ่ือให้ได้ข้อมูลที่น่าเชื่อถือและอ้างอิงได้จึงศึกษาเพ่ิมเติมจากแผ่นพับและเอกสารเผยแพร่
เกี่ยวกับการปฏิบัติธรรม ตลอดจนหนังสือของการท่องเที่ยวแห่งประเทศไทย (ททท.) และหอจดหมาย
เหตุพุทธทาส อินทปัญโญ๓ ซึ่งรวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับการปฏิบัติธรรมและสถานที่ส าหรับการปฏิบัติ
ธรรม มีรายละเอียดของสถานปฏิบัติธรรม ๕๐ แห่งทั่วประเทศไทย ส่วนใหญ่เป็นวัด รวมทั้งธรรม
สถาน ส านักสงฆ์ ส านักปฏิบัติธรรม สถานปฏิบัติธรรม อาศรม สมาคม ปรากฏข้อมูลเบื้องต้นของแต่
ละสถานที่ แผนที่ ภาพบรรยากาศ ภาพคนใส่ชุดสีขาวนั่งขัดสมาธิหลับตา แนวปฏิบัติ เช่น สติปัฏฐาน 
๔ อานาปานสติ การเจริญสติแบบเคลื่อนไหว บริกรรมพุทโธ อิริยาบถ ๔ พองยุบ ฯลฯ ส่วนใหญ่มี
ข้อมูลของการจัดอบรมหรือคอร์สส าหรับการปฏิบัติธรรม ๓ วัน ๕ วัน ๗ วัน การปฏิบัติธรรมในวัน
ส าคัญทางศาสนา การจัดอบรมเฉพาะส าหรับหมู่คณะ ตลอดจนการจัดกิจกรรมแบบไม่ค้างคืน บาง

                                           
๓ การท่องเที่ยวแห่งประเทศไทย (ททท.) และ หอจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ, เที่ยวท่ัวไทยให้

ถึงธรรม: แนะน า ๕๐ สถานปฏิบัติธรรมทั่วประเทศไทย, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท ส านักพิมพ์วงกลม จ ากัด, 
๒๕๕๓). 



๖๗ 
 

แห่งมีการก าหนดให้รักษาศีลแปด ห้ามพูดคุย แต่งกายด้วยชุดสีขาว แต่บางแห่งซึ่งมีเป็นจ านวนไม่
มากนัก ไม่ได้มีการจัดอบรมเป็นคอร์ส ไม่ได้มีตารางในการปฏิบัติ ไม่ได้ก าหนดรูปแบบการแต่งกาย 
เพียงแต่ให้ผู้สนใจสามารถเดินทางเข้าไปพักในสถานที่เพ่ือปฏิบัติธรรมได้เอง 

การส ารวจความเข้าใจโดยทั่วไปว่า การปฏิบัติธรรมคืออะไร การส ารวจเบื้องต้นด้วยการ
ค้นหาในโปรแกรมส าหรับการค้นหากูเกิล พบข้อมูลสถานที่ส าหรับปฏิบัติธรรมและคอร์สการปฏิบัติ
ธรรม ภาพการใส่ชุดสีขาวนั่งขัดสมาธิหลับตา ตลอดจนหลักธรรมค าสอนและวิธีการปฏิบัติธรรม ส่วน
การส ารวจและศึกษาเพ่ิมเติมจากแผ่นพับเอกสารเผยแพร่และหนังสือ พบข้อมูลเกี่ยวกับการปฏิบัติ
ธรรมและสถานที่ส าหรับการปฏิบัติธรรม แนวทางการปฏิบัติธรรมแบบต่างๆ ตลอดจนข้อมูลของการ
จัดอบรมหรือคอร์สส าหรับการปฏิบัติธรรม การรักษาศีล การแต่งกายด้วยชุดสีขาว ภาพการ
นั่งขัดสมาธิหลับตา แต่บางแห่งซึ่งมีเป็นจ านวนไม่มากนัก ไม่ได้มีการจัดอบรมหรือก าหนดรูปแบบ
อะไรมากนัก ซึ่งจะเห็นได้ว่ามีการตีความและมีความเข้าใจค าว่าปฏิบัติธรรมแตกต่างกันไป แต่พอจะ
สรุปได้ว่า การปฏิบัติธรรมในความเข้าใจของคนทั่วไปคือการเข้าโครงการเพ่ือไปถือศีล สวดมนต์ ฝึก
สมาธิ และเจริญกรรมฐาน 

 
๓. การปฏิบัติธรรมหมายถึงอะไร 

การศึกษาค้นคว้าเพ่ือหาความหมายของการปฏิบัติธรรม เริ่มต้นจากการสืบค้นใน
พระไตรปิฎกแล้วจึงศึกษาค้นคว้าเพ่ิมเติมจากเอกสารที่เขียนโดยปราชญ์ผู้รู้หลายๆ ท่านเพ่ือน ามา
พิจารณาประกอบกัน การศึกษาและสืบค้นด้วยโปรแกรมค้นหาในพระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ค้นเจอค าว่าปฏิบัติธรรม ๑๒๖ แห่ง ใน ๒๑ เล่ม ส่วนใหญ่ปรากฏในพระ
สุตตันตปิฎก เป็นการกล่าวถึงการปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม ปฏิบัติชอบ ประพฤติตามธรรม ปฏิบัติ
ธรรมถูกต้องตามหลักธรรม ปฏิบัติธรรมให้เสมอต้นเสมอปลาย สร้างบุญกุศลเอาไว้ การถือปฏิบัติ
ธรรม รักษาสิกขาบท ปฏิบัติธรรมของพระตถาคต ปฏิบัติธรรม อยู่รักษาศีล ซึ่งปรากฏในพระไตรปิฎก
เล่มที่ ๑๐-๑๑ ๑๓-๑๕ ๑๗-๒๖ ๒๙-๓๐ ๓๓ และ ๓๖ รายละเอียดเนื้อความของค าว่าปฏิบัติธรรมที่
ปรากฏในพระไตรปิฎกสามารถจ าแนกได้ ๓ ลักษณะ คือ วิธีการปฏิบัติธรรม อานิสงส์ของการปฏิบัติ
ธรรม และชักชวนให้ปฏิบัติธรรม ทั้งนี้ ไม่พบการอธิบายโดยตรงว่าปฏิบัติธรรมหมายถึงอะไร หากแต่
สามารถเทียบเคียงและตีความได้จากการอธิบายถึงวิธีการปฏิบัติธรรม 

เนื้อความเกี่ยวกับวิธีการปฎิบัติธรรมในพระไตรปิฎก เป็นการอธิบายว่าการกระท าเช่นไร
เป็นการปฏิบัติธรรม เช่น อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต ลักขณสูตร พระพุทธเจ้าตรัสถึงธรรม ๓ ได้แก่ กาย
สุจริต วจีสุจริต มโนสุจริต บุคคลประกอบด้วยธรรม ๓ ประการนี้พึงทราบว่าเป็นบัณฑิต เราจักถือ



๖๘ 
 

ปฏิบัติธรรม ๓ ประการนั้น๔ สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค สูตรที่ ๒-๔ พระพุทธเจ้าตรัสเกี่ยวกับผู้
ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม สรุปความว่า ภิกษุผู้ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม มีธรรมอันเหมาะสมคือ 
พึงเป็นผู้พิจารณาเห็นความไม่เที่ยง (เห็นทุกข์ เห็นอนัตตา) ในรูปฯ เวทนาฯ สัญญาฯ สังขารฯ 
วิญญาณ ก็จะก าหนดรู้รูปฯ รู้วิญญาณ เมื่อก าหนดรู้รูปฯ รู้วิญญาณ ย่อมพ้นจากรูปฯจากวิญญาณ 
ย่อมพ้นจากชาติชรามรณะ โสกะปริเทวะทุกข์โทมนัสและอุปายาส และย่อมพ้นจากทุกข์๕ ขุททก
นิกาย สุตตนิบาต นาวาสูตร พระพุทธเจ้าตรัสว่า “บุรุษผู้มีปัญญา ไม่ประมาท คบบุคคลผู้เป็นพหูสูต
เช่นนั้น ท าธรรมนั้นให้มีประโยชน์ ใคร่ครวญแล้ว ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม ย่อมเป็นผู้รู้แจ้ง แสดง
ธรรมแก่ผู้อื่นและเป็นผู้ละเอียด”๖ ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค ขัคควิสาณสุตตนิทเทส จตุตถวรรค๗ 
พระปัจเจกพุทธเจ้าตรัสว่า “ธรรมสมควร คือ การปฏิบัติชอบ การปฏิบัติสมควร การปฏิบัติไม่เป็น
ข้าศึก การปฏิบัติเอ้ือประโยชน์ การปฏิบัติธรรมถูกต้องตามหลักธรรม การรักษาศีลให้บริบูรณ์ การ
ส ารวมอินทรีย์ ความรู้จักประมาณในการบริโภคอาหาร ความเป็นผู้มีความเพียรเป็นเครื่องตื่นอยู่เสมอ 
สติและสัมปชัญญะ เหล่านี้เรียกว่าธรรมสมควร” ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค ปาสาทิกสูตร๘ กล่าวถึง
ศาสดาเป็นสัมมาสัมพุทธเจ้าและธรรมก็เป็นอันศาสดากล่าวไว้ดี เมื่อมีผู้กล่าวกับสาวกว่า ท่านจง
ปฏิบัติธรรมที่ศาสดาของท่านแสดงไว้บัญญัติไว้เถิด ผู้ปฏิบัติตามนั้นจะประสพบุญเป็นอันมากเพราะ
ในธรรมวินัยที่พระศาสดากล่าวไว้ดีประกาศไว้ดีเป็นเครื่องน าออกจากทุกข์ได้ เป็นไปเพ่ือความสงบ
ระงับ 

การพิจารณาเนื้อความประกอบค าว่าปฏิบัติธรรมเพ่ือท าความเข้าใจค าสอนของ
พระพุทธเจ้าให้ถูกต้องเที่ยงตรงมากที่สุด ตามทฤษฎีที่อ้างไว้ตอนต้น ว่าการตีความควรพิจารณา
เนื้อหาข้างเคียงความเกี่ยวข้องสัมพันธ์และบริบทแวดล้อม ควบคู่กันไปกับตัวค าหรือข้อความ จาก
เนื้อความของค าว่าปฏิบัติธรรมในพระไตรปิฎก สังเกตได้ว่ามีการเน้นย้ าไปที่การปฏิบัติธรรมสมควร
แก่ธรรมซึ่งสามารถสรุปความหมายได้ว่า เป็นการปฏิบัติชอบปฏิบัติตามธรรมตามที่พระพุทธเจ้าได้
แสดงไว้บัญญัติไว้ การอธิบายวิธีการปฏิบัติธรรม ไม่ว่าจะเป็นความประพฤติชอบด้วยกายวาจาใจ ไม่
ประมาท คบพหูสูต ปฏิบัติธรรมถูกต้องตามหลักธรรม รักษาศีลให้บริบูรณ์ ส ารวมอินทรีย์ รู้จัก
ประมาณในการบริโภค มีความเพียร สติ สัมปชัญญะ รวมทั้งบอกถึงประโยชน์ของการปฏิบัติธรรม 
สูงสุดคือการพ้นทุกข์ ตลอดจนชักชวนให้ปฏิบัติธรรม พระพุทธเจ้าเองก็ทรงเป็นผู้ปฏิบัติธรรม  

                                           
๔ ดูรายละเอียดใน องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๒/๕๙. 
๕ ดูรายละเอียดใน ส .ข. (ไทย) ๑๗/๔๐-๔๒/๕๗-๕๘. 
๖ ขุ.สุ. (ไทย) ๒๕/๓๒๐/๕๗๓. 
๗ ขุ.ป. (ไทย) ๓๐/๑๕๕/๔๙๐. 
๘ ดูรายละเอียดใน ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๑๖๘/๑๒๘-๑๒๙. 



๖๙ 
 

การศึกษาค้นคว้าความหมายของการปฏิบัติธรรมจากปราชญ์ผู้รู้ปรากฏข้อมูลดังนี้ สมเด็จ
พระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก๙ แสดงธรรมบรรยายแก่กลุ่มปฏิบัติธรรม
ในหัวข้อเรื่อง อย่างไรที่เรียกว่าปฏิบัติธรรม สรุปความได้ว่า การปฏิบัติธรรมมีคุณค่ามีประโยชน์ให้
ความสุข น าชีวิตเข้าสู่ทางชอบ ปฏิบัติชอบทางกายวาจาใจ ประมวลเข้าในหลักใหญ่ ๓ ข้อคือ ศีล 
สมาธิ ปัญญา หรือพระโอวาท ๓ ข้อของพระพุทธเจ้าได้แก่ สพฺพปาปสฺส อกรณ  การไม่ท าบาป กุสลสฺ
สูปสมฺปทา การท ากุศล สจิตฺตปริโยทปน  การช าระจิตของตนให้บริสุทธิ์ผ่องใส ซึ่งสรุปเข้าในกันและ
กันคือ ศีลกับการไม่ท าบาปทั้งปวง สมาธิกับการท ากุศลให้ถึงพร้อม ปัญญากับการช าระจิตของตนให้
ผ่องใส การที่จะพัฒนาศีล สมาธิ ปัญญา ให้มีพลังยิ่งขึ้นจะต้องมีการปฏิบัติอันเรียกว่ากรรมฐาน ซึ่ง
แปลว่าท างาน เป็นการท างานทางจิตใจได้แก่ สมถกรรมฐาน ท างานให้ได้ความสงบของใจ และ
วิปัสสนากรรมฐาน ท างานให้ได้ความรู้แจ้งเห็นจริง ทั้งหมดนี้ล้วนตั้งอยู่ในจิตใจเป็นส าคัญ จะต้อง
รักษาจิตใจด้วยอาศัยสติคือความระลึกรู้ อันเป็นข้อส าคัญในการปฏิบัติธัมมะ พระพุทธเจ้าจึงได้สอน
ให้มีสติระลึกได้ว่าเป็นเช่นนี้และให้มีสตินี้เองคอยระมัดระวังรักษาจิตใจนี้อยู่  

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) เมื่อครั้งด ารงสมณศักดิ์พระพรหมคุณาภรณ์ให้
ความหมายไว้ในหนังสือพจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ ซึ่งไม่มีค าว่า ปฏิบัติธรรม แต่มีค า
อ่ืนๆ ที่ใกล้เคียงได้แก่ “ปฏิบัติหมายถึง ประพฤติ กระท า บ ารุง เลี้ยงดู”๑๐ “ธรรมหมายถึง สภาพที่
ทรงไว้ ธรรมดา ธรรมชาติ สภาวธรรม สัจจธรรม ความจริง เหตุ ต้นเหตุ สิ่ง ปรากฏการณ์ 
ธรรมารมณ์ สิ่งที่ใจคิด คุณธรรม ความดี ความถูกต้อง ความประพฤติชอบ หลักการ แบบแผน ธรรม
เนียม หน้าที่ ความชอบ ความยุติธรรม พระธรรม ค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าซึ่งแสดงธรรมให้เปิดเผย
ปรากฏขึ้น”๑๑ และ “ธรรมปฏิบัติหมายถึง การปฏิบัติธรรม การปฏิบัติที่ถูกต้องตามธรรม”๑๒ ส าหรับ
การอธิบายความหมายของการปฏิบัติธรรมท่านได้กล่าวไว้อย่างละเอียดในหนังสือปฏิบัติธรรมให้ถูก
ทาง๑๓ สรุปความว่า ปฏิบัติธรรมคือเอาธรรมมาปฏิบัติ เอามาใช้ด าเนินชีวิตให้เกิดประโยชน์ ท าให้
ชีวิตที่ดีมีความสุข ค าว่า ปฏิบัติ เดิมแปลว่าเดินทาง คล้ายกับปฏิปทาแปลว่าทางคือที่จะเดิน ชีวิตก็
เป็นการเดินทาง เดินแปลงมาเป็นด าเนิน การด าเนินชีวิต ถ้าเป็นอยู่อย่างถูกต้องก็เรียกว่าเดินทางชีวิต

                                           
๙ สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก, โสฬสปัญหา, (กรุงเทพมหานคร: 

มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๓๐), หน้า ๑๗-๒๑. 
๑๐ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, พิมพ์ครั้งที่ ๒๑, 

(กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์ผลิธัมม์, ๒๕๕๖), หน้า ๑๙๖. 
๑๑ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๔๒. 
๑๒ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๔๗. 
๑๓ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), ปฏิบัติธรรมให้ถูกทาง, พิมพ์ครั้งที่ ๘๖, (กรุงเทพมหานคร: 

บริษัท พิมพ์สวย จ ากัด, ๒๕๕๑), หน้า ๓-๗. 



๗๐ 
 

อย่างถูกต้องคือด าเนินชีวิตได้ดี การปฏิบัติธรรมที่แท้จริงนั้นต้องมีอยู่ตลอดเวลา เป็นอันว่าการปฏิบัติ
ธรรมนี้เป็นเรื่องที่กว้างมาก หมายถึงการน าเอาธรรมมาใช้ให้เป็นประโยชน์แก่ชีวิต ท าทุกเรื่องทุก
อย่างให้ถูกต้อง ให้ดี ให้เกิดผลเป็นประโยชน์ เพราะจะได้เข้าถึงชีวิตที่ดีงามมีความสุขที่แท้จริง  

ท่านพุทธทาสภิกขุ๑๔ กล่าวว่าการท างานคือการปฏิบัติธรรม ธรรมะคือหน้าที่ การท า
หน้าที่ของตนคือการปฏิบัติธรรมหรือปฏิบัติพระศาสนา อยู่ที่ไหนก็ท าหน้าที่ ศาสนาอยู่ที่การท าหน้าที่ 
มารู้สึกตัวเป็นการปฏิบัติธรรมะแล้วก็พอใจว่าเป็นความสุขที่แท้จริง ทุกๆ อิริยาบถเป็นการท างาน จะ
ท าอะไรจะเคลื่อนไหวอะไรเป็นการงานหมด รู้ว่าเป็นธรรมะหมด มีสติสัมปชัญญะ มีสมาธิในการท า มี
ความสุข เกิดจากความพอใจที่ได้ท า พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี๑๕ กล่าวว่า “การปฏิบัติธรรมคือการน า
ธรรมมาปฏิบัติในชีวิตประจ าวัน การปฏิบัติธรรม ไม่ใช่ไปท าที่วัด(ตลอดเวลา) แต่คือการท าลงไปที่
ชีวิต มีชีวิตอยู่ที่ไหนควรมีการปฏิบัติธรรมอยู่ที่นั่น” ราชบัณฑิตยสถาน๑๖ ให้ความหมายของค าว่า 
“ปฏิบัติธรรม หมายถึง ประพฤติตามธรรม เจริญภาวนา”  

การศึกษาค้นคว้าการตีความของการปฏิบัติธรรมจากพระไตรปิฎกและปราชญ์ผู้รู้จะเห็น
ว่ามีความคล้ายคลึงกัน การปฏิบัติธรรมคือการปฏิบัติตามค าสอนของพระพุทธเจ้า เป็นการปฏิบัติที่
ถูกต้องตามธรรม ประพฤติธรรม คุณธรรม ความดี สรุปเข้าในศีล สมาธิ ปัญญา การปฏิบัติธรรมคือ
การเอาธรรมมาใช้ในการด าเนินชีวิตได้อย่างถูกต้องเป็นไปด้วยดี การท างานหรือการท าหน้าที่ก็คือการ
ปฏิบัติธรรม มีชีวิตอยู่ที่ไหนควรมีการปฏิบัติธรรมอยู่ที่นั่น ไม่จ ากัดว่าจะต้องไปวัดหรือเข้าป่าหรืออยู่
บ้าน เมื่อมีสติระลึกรู้ มีศีล มีสมาธิในการท า มีความสุข เกิดจากความพอใจที่ได้ท า เกิดปัญญา ก็คือ
การได้ปฏิบัติธรรม การปฏิบัติธรรมนั้นจึงมีคุณค่ามีประโยชน์ ท าให้เป็นชีวิตที่ดีมีความสุข ได้น าชีวิต
เข้าสู่ทางชอบ ปฏิบัติชอบทางกายวาจาใจ จนกระท่ังที่สุดคือความรู้แจ้งเห็นจริง พ้นทุกข์ 

 
๔. การตีความการปฏิบัติธรรม 

การปฏิบัติธรรมมีความหมายกว้างตามความหมายของธรรม ครอบคลุมตั้งแต่สิ่งดีงาม 
บุญกุศลทั้งหลายที่น าไปสู่ความสุข จนถึงการปฏิบัติเจริญภาวนาเพ่ือให้เข้าถึงความจริงที่น าไปสู่ความ
พ้นทุกข์หรือนิพพาน สามารถแบ่งการปฏิบัติธรรมออกเป็นระดับพ้ืนฐานและระดับเข้มข้นตามที่พระ

                                           
๑๔ พุทธทาสภิกขุ, ธรรมะคือหน้าที่, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท ออฟเซ็ท พลัส จ ากัด, ๒๕๕๗), หน้า 

๓๒-๓๘. 
๑๕ พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี, การปฏิบัติธรรมคือ, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.facebook. 

com/vajiramedhi/posts/10151876551936167?fref=nf [๑๒ ส.ค. ๒๕๕๙]. 
๑๖ ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๕๔, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: 

http://www.royin.go.th/dictionary/ [๑๒ ส.ค. ๒๕๕๙]. 



๗๑ 
 

พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) อธิบายไว้ในหนังสือปฏิบัติธรรมให้ถูกทาง๑๗ สรุปความว่า การปฏิบัติ
ธรรมเป็นเรื่องกว้าง ไม่เฉพาะการที่จะปลีกตัวไปอยู่วัดอยู่ป่าไปนั่งบ าเพ็ญสมาธิ อันนั้นเป็นเพียงส่วน
หนึ่งเป็นการปฏิบัติแบบเข้มข้น การปฏิบัติธรรมต้องมีตลอดเวลา เมื่อปฏิบัติสิ่งนั้นท าสิ่งนั้นอย่าง
ถูกต้องก็เป็นการปฏิบัติธรรม เมื่อท างานหรือท าหน้าที่อย่างถูกต้องตั้งใจท าให้ดีให้เกิดคุณประโยชน์ให้
ส าเร็จความมุ่งหมายที่ดีงามก็เป็นการปฏิบัติธรรม สอดคล้องกับที่พระไพศาล วิสาโล๑๘ กล่าวถึง
ความหมายของการปฏิบัติธรรม สรุปความว่า ปฏิบัติธรรมมีความหมายกว้างก็เพราะค าว่า ธรรมะ 
หมายถึงสิ่งดีงามที่น าไปสู่ความสุข หรือจะหมายถึงความจริงที่น าไปสู่ความพ้นทุกข์ ดังนั้น ปฏิบัติ
ธรรมจึงมีความหมายใหญ่ๆ ๒ อย่าง ๑) การปฏิบัติตามท านองคลองธรรม เช่น การให้ทาน รักษาศีล 
ซื่อสัตย์สุจริต ประกอบสัมมาอาชีวะ รวมไปถึงการฝึกให้มีคุณภาพจิตที่ดี เช่น มีเมตตา เอ้ือเฟ้ือ ไม่
เห็นแก่ตัว เรียกว่าปฏิบัติตามท านองคลองธรรมคือการฝึกกายวาจาใจให้งดงามประกอบไปด้วย
คุณธรรม ซึ่งเป็นเรื่องที่ผู้คนปฏิบัติกันทั่วไป ๒) การปฏิบัติเพ่ือให้เข้าถึงสัจธรรมความจริงคือท าให้เกิด
ปัญญา เข้าใจความจริง เห็นว่าสิ่งทั้งหลายทั้งปวงไม่สามารถยึดติดถือมั่นได้ ก็ปล่อยวาง จิตเป็นอิสระ
หลุดพ้นจากความทุกข์ เน้นไปที่การภาวนาโดยเฉพาะวิปัสสนากรรมฐานเพ่ือให้เข้าถึงความจริงของ
กายและใจ ในความหมายนี้คนเข้าใจกันน้อยและปฏิบัติกันน้อยแต่เป็นสิ่งส าคัญมาก 

การปฏิบัติธรรมยังจ าแนกได้เป็นส าหรับพระสงฆ์และฆราวาส ตามที่พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ.ปยุตฺโต)๑๙ ได้แบ่งการปฏิบัติธรรมไว้ ๒ ชุดคือ ๑) ศีล สมาธิ ปัญญา หรือไตรสิกขา เน้นส าหรับ
พระสงฆ์ ศีลคือตัวของเราที่แสดงออกมาภายนอกทางกายและวาจา สมาธิลึกเข้าไปข้างในอยู่ที่จิตใจ 
ปัญญาเป็นขั้นที่อาศัยจิตนั้นท างานให้เกิดความรู้ความเข้าใจสิ่งทั้งหลาย ๒) ทาน ศีล ภาวนา หรือ
ปุญญสิกขาหรือบุญสิกขา แปลว่าการฝึกฝนปฏิบัติอบรมในเรื่องความดี การท าให้คนเจริญงอกงามขึ้น
ในความดี เน้นส าหรับคฤหัสถ์ เน้นส่วนภายนอกมากขึ้น ทานเป็นการเอาสิ่งของไปให้แก่ผู้อ่ืน การ
เอ้ือเฟ้ือช่วยเหลือกัน ศีลก็มาอยู่ที่ตัว ภาวนาก็เข้าไปในตัวก็คือสมาธิและปัญญา ทั้งสองชุดที่จริงเป็น
ระบบอันเดียวกัน แต่แยกเพ่ือให้เห็นจุดเน้นที่ต่างกัน ส าหรับคฤหัสถ์จะเน้นด้านนอก ส าหรับพระสงฆ์
จะเน้นด้านใน สาระส าคัญมาปรากฏเด่นที่การปฏิบัติ การศึกษาต้องเน้นที่การปฏิบัติ 

การปฏิบัติธรรมของพระสงฆ์มีจุดมุ่งหมายเพื่อการพ้นทุกข์เป็นส าคัญ ดังปรากฏในสังยุตต
นิกาย นิทานวรรค ธัมมกถิกสูตร๒๐ พระพุทธเจ้าตรัสว่า “หากภิกษุเป็นผู้ปฏิบัติเพ่ือความเบื่อหน่าย

                                           
๑๗ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), ปฏิบัติธรรมให้ถูกทาง, หน้า ๕-๖. 
๑๘ พระไพศาล วิสาโล, “ปฏิบัติให้เห็นความจริง”, วารสารธรรมมาตา, ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๓ (มกราคม-

เมษายน ๒๕๕๖), [ออนไลน์], แหล่งที่มา: http://www.visalo.org/article/dhammamata6_3.htm [๑๒ ส.ค. 
๒๕๕๙]. 

๑๙ พระพรหมคุณภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), ปฏิบัติธรรมให้ถูกทาง, หน้า ๑๑-๑๔. 
๒๐ ส .นิ. (ไทย) ๑๖/๑๖/๒๖. 



๗๒ 
 

เพ่ือคลายก าหนัดเพ่ือดับอวิชชา ควรเรียกได้ว่าภิกษุผู้ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม” หากต้องการ
ปฏิบัติธรรมในระดับเข้มข้นก็สามารถสมาทานธุดงค์อันเป็นข้อวัตรส าหรับปรารภความเพียร “พระผู้มี
พระภาคได้ทรงอนุญาตธุดงค์ไว้ส าหรับกุลบุตรทั้งหลายผู้สละโลกามิสแล้ว ผู้ไม่เสียดายอาลัยใน
ร่างกายและชีวิต ผู้ปรารถนาจะท าข้อปฏิบัติอันสมควรแก่นิพพานให้ถึงพร้อม”๒๑ สอดคล้องกับที่พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต)๒๒ อธิบายธุดงค์คือองค์คุณเครื่องก าจัดกิเลส ข้อปฏิบัติเข้มงวดที่สมัคร
ใจสมาทานประพฤติประจ าตัวชั่วระยะกาลสั้นหรือยาวหรือแม้ตลอดชีวิต เป็นอุบายขัดเกลากิเลส  

การปฏิบัติธรรมในระดับพ้ืนฐานของฆราวาส เช่น การปฏิบัติฆราวาสธรรม ๔ ดังปรากฏ
ในอาฬวกสูตร๒๓ สรุปความว่า บุคคลอยู่ครองเรือนประกอบด้วยศรัทธา มีสัจจะ ทมะ ธิติ จาคะ ละ
โลกนี้ไปแล้วย่อมไม่เศร้าโศก การปฏิบัติธรรมในระดับเข้มงวดของฆราวาส เช่น การรักษาศีลอุโบสถ 
ดังกรณีของนางวิสาขาที่ปรากฏรายละเอียดในอุโปสถสูตร๒๔ สรุปความได้ว่า นางวิสาขาเข้าไปยัง   
บุพพารามเพ่ือที่จะรักษาอุโบสถ พระพุทธเจ้าตรัสถึงอุโบสถ ๓ คือ โคปาลอุโบสถ(อุโบสถที่ปฏิบัติ
อย่างคนเลี้ยงโค) นิคัณฐอุโบสถ(อุโบสถท่ีปฏิบัติอย่างนิครนถ์) และอริยอุโบสถ(อุโบสถปฏิบัติอย่างอริย
สาวก) ซึ่งโคปาลอุโบสถและนิคัณฐอุโบสถไม่มีผลมาก ไม่มีอานิสงส์มาก ไม่มีความรุ่งเรืองมาก ไม่แผ่
ไพศาลมาก ส่วนอริยอุโบสถคือการท าจิตที่เศร้าหมองให้ผ่องแผ้วย่อมมีได้ด้วยความเพียร ระลึกถึง
ตถาคต พระธรรม พระสงฆ์ ศีลและเทวดา ในส่วนของการระลึกถึงศีล ท่านให้ระลึกถึงศีลของตนที่ไม่
ขาด ไม่ทะลุ ไม่ด่าง ไม่พร้อย เพราะปรารภศีลจิตจึงผ่องใสเกิดความปราโมทย์ ละเครื่องเศร้าหมอง
แห่งจิต ตอนท้ายของพระสูตรได้อธิบายศีลอุโบสถคือ ไม่พึงฆ่าสัตว์ ไม่พึงลักทรัพย์ พึงงดเว้นจากเมถุน 
ไม่พึงพูดเท็จ ไม่พึงดื่มน้ าเมา ไม่พึงบริโภคอาหารในเวลาวิกาล ไม่พึงทัดทรงดอกไม้ ไม่พึงลูบไล้ของ
หอม พึงนอนบนเตียงบนพ้ืนหรือบนที่ที่ปูลาดไว้ ผู้มีศีลรักษาอุโบสถท าบุญที่มีสุขเป็นก าไร ไม่ถูก
นินทา ย่อมเข้าถึงสวรรค์ อริยอุโบสถที่บุคคลรักษานี้ย่อมมีผลมาก มีอานิสงส์มาก มีความรุ่งเรืองมาก 
แผ่ไพศาลมาก 

จากความหมายที่กว้างของการปฏิบัติธรรม สามารถสรุปได้เป็นการปฏิบัติธรรมส าหรับ
พระสงฆ์และส าหรับฆราวาส ได้แก่ ไตรสิกขา ศีล สมาธิ ปัญญา และ ปุญญสิกขาหรือบุญสิกขา ทาน 
ศีล ภาวนา เป็นแนวทางที่เหมาะสมสอดคล้องกับการด าเนินชีวิตของแต่ละเพศ และยังมีแนวทางการ
ปฏิบัติธรรมในระดับพ้ืนฐานที่ปฏิบัติได้ในชีวิตประจ าวัน ถือปฏิบัติเป็นปกติ เช่น ศีล ๒๒๗ ส าหรับ
พระสงฆ์ ศีล ๕ ส าหรับฆราวาส กับการปฏิบัติธรรมในระดับเข้มข้นที่ถือปฏิบัติในเวลาที่เหมาะสมเพ่ือ
ปรารภความเพียรฝึกฝนตน ธุดงควัตรส าหรับพระสงฆ์ ศีลอุโบสถส าหรับฆราวาส เป็นต้น 

                                           
๒๑ วิสุทธฺิ. (ไทย) ๒๒/๘๓.  
๒๒ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๑๕๔. 
๒๓ ส .ส. (ไทย) ๑๕/๒๔๖/๓๕๔. 
๒๔ องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๗๑/๒๗๙-๒๙๐. 



๗๓ 
 

๕. บทสรุป  
การส ารวจความเข้าใจโดยทั่วไปด้วยการค้นหาในโปรแกรมกูเกิล ประกอบกับการศึกษา

จากเอกสาร พอจะสรุปได้ว่า การปฏิบัติธรรมในความเข้าใจของคนทั่วไปคือการเข้าโครงการ แต่งกาย
ด้วยชุดสีขาว เพ่ือไปรักษาศีล สวดมนต์ นั่งขัดสมาธิหลับตา ฝึกสมาธิ และเจริญกรรมฐาน ส่วน
การศึกษาเนื้อความการปฏิบัติธรรมในพระไตรปิฎก เน้นย้ าไปที่การปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม 
ประพฤติชอบด้วยกาย วาจา ใจ รักษาศีลให้บริบูรณ์ ส ารวมอินทรีย์ รู้จักประมาณในการบริโภค มี
ความเพียร สติ สัมปชัญญะ ปฏิบัติเพ่ือดับอวิชชา สรุปได้ว่าการปฏิบัติธรรมคือการประพฤติปฏิบัติ
ตามหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้า ส าหรับการศึกษาเอกสารที่เขียนโดยปราชญ์ผู้รู้ ได้แก่ สมเด็จ
พระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก พุทธทาสภิกขุ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต) พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี และราชบัณฑิตยสถาน ท่านไดใ้ห้ความหมายใกล้เคียงกัน การ
ปฏิบัติธรรมคือการปฏิบัติตามค าสอนของพระพุทธเจ้า อยู่ในขอบเขตของศีล สมาธิ ปัญญา ตลอดจน
การเอาธรรมมาใช้ในการด าเนินชีวิต มีชีวิตอยู่ที่ไหนควรมีการปฏิบัติธรรมอยู่ที่นั่น กระท าได้
ตลอดเวลาไม่จ ากัดว่าจะต้องไปวัดหรือเข้าป่าหรืออยู่บ้าน เมื่อมีสติระลึกรู้ มีศีล มีสมาธิในการท า มี
ความสุข เกิดจากความพอใจที่ได้ท า เกิดปัญญา ก็คือการได้ปฏิบัติธรรม 

เมื่อวิเคราะห์ความหมายของการปฏิบัติธรรมซึ่งครอบคลุมตั้งแต่สิ่งดีงาม บุญกุศลที่
น าไปสู่ความสุข จนถึงการปฏิบัติเจริญภาวนาที่น าไปสู่ความพ้นทุกข์ สามารถแบ่งการปฏิบัติธรรมได้
เป็น ไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) ส าหรับพระสงฆ์ และบุญสิกขา (ทาน ศีล ภาวนา) ส าหรับฆราวาส 
ซึ่งเป็นแนวทางที่สอดคล้องกับการด าเนินชีวิตของแต่ละเพศ และยังจ าแนกเป็นแนวทางปฏิบัติธรรม
ในระดับพ้ืนฐาน ปฏิบัติได้ในชีวิตประจ าวัน เช่น การรักษาศีล ๒๒๗ ส าหรับพระสงฆ์ ศีล ๕ ส าหรับ
ฆราวาส กับการปฏิบัติธรรมในระดับเข้มข้น ถือปฏิบัติในบางโอกาสที่เหมาะสม เพื่อปรารภความเพียร
หรือฝึกฝนตน ธุดงควัตรส าหรับพระสงฆ์ ศีล ๘ หรือศลีอุโบสถส าหรับฆราวาส เป็นต้น 

เมื่อประมวลผลการศึกษาท้ังหมด การสืบค้นจากพระไตรปิฎกและการค้นคว้าจากเอกสาร
ที่เขียนโดยปราชญ์ผู้รู้ได้ให้ความหมายและอธิบายถึงการปฏิบัติธรรมในลักษณะคล้ายกัน ถือได้ว่า
ถูกต้องตรงกัน การปฏิบัติธรรมคือการประพฤติปฏิบัติตามหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้า โดยที่ใน
เอกสารต าราได้มีการขยายความเพ่ิมเติมเพ่ือสร้างความเข้าใจที่ชัดเจนมากขึ้น แต่เมื่อเปรียบเทียบกับ
การสืบค้นจากเว็บไซต์และหนังสือทั่วไป พบว่ามีการตีความแตกต่างกันไป มีทั้งส่วนที่มีความ
สอดคล้องใกล้เคียงคือเนื้อหาเกี่ยวกับหลักธรรมและวิธีการปฏิบัติธรรม ส่วนที่ต่างกันเล็กน้อยคือ
สถานที่ส าหรับการปฏิบัติธรรมและคอร์สหรือหลักสูตรการปฏิบัติธรรมที่ผู้คนทั่วไปดูจะให้ความส าคัญ 
หากเป็นเพียงส่วนย่อยส่วนนึงของการปฏิบัติธรรมตามความหมายในพระไตรปิฎก รวมทั้งในเอกสาร
ต าราที่ปราชญ์ผู้รู้ได้อธิบายไว้ ก็ยังมีส่วนที่เน้นย้ าว่าการปฏิบัติธรรมสามารถท าได้ทุกที่ทุกเวลา ไม่
จ าเป็นต้องไปยังที่หนึ่งที่ใด การเข้าคอร์สปฏิบัติธรรมน่าจะสงเคราะห์ลงในระดับการปฏิบัติธรรมแบบ



๗๔ 
 

เข้มข้นส าหรับฆราวาสที่ถือปฏิบัติในบางโอกาสเท่านั้น ส่วนที่แตกต่างไปมากที่สุดคือการแต่งกายด้วย
เสื้อผ้าชุดสีขาวและการนั่งขัดสมาธิหลับตา ซึ่งในพระไตรปิฎกและเอกสารต ารามิได้ให้ความส าคัญใน
เรื่องเครื่องนุ่งห่มแต่อย่างใด ส่วนลักษณะการนั่งนั้นในพระไตรปิฎกมีการกล่าวถึงการนั่งคู้บัลลังก์ตั้ง
กายตรงด ารงสติไว้เฉพาะหน้ามีสติหายใจเข้ามีสติหายใจออก๒๕ หรือ นั่งคู้บัลลังก์ตั้งกายตรงด ารงสติ
มั่นมุ่งเฉพาะกรรมฐาน๒๖ ค าว่านั่งคู้บัลลังก์อธิบายว่าเป็นผู้นั่งขัดสมาธิ๒๗ โดยมิได้กล่าวถึงการหลับตา 
ฉะนั้น ภาพดังกล่าวจึงน่าจะเป็นเรื่องของภาพลักษณ์ที่คนส่วนใหญ่ในสังคมปัจจุบันมองว่าการปฏิบัติ
ธรรมควรเป็นเช่นนั้นมากกว่า ผลการศึกษานี้จึงเป็นตัวอย่างกรณีหนึ่งของการตีความค าสอนของพระ
ศาสดาที่สามารถให้ผลแตกต่างกันไป อาจมีความถูกต้อง ใกล้เคียง หรือคลาดเคลื่อนไปแล้วแต่กรณี 
อย่างไรก็ตาม การศึกษาในครั้งนี้เป็นเพียงการส ารวจและรวบรวมข้อมูลอย่างคร่าวจากการสืบค้นผ่าน
เว็บไซต์และเอกสารภายในระยะเวลาจ ากัดเพ่ือให้เห็นภาพกว้างเบื้องต้นเท่านั้น หากต้องการศึกษาให้
ลึกซึ้งควรมีการวางแผนส ารวจเก็บข้อมูลเพ่ิมเติมอย่างละเอียดให้ครอบคลุมรอบด้าน 

ข้อเสนอแนะที่ได้จากการศึกษา ด้านเนื้อหาเกี่ยวกับการปฏิบัติธรรม หากผู้ใดสนใจก็ควร
ศึกษาหาความรู้โดยตรงจากพระไตรปิฎกหรือตรวจสอบจากปราชญ์ผู้รู้ครูบาอาจารย์ เพื่อให้ได้ความรู้
ความเข้าใจที่ถูกต้อง ไม่คลาดเคลื่อน เพ่ือจะได้ปฏิบัติธรรมได้อย่างถูกต้องตรงตามที่พระพุทธเจ้าได้
ทรงสั่งสอนไว้ และเลือกวิธีการปฏิบัติได้เหมาะสมสอดคล้องกับวิถีชีวิตของตน การปฏิบัติธรรมนั้นก็
จะมีคุณค่า เกิดประโยชน์ ให้ความสุข สามารถด าเนินชีวิตเข้าสู่ทางชอบ จนกระทั่งเข้าถึงเป้าหมายอัน
สูงสุดของการปฏิบัติธรรมคือการพ้นทุกข์ ตามหลักที่ว่า พระพุทธศาสนาคือศาสนาของการปฏิบัติ 
ชาวพุทธจะต้องศึกษาและลงมือปฏิบัติ การท าตามค าสอนของพระพุทธเจ้าก็คือการปฏิบัติธรรม  

 

บรรณานุกรม 
การท่องเที่ยวแห่งประเทศไทย (ททท.) และ หอจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ.  เที่ยวทั่วไทยให้

ถึงธรรม: แนะน า ๕๐ สถานปฏิบัติธรรมทั่วประเทศไทย.  กรุงเทพมหานคร: บริษัท 
ส านักพิมพ์วงกลม จ ากัด, ๒๕๕๓. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต).  ปฏิบัติธรรมให้ถูกทาง.  พิมพ์ครั้งที่ ๘๖.  กรุงเทพมหานคร: 
บริษัท พิมพ์สวย จ ากัด, ๒๕๕๑. 

________.  พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ .  พิมพ์ครั้งที่ ๒๑.  กรุงเทพมหานคร: 
ส านักพิมพ์ผลิธัมม์, ๒๕๕๖. 

                                           
๒๕ ม.มู. (ไทย) ๑๒/๑๐๗/๑๐๒. 
๒๖ อภิ.วิ. (ไทย) ๓๕/๕๐๘/๓๘๕, อภิ.ปุ. (ไทย) ๓๖/๑๘๒/๒๑๒. 
๒๗ อภิ.วิ. (ไทย) ๓๕/๕๓๕/๓๙๕. 



๗๕ 
 

พระพุทธโฆสเถระ.  คัมภีร์วิสุทธิมรรค.  แปลและเรียบเรียงโดยสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภ
มหาเถร).  พิมพ์ครั้งที่ ๑๐.  กรุงเทพมหานคร: บริษัท ธนาเพรส จ ากัด, ๒๕๕๔. 

พระไพศาล วิสาโล.  “ปฏิบัติให้เห็นความจริง”.  วารสารธรรมมาตา.  ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๓.  [ออนไลน์].  
แหล่งที่มา: http://www.visalo.org/article/dhamma mata6_3.htm [๑๒ ส.ค. ๕๙]. 

พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี.  การปฏิบัติธรรมคือ.  [ออนไลน์].  แหล่งที่มา: https://www.facebook. 
com/vajiramedhi/posts/10151876551936167?fref=nf [๑๒ ส.ค. ๒๕๕๙]. 

พระมหาสมบูรณ์  วุฑฺฒิ กโร, ดร.  “พระพุทธศาสนากับศาสตร์แห่งการตีความ”.  เอกสาร
ประกอบการสอน.  บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๘. 

พุทธทาสภิกขุ.  ธรรมะคือหน้าที่.  กรุงเทพมหานคร: บริษัท ออฟเซ็ท พลัส จ ากัด, ๒๕๕๗. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย .  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 
ราชบัณฑิตยสถาน.  พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๕๔.  [ออนไลน์].  แหล่งที่มา: 

http://www.royin.go.th/dictionary/ [๑๒ ส.ค. ๒๕๕๙]. 
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก.  โสฬสปัญหา.  กรุงเทพมหานคร: 

มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๓๐. 


