
 
 

แนวคิดและงานพระพุทธศาสนาเพื่อสังคมของแม่ชีศันสนีย์ เสถียรสุต 
The Concept and Activities of Socially Engaged Buddhism towards 

Mae Chee Sansanee Sthirasuta 
นางสาวชมกร เศรษฐบุตร 

พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร, ดร. 
ผศ.ภาวินี บุนนาค 

 
บทคัดย่อ 

บทความเรื่องแนวคิดและงานพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมของแม่ชีศันสนีย์ เสถียรสุต ประกอบด้วย
สารัตถะของพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคม ในกรณีศึกษาแนวคิดและงานของแม่ชีศันสนีย์ บทความนี้เป็น
บทความวิชาการแบบการวิจัยเอกสาร  

จากการวิจัยพบว่า แนวคิดและงานของแม่ชีศันสนีย์สะท้อนให้เห็นพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมทั้ง
ในรูปแบบการสงเคราะห์ และการผูกพันเข้ากับปัญหาสังคม ตั้งอยู่บนหลักคิดที่ว่า อานาปานสติเป็นฐาน
แห่งสติ การท างานด้วยสติเป็นฐานการลดความยึดมั่น  ขัดเกลาจิตใจให้ รู้ ตื่น เบิกบาน อยู่กับโลกอย่างที่
โลกเป็น แล้วไม่เป็นทุกข์  เดินอยู่บนหนทางแห่งอริยมรรค เพ่ืออยู่อย่างมีความหมาย ตายอย่างมีคุณค่า 
ดังงานที่ปรากฏใน ๑) โครงการพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมในรูปแบบการสงเคราะห์ได้แก่ โครงการ
ช่วยเหลือแม่ที่ไม่พร้อมจะเป็นแม่ชื่อโครงการบ้านสายสัมพันธ์  ๒) โครงการพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคม
ด้วยการผูกพันเข้ากับปัญหาของสังคมได้แก่ โครงการสร้างครอบครัวคนดี ชื่อโครงการโรงเรียนพ่อแม่  
อริยะสร้างได้ ๓) โครงการพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมทั้งในรูปแบบการสงเคราะห์และการผูกพันเข้ากับ
สังคมได้แก่ โครงการเยียวยาผู้ป่วยชื่อโครงการธรรมยาตราพระพุทธชยันตีองค์ด านาลันทา 
ค าส าคัญ : พระพุทธศาสนาเพ่ือสังคม, แม่ชีศันสนีย์ เสถียรสุต 

 

                                         
 นิสิตหลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 คณบดีบัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 อาจารย์ประจ าสาขาวิชาสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนา คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยราชภัฏบ้านสมเด็จเจ้าพระยา. 



๑๐๔ 

 

Abstract 
This article entitled The Concept and Activities of Socially Engaged Buddhism 

towards Mae Chee Sansanee Sthirasuta has the concept of Social Buddhism and the 
study of the concept and activities of Mae Chee Sansanee. This is an academic article 
towards documentary research.  

The research finding were the concept and activities of Mae Chee Sansanee 
reflects on the social Buddhism: the social work and the engaged Buddhism which rely 
on the principles: Anapanasati is the fundamental of mindfulness. There are Dukkha in 
the world; however, we live as the world as so that we are not suffering. Socially 
Engaged Buddhism activities of Mae Chee Sansanee that active involvement as the social 
work: the project for the single mothers under the name Baan Sai Samphan, as the 
social engagement: The project to make the good family under the name of Parenting 
School, as the social work and social engagement: the project for Patient Care under the 
name of Dhammayatra of Black Bhuddha Chanyanti Nalanda  
Key words: Socially Engaged Buddhism, Mae Chee Sansanee Sthirasuta  
 
๑. ความน า 

สภาพสังคมปัจจุบันนี้ (พ.ศ.๒๕๖๐) อันเนื่องมาจากความเจริญของวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี
เกิดเป็นสังคมออนไลน์ ยุคข้อมูลข่าวสาร (Age of Information) และการมีความรู้สึกร่วมกันของสิ่งที่
เกิดขึ้นในเทศะหนึ่งๆนั่นคือยุคของมโนทัศน์ (Age of Conceptual)๑ ก่อให้เกิดค่านิยม ๖ ประการคือ สุข
นิยม (ใช้ความสุขเป็นตัวตั้งในการหาความหมายของชีวิต) แบบฉบับนิยม (ออกแบบชีวิตเองแสดง
เอกลักษณ์ สะท้อนตัวตนและคุณค่าของตนเอง ไม่สามารถยอมรับค าติเตียน) ธรรมชาตินิยม (สัมผัสของดี
ท้องถิ่น สุขภาพที่ดี ของสดปลอดสารเคมีที่เป็นอันตรายต่อร่างกาย) สันโดษนิยม (บริโภค อุปโภคคนเดียว 
เพลิดเพลินมีเพ่ือนในสังคมออนไลน์มากกว่าเพ่ือนในสังคมทางกายภาพ) ดรามานิยม (การที่เทคโนโลยี่
อ านวยความสะดวก มีเวลากับช่องทางรับรู้เรื่องของคนอ่ืนง่าย สังคมออนไลน์เปิดโอกาสให้แสดงออก
อย่างเสรี จึงท าให้เสพข้อมูลที่เชื่อมโยงกับอารมณ์) และอัตโนมัตินิยม (ทุกอุปกรณ์สามารถเชื่อมต่อ

                                         
๑ ชนิตา จิตตรุทธะ, วัฒนธรรมองค์กร ปัจจัยสู่ความส าเร็จที่ยั่งยืน , พิมพ์ครั้งที่ ๓, (กรุงเทพมหานคร : 

ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๖๐), หน้า ๒. 



๑๐๕ 

 

ด้วยกันและสั่งการด้วยอุปกรณ์ใดอุปกรณ์หนึ่งหรือจากโทรศัพท์มือถือ) โดยที่แนวโน้มนิยมคือ ดรามานิยม 
ตัดสินด้วยอารมณ์เหนือเหตุผลโดยใช้ตัวตนเป็นที่ตั้ง๒ 

ในสภาพสังคมดังกล่าวแม่ชีศันสนีย์  ผู้ที่ ตัดสินใจบวชเป็นแม่ชีมาเกือบสี่ สิบปี  ศึกษา
พระพุทธศาสนาจนเข้าใจถึงการอยู่ในสังคมที่เป็น อย่างไม่เป็นทุกข์ พร้อมทั้งน้อมน าพุทธพจน์ที่ว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย พวกเธอจงจาริกไป เพ่ือประโยชน์สุขแกชนจ านวนมาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์
เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์”๓ ได้น าความรู้ความสามารถก่อนที่จะบวชเป็นแม่ชีคือ การ
เป็นพิธีกร เสนอหลักพุทธธรรมเพ่ือการละวางความยึดมั่นถือมั่น สละความเห็นแก่ตัว ขัดเกลาจิตใจให้ รู้
ตื่นเบิกบาน ให้ผู้คนปฏิบัติด้วยตนเอง ผ่านทางรายการโทรทัศน์ รายการวิทยุ สังคมออนไลน์ เช่นเพสบุ๊ค 
ไลน์ ทักทายด้วยน้ าเสียงอันไพเราะว่า “ธรรมสวัสดี” พูดถึงธรรมะด้วยภาษาที่โดนใจ เข้าใจง่าย เช่น ทุกข์
มีไว้ให้เห็นไม่ได้มีไว้ให้เป็น ทั้งเดินทางเป็นวิทยากรบรรยายธรรมเกี่ยวกับการดูแลผู้ป่วยตามโรงพยาบาล
ทั่วประเทศไทย ร่วมประชุมระดับโลกเกี่ยวกับผู้น าสตรีทางศาสนา จิตวิญญาณ สันติภาพ แม่ชีศันสนีย์มี
แนวคิดและงานปรับตามสภาพสังคม โดยที่แนวคิดล่าสุดคือ อยู่อย่างมีความหมาย ตายอย่างมีคุณค่า 

จึงเป็นที่มาให้ผู้เขียนค้นคว้าวิจัยแนวคิดและงานพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมของแม่ชีศันสนีย์ที่น า
หลักพุทธธรรมในพระพุทธศาสนาทั้งปริยัติและปฏิบัติเผยแผ่ในสื่อต่างๆตามยุคสมัยตราบจนถึงสังคม
ออนไลน์ยุคข้อมูลข่าวสาร ยุคมโนทัศน์ที่เป็นไปเพ่ือการพัฒนาชีวิต การอยู่ร่วมกัน และการช่วยเหลือซึ่ง
กันและกันเพ่ือความพ้นทุกข์  

 
๒. แนวคิดพระพุทธศาสนาเพื่อสังคม 

พระพุทธศาสนามีนัยครอบคลุม “ธรรม” (ค าสอนแสดงหลักความจริงที่ควรรู้ และแนะน าหลัก
ความดีที่ควรปฏิบัติ) และ “วินัย” (ข้อบัญญัติที่วางไว้เป็นหลักก ากับความประพฤติให้เป็นระเบียบ
เรียบร้อยเสมอกัน) ในการศึกษาพระพุทธศาสนาแบบศาสตร์ชนิดหนึ่งนั้น พระพรหมบัณฑิต (ประยูร  
ธมฺมจิตโต) กล่าวว่าอาจแบ่งได้สามรูปแบบใหญ่คือ ๑) พระพุทธศาสนาแบบวิชาการ (Exoteric or 
Intellectual Buddhism) เน้นความทรงจ าพระไตรปิฎก การศึกษาและตีความพระไตรปิฎกตามวิธีการ
แบบตะวันตก ๒) พระพุทธศาสนาแบบประสบการณ์เฉพาะตน (Esoteric Buddhism) เน้นการปฏิบัติ

                                         
๒ เอ็นไวโรเซล ชี้หกค่านิยมอิทธิพลพฤติกรรมผู้บริโภค ยุคดราม่าปี ๒๐๑๖, [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: 

htpp://www.positioningmag.com/content/62055 [๒๒ ธันวาคม ๒๕๕๘]. 
๓ วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๒/๔๐. 



๑๐๖ 

 

กรรมฐานทั้งสมถะและวิปัสสนา ๓) พระพุทธศาสนาเพ่ือสังคม (Engaged Buddhism) เน้นสังคหธุระคือ 
การบริการสังคม๔ 

พระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมเป็นค าศัพท์ประดิษฐ์ที่เกิดขึ้นในปีพ.ศ.๒๕๐๓ โดยพระติข นัท ฮันท์ 
พระภิกษุมหายานชาวเวียดนาม ซึ่งเกิดจากฐานคิดที่ส าคัญคือ การไม่อาจแบ่งแยกได้ระหว่างปัจเจก 
(individual) กับสังคมส่วนรวม (Society as collective ) น าเอาพระพุทธศาสนาไปผูกพันแก้ไขปัญหา
โลกยุคใหม่ โดยเฉพาะปัญหาสงครามเวียดนาม ดังข้อความที่ว่า “สติต้องผูกพันกับสังคม เมื่อมีการเห็น 
จะต้องลงมือกระท า ... เราต้องมีสติระลึกรู้ปัญหาที่แท้จริงของโลก และด้วยสตินี้เอง เราจึงจะรู้สิ่งที่ต้อง
ท าและไม่ต้องท า และที่จะต้องให้ความช่วยเหลือ” พร้อมทั้งอธิบายว่าการฝึกสมาธิมิใช่การละทิ้งสังคม 
มิใช่เพื่อหลีกหนีจากสังคม แต่เพ่ือเตรียมความพร้อมส าหรับการกลับสู่สังคมอีกครั้งหนึ่ง๕  

จากการวิจัยเรื่องพระพุทธศาสนาในประเทศไทย : เอกภาพในความหลากหลาย ได้แสดงลักษณะ
ทั่วไปของพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมไว้ว่า ๑) เน้นการเสริมสร้างคุณธรรมความรับผิดชอบจากภายในตน มี
จิตใจที่เป็นอิสระพ้นจากอ านาจของกิเลส มีวินัย และมีจิตสาธารณะพร้อมที่จะช่วยเหลือให้ผู้ อ่ืนในสังคม
พ้นทุกข์ ๒) ส่งเสริมคุณธรรมเมตตากรุณา ท าให้ช่วยเหลือเอ้ืออาทรต่อกัน ๓) ไม่ให้ความส าคัญแก่
ประเพณีพิธีกรรมที่เชื่อมั่นศรัทธาต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์เหนือธรรมชาติ แต่อาจใช้พิธีกรรมเป็นอุบายในการชักน า
ให้ประชาชนท าความดีในเชิงพัฒนา ๔) ไม่เน้นการศึกษาคัมภีร์พระไตรปิฎก จึงไม่ให้ความส าคัญกับภาษา
บาลี และไม่อ้างค าสอนตามตัวอักษรพระไตรปิฎก ตีความค าสอนให้เป็นประโยชน์ต่อการลงมือปฏิบัติเพ่ือ
ตนเอง เพ่ือการเอ้ือเฟ้ือเกื้อกูลกันในสังคมให้เห็นผลในปัจจุบัน ๕) ไม่จ ากัดแนวคิดและการปฏิบัติตาม
จารีตของรัฐและมหาเถรสมาคม มุ่งเน้นแนวคิดและการปฏิบัติที่เป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาบุคคลและ
สังคม๖ 

อาจสรุปได้ว่าพระพุทธศาสนานั้นเป็นไปเพ่ือสังคม พุทธสาวกเผยแผ่ธรรม เพ่ือท าให้มนุษย์มีสติ 
รับรู้เท่าทันความทุกข์ทั้งของตนเองและผู้อ่ืน เป็นไปด้วยความกรุณาเพ่ือประโยชน์สุขที่มองเห็นได้ เช่นมี
ทรัพย์ มีเกียรติ ประโยชน์สุขที่เลยตามองเห็น เช่นความสงบในจิตใจ และประโยชน์สูงสุดคือการหลุดพ้น

                                         
๔ พระมหายุทธนา นรเชฏโฐ, ดร., แนวคิดพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมในจักกวัตติสูตร, พิมพ์ครั้งที่ ๒, 

(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์บริษัทสหธรรมิก จ ากัด, ๒๕๕๗), หน้า ๒๖-๒๗. 
๕ พระมหาสมบูรณ์ วุฑฒิกโร, ดร., ขบวนการพระพุทธศาสนาในสังคมยุคใหม่ : พระพุทธศาสนาเพ่ือ

สังคม ,[ออนไลน์]. แหล่งที่มา : http://www.mcu.ac.th/site/articlecontent_desc.php?article_id=437 
& articlegroup_id=102  [๑๑ เมษายน ๒๕๕๙] . 

๖ ภัทรพร สิริกาญจน, รศ.ดร., พระพุทธศาสนาในประเทศไทย : เอกภาพในความหลากหลาย , 
(กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๕๗), หน้า ๑๗๕-๑๗๙.  

http://www.mcu.ac.th/site/articlecontent_desc.php?article_id=437


๑๐๗ 

 

จากสังสารวัฏ โดยมีทั้งการช่วยเหลือเมื่อเกิดปัญหาแล้วด้วยการใช้ความกรุณาเป็นหลัก ที่มักจะเรียกกัน
ว่าพระพุทธศาสนาเพ่ือสงเคราะห์ และในแบบเชิงรุกน าพระพุทธศาสนาไปผูกพันกับปัญหาแล้วแก้ไขที่
ต้นเหตุหลักของปัญหา ที่เรียกกันว่าพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคม  

 
๓. แนวคิดและชีวิตของแม่ชีศันสนีย์ เสถียรสุต  

แม่ชีศันสนีย์เป็นแม่ชีไทยในพระพุทธศาสนาเถรวาท เป็นสตรีที่บวชโดยพระภิกษุ ปลงผม แต่ง
กายชุดสีขาว ถือศีล ๘ (แม่ชีศันสนีย์และคณะแม่ชีที่เสถียรธรรมสถานจะถือศีล ๑๐พร้อมทั้งมีการ
บิณฑบาตในพ้ืนที่รอบเสถียรธรรมสถานทุกเช้า) จัดเป็นพุทธบริษัทประเภทอุบาสิกา ปฏิบัติตนเป็นไปเพ่ือ
ความเจริญ ๗ ประการที่ปรากฏในปราภวสูตร๗คือ ๑) ไม่ละเลยการเยี่ยมเยียนภิกษุ   ๒) ไม่ทอดทิ้งการ
ฟังสัทธรรม  ๓) ศึกษาในอธิศีล  ๔) มีความเลื่อมใสมากในภิกษุผู้เป็นเถระ  เป็นนวกะและผู้เป็นมัชฌิมะ  
๕) ฟังธรรมอย่างไม่คอยคิดโต้แย้งเพ่งโทษ  ๖) ไม่แสวงหาผู้รับทักษิณานอกศาสนานี้  ๗) ท าอุปการะใน
ศาสนานี้ก่อน ในเรื่องการท าอุปการะในพระพุทธศาสนาแม่ชีศันสนีย์เลือกใช้ธรรมะเพ่ือการสงเคราะห์ น า
ธรรมะมาเผยแผ่ในสังคมด้วยสื่อร่วมสมัยเพ่ือให้ทุกคน ทุกวัยเข้าใจการด าเนินชีวิตประจ าวันด้วยสติ อย่าง
เป็นธรรมชาติ ภายใต้เป้าหมายหลักท่ีว่า ทุกคนมีชีวิตที่อยู่เย็นเป็นสุข พ้นทุกข์ร่วมกัน 

๓.๑ ประวัติชีวิต 
แม่ชีศันสนีย์ มีนามเดิมว่า ศันสนีย์ ปัญญศิริ เกิดเมื่อปีพ.ศ.๒๔๙๖ เป็นบุตรีของแม่เลี้ยงเดี่ยวที่

เลี้ยงลูกด้วยความรัก ไม่บ่มเพาะความรู้สึกเกลียดชังหรือเคียดแค้นพ่อในจิตใจของลูก ก่อนบวชประกอบ
อาชีพนางแบบ นางงาม ผู้จัดการฝ่ายประชาสัมพันธ์ และพิธีกรรายการโทรทัศน์ ในช่วงที่ก าลังประสบ
ความส าเร็จสูงก็พบเห็นความเหนื่อยเพราะจิตใจมีแต่ความอยากท าให้ได้รับความชื่นชม พร้อมทั้งเกิด
ความทุกข์ทีม่ีคูร่ักเป็นผู้ชายที่มีครอบครัว จึงตัดสินใจบวชเป็นแม่ชีในปีพ.ศ.๒๕๒๓ โดยมีพระอุปัชฌาย์คือ
พระครูภาวนาภิธาน (พระครูเส็ง) ผู้ซึ่งเป็นอาจารย์สอนอภิธรรมและวิปัสสนากรรมฐานประจ าที่วัด
มหาธาตุยุวราชรังสฤษดิ์ ผลจากการเรียนรู้ในช่วง ๗ ปีแรกท าให้แม่ชีศันสนีย์เข้าใจความหมายของทุกข์มี
ให้เห็น ไม่ได้มีไว้ให้เป็น รู้คุณค่าของการอยู่ในสัมมาทิฏฐิ และมรรคมีองค์ ๘ ทางแห่งการพ้นทุกข์  

๓.๒ ศึกษาแนวคิดจากเสถียรธรรมสถาน ส านักที่พักและสถานปฏิบัติธรรมที่ก่อตั้งโดยแม่ชี
ศันสนีย์ 

                                         
๗ องฺ.สตฺตก. (ไทย) ๒๓/๓๑/๔๗.  



๑๐๘ 

 

ในปี ๒๕๓๐ แม่ชีศันสนีย์ได้ก่อตั้งเสถียรธรรมสถาน ตามความเชื่อที่ว่า พระพุทธเจ้าสอนว่าจะ
สร้างอะไรก็ตาม สิ่งนั้นต้องเป็นไปเพ่ือให้เกิดกระบวนการเรียนรู้๘ ภายใต้วัตถุประสงค์ ๑) เพ่ือใช้เป็น 
สถานปฏิบัติธรรม เผยแพร่ธรรมะเพ่ือน าธรรมะไปใช้ดับทุกข์ในชีวิตประจ าวัน ท าให้มีชีวิตที่สงบเย็นและ
เป็นประโยชน์ ๒) เพ่ือสาธิตการท างานพัฒนาคุณภาพชีวิตของชุมชน เป็นชุมชนแห่งการเรียนรู้ตื่นและ
เบิกบานด้วยการเจริญอานาปานสติ ๓) เพ่ือเปิดโอกาสให้บุคคลที่มีความพร้อมในด้านต่างๆได้มาท า
แบบฝึกหัดร่วมกันในการให้และการรับผ่านการท างานเพ่ือสังคม อันเป็นประโยชน์แก่ตนและผู้อ่ืน๙ ซึ่ง
สอดคล้องกับแนวคิดหลักตามพระพุทธศาสนาคือ “การด ารงอยู่โดยอิงอาศัยกันตามกฎปฏิจจสมุปบาท 
(เพราะเหตุนี้ เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี  เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น  เพราะสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้จึงไม่มี  เพราะ
สิ่งนี้ดับไป สิ่งนี้จึงดับไป๑๐)” พร้อมย้อนระลึกความทรงจ าที่ตามยายไปท าบุญที่วัด วัดเป็นสถานที่ร่มรื่น 
รู้สึกสนุกที่พบปะกัน มีอาหารอร่อยกินกันหลายคน จึงได้จัดสถานที่ให้มีต้นไม้จ านวนมาก เพ่ือความร่มรื่น 
เป็นธรรมชาติทีแ่สดงให้เห็นการอิงอาศัยซึ่งกันและกัน ได้แก่ มนุษย์ปลูกต้นไม้ ต้นไม้ให้ร่มเงา ให้ความสด
ชื่น ให้ความสงัดด้วยการซับเสียงรถยนต์จากภายนอก ใบไม้ใช้ท าเป็นปุ๋ยชีวภาพและเป็นพลังงานส าหรับ
อุ่นอาหาร นอกจากการอิงอาศัยของต้นไม้ สิ่งปลูกสร้าง พร้อมทั้งแสดงถึงการอิงอาศัยของผู้คนในเสถียร
ธรรมสถาน แสดงถึงการเรียนรู้ที่อยู่ร่วมกันอย่างเอ้ือเฟ้ือเกื้อกูลโดยที่แม่ชีศันสนีย์เน้นการสอนปฏิบัติด้วย
การถือศีล ๘ การเจริญอานาปานสติเพ่ือการเกิดการตระหนักรู้ตัวทั่วพร้อม สอนปริยัติด้วยการศึกษา
ปฏิจจสมุปบาทเพ่ือความเข้าใจในการอิงอาศัยการเกิดอวิชชาซึ่งเป็นต้นเหตุแห่งทุกข์. 

 
๔. โครงการของเสถียรธรรมสถานที่ด าเนินตามแนวคิดพระพุทธศาสนาเพื่อสังคมของแม่ชีศันสนีย์ 

โครงการแรกที่ เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมเกิดขึ้นจากกรมประชาสงเคราะห์ 
กระทรวงมหาดไทย(ปัจจุบันคือกรมพัฒนาสังคมและสวัสดิการ กระทรวงพัฒนาสังคมและความม่ันคงของ
มนุษย์) ต้องรับภาระเลี้ยงดูเด็กที่ถูกทอดทิ้งอยู่ตามโรงพยาบาล จึงหารือกับแม่ชีศันสนีย์เพ่ือสร้างบ้านพัก
และเชื่อมโยงพระพุทธศาสนาเข้ามาเป็นหนึ่งในแนวทางแก้ไข สอนให้ทุกคนท าความดี และมีหิริโอตัปปะ 
จึงเกิดเป็น บ้านสายสัมพันธ์ 

๔.๑ โครงการบ้านสายสัมพันธ์ 

                                         
๘ ธิป ศรีสกุลไชยรัก, จิตตปัญญาวาส, (นครปฐม : ศูนย์จิตตปัญญาศึกษา, ๒๕๕๓), หน้า ๕๔. 
๙ ประทุม อังกูรโรหิต, ผศ.ดร., “สถาบันพระพุทธศาสนากับงานสังคมสงเคราะห์”, รายงานการวิจัย

โครงการวิจัยพุทธศาสน์ศึกษา, (ศูนย์พุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๕๓). 
๑๐  ส .นิ. (ไทย) ๑๖/๓๗/๗๙. 



๑๐๙ 

 

ปัญหาสังคม : ผู้หญิงที่ตั้งท้องนอกสมรส ไม่พร้อมที่จะเป็นแม่แต่เลือกที่จะไม่ท าแท้งและไม่
ทอดทิ้งเด็กท าให้เกิดปัญหาเรื่องไม่มีที่พักพิงหลังคลอด  เสถียรธรรมสถานจึงจัดบ้านที่พักพิงภายใต้
เป้าหมายคือเป็นแม่เลี้ยงเดี่ยวอย่างภาคภูมิใจ 

ลักษณะค าสอนพระพุทธศาสนาที่ใช้ : ฝึกอานาปานสติ เดินเล่นอย่างมีสติ ภาวนากับการเลี้ยง
ลูก การท างานบ้านทั้งในส่วนของตนเองและบริเวณที่ใช้ร่วมกัน สวดมนต์ ฟังธรรม ในวิถีชีวิตประจ าวัน 

ความเป็นพระพุทธศาสนาเพื่อสังคม : พระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมในรูปแบบการสงเคราะห์ (การ
น าพระพุทธศาสนาไปแก้ไขท่ีผลของปัญหา) ท าให้แม่ในบ้านสายสัมพันธ์ได้การเรียนรู้ชีวิตที่ท าให้เข้าใจกฎ
ของธรรมชาติ ได้แก่ กฎแห่งความเปลี่ยนแปลง ไม่มีองค์ประกอบใดของชีวิตคงที่โดยไม่มีการเปลี่ยนแปลง 
ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นกับชีวิตตั้งแต่เกิดจนกระทั่งตายเป็นข้อยืนยันความจริงนี้ (อนิจจตา) กฎแห่งความ
บีบคั้น ผลักดัน หรือขัดแย้งจากปัจจัยภายในร่างกายหรือปัจจัยภายนอก ท าให้ชีวิตอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ 
จ าต้องเปลี่ยนแปลงไป (ทุกขตา) และกฎแห่งความไร้ตัวตนที่แท้จริงของชีวิต ท าให้มนุษย์ไม่สามารถ
ควบคุมองค์ประกอบของชีวิตให้อยู่ในสภาพที่ปรารถนาได้ตลอดไป (อนัตตา) เวลา ๑ – ๒ ปีในบ้านสาย
สัมพันธ์หล่อหลอมให้แม่เลี้ยงเดี่ยวเหล่านี้เข้มแข็งทั้งร่างกายและจิตใจ มีสติในทุกย่างก้าวของการใช้ชีวิต
ในปัจจุบัน เพราะชีวิตที่ประมาทและขาดสติเป็นชีวิตที่ตายแล้วทั้งเป็น 

เมื่อเด็กในบ้านสายสัมพันธ์เติบโต จึงเริ่มมีกิจกรรมห้องเรียนทุกวันอาทิตย์ที่ธรรมศาลา แม่ชี
ศันสนีย์ก็ตระหนักถึงการใช้ชีวิตอย่างไม่มีสติรู้เท่าทันวิถีแห่งชีวิต แม่ชีศันสนีย์จึงจัดโครงการส าหรับ
ครอบครัวใหม่ที่พ่อแม่มีคุณธรรมชื่อโครงการจิตประภัสสรตั้งแต่นอนอยู่ในครรภ์ แล้วต่อเนื่องเป็นโรงเรียน
พ่อแม่ โดยที่แม่ชีศันสนีย์ตระหนักว่าโลกของพ่อแม่คือโลกของลูก ลูกเรียนรู้ผ่านมุมมองของพ่อแม่ ดังนั้น
พ่อแม่จึงต้องฝึกมองโลกอย่างเข้าใจความจริง ใช้อายตนะทั้ง ๖ อย่างไม่หลงอารมณ์ เพ่ือให้ลูกเห็น
แบบอย่างของการใช้ชีวิตอย่างมีสติและปัญญา 

๔.๒ โครงการโรงเรียนพ่อแม่...อริยะสร้างได้ 
ปัญหาสังคม : การลดทอนบทบาทครูออกจากพ่อแม่ เป้าหมายของโครงการคือคืนความรู้สึก

ความเป็นครูให้กับพ่อแมเ่พ่ือสอนให้ลูกเป็นคนด ี
ลักษณะค าสอนพระพุทธศาสนาที่ใช้ : ๑) “ธรรมชาติ” ภูมิทัศน์ของเสถียรธรรมสถานร่มรื่นเต็ม

ไปด้วยต้นไม้ แสดงให้เห็นการเจริญเติบโตอย่างต่อเนื่อง มีความเป็นระเบียบโดยสังเกตได้จากทัศนียภาพที่
พืชปรับรูปลักษณ์สร้างความกลมกลืนกับรอบข้างเพ่ือให้ภาพรวมสวยงาม ๒) “ธรรมดา” ปลูกฝังการ
เป็นอยู่เรียบง่านร่วมกัน เช่นการกินอาหารร่วมกัน คนข้างหน้าคือคนพิเศษส าหรับเรา  ๓) “ธรรมะ” คือ
การท าหน้าที่ และการท าหน้าที่คือการปฏิบัติธรรม หน้าที่ในที่นี้หมายถึงการกระท าที่ท าให้โลกนี้ผาสุก



๑๑๐ 

 

และงดงาม ต้องเป็นหน้าที่ท่ีลดความเห็นแก่ตัวของเรา โดยเริ่มจากสิ่งง่ายใกล้ตัว เช่นพิจารณาอาหารก่อน
กิน กินอย่างไม่มีตัณหาเพราะความชอบ แต่กินเพ่ือให้มีชีวิตอยู่ มีพลังที่จะท าสิ่งดีๆทั้งเพ่ือตนเองและคน
อ่ืน มองเห็นที่มาของอาหาร กินอย่างส านึกคุณค่า ขอบคุณธรรมชาติที่มอบความอุดมสมบูรณ์แก่โลกใบนี้ 
การระลึกเช่นนี้เสมอจะท าให้เข้าใจความเชื่อมโยงของตนเองกับคนอ่ืนและธรรมชาติ เป็นการน ามาสู่การ
กตัญญู มีจิตส านึกของความขอบคุณ. 

ความเป็นพระพุทธศาสนาเพื่อสังคม : พระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมในรูปการผูกพันเข้ากับปัญหา
ของสังคม (การน าพระพุทธศาสนาไปแก้ไขที่เหตุของปัญหา) ในรูปกิจกรรมของครอบครัวที่จั ดขึ้นทุกวัน
อาทิตย์ที่ ๓ ของเดือน เป็นการท างานร่วมกันของจิตวิญญาณความอบอุ่นของบ้าน ความมีวินัยของวัด 
(การอยู่ร่วมกันอย่างไม่เบียดเบียนต่อตนเองและผู้อ่ืน) และการจัดกระบวนการเรียนรู้ตามวัยของโรงเรียน
มาบูรณาการเป็นกระบวนการฝึกให้พ่อแม่มีสัมมาทิฏฐิที่จะท าให้ลูกคุ้นเคย พ่อแม่เป็นครูคนแรก ของเล่น
ชิ้นแรกในชีวิตเด็กคือ ตุ๊กตาผ้าฝีมือแม่ บ้านเป็นห้องเรียนห้องแรกส าหรับลูก  สอนเรื่องการกินอาหาร
ภายใต้หลักคิด “อาหารอร่อยกินกันหลายคน” ตลอดโครงการนี้พ่อแม่จะได้ความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับ
การอบรมลูกให้เป็น “คนสุขง่าย ทุกข์ยาก๑๑”  

โครงการอีกกลุ่มที่ไม่ได้ต่อเนื่องกับบ้านสายสัมพันธ์โดยตรงคือ แนวคิดที่เป็นผลมาจากความ
เมตตากรุณาของแม่ชีทีเ่ข้าพบนักโทษหญิงชาวไทยชื่อ “บัว” ที่ป่วยเป็นมะเร็งรังไข่ข้ันสุดท้ายและทางการ
ญี่ปุ่นส่งตัวกลับมารักษาที่ประเทศบ้านเกิด บัวรู้จักแม่ชีศันสนีย์จากการอ่านนิตยสารสาวิกา แม่ชีศันสนีย์
พบบัวในวาระสุดท้ายของชีวิตเจ็บปวดทุรนทุราย แม่ชีศันสนีย์เยียวยาด้วยการใช้ใจเป็นตัวน า ให้บัวเอา
ความพยาบาทออกจากหัวใจ จูงจิตของบัวให้กลับมาอยู่กับลมหายใจในปัจจุบันขณะ ในที่สุดด้วยความ
เคารพท าให้บัวจากไปอย่างสงบ๑๒  ประสบการณ์การเยียวยาบัว  การถอดบทเรียนการฝึกงานของนิสิต
สาวิกาสิกขาลัยที่สถาบันเด็กแห่งชาติมหาราชินี (โรงพยาบาลเด็ก) และแนวคิดด ารงตนด้วยสุข ๓ ขั้นคือ
๑) สุขง่าย ใช้น้อย ๒) สุข เมื่อสร้าง ๓) สุข เมื่อให้ ก่อให้เกิดโครงการธรรมยาตรา 

๔.๓ โครงการธรรมยาตรา พระพุทธชยันตีองค์ด านาลันทา 

                                         
๑๑ ทวีวัฒนา ทุนคุ้มทอง, การศึกษาวิเคราะห์วิธีการเผยแผ่และสื่อสารธรรมของแม่ชีศันสนีย์ เสถียรสุต ,

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๖), หน้า ๕๕. 
๑๒ พิกุล วิภาสประทีป, แม่ชีศันสนีย์ เสถียรสุต กรุณาแห่งหัวใจ, (กรุงเทพมหานคร : บริษัทอมรินทร์ 

แอนด์ พับลิชช่ิงจ ากัด (มหาชน), ๒๕๕๒), หน้า ๖๙. 



๑๑๑ 

 

ปัญหาสังคม : คนจ านวนมากเจ็บป่วย เจ็บปวด กลัวตาย เป้าหมายของโครงการคือใช้หลักพุทธ
ธรรมเยียวยาผู้ป่วยให้เห็นทุกข์ ไม่เป็นทุกข์. 

ลักษณะค าสอนพระพุทธศาสนาที่ใช้ : เยียวยาด้วยการใช้ใจเป็นตัวน า ด้วยความเคารพ จูงใจให้
น าโลภะ โทสะ โมหะออกจากหัวใจ จูงจิตกลับมาอยู่กับลมหายใจในปัจจุบัน 

ความเป็นพระพุทธศาสนาเพื่อสังคม : พระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมในรูปแบบการสงเคราะห์ (การ
น าพระพุทธศาสนาไปแก้ไขที่ผลของปัญหา) และการผูกพันเข้ากับปั ญหาของสังคม (การน า
พระพุทธศาสนาไปแก้ไขท่ีเหตุของปัญหา)แก้ปัญหาความทุกข์เนื่องจากการเจ็บป่วย เพื่อตอบสนองวิถีชีวิต 
“อยู่อย่างมีความหมาย ตายอย่างมีคุณค่า” เป็นการภาวนาร่วมกันของผู้เยียวยากับผู้ป่วยด้วยการเข้าไป
เรียนรู้กับผู้ป่วย ผู้ป่วยทุกคนเป็นเสมือนครูที่สอนให้เราได้เรียนรู้ความเป็นจริงของชีวิต ท าให้ได้รู้ว่าทุกคน
มีพลังที่จะเยียวยาตนเองและผู้อ่ืนได้ด้วยใจที่งดงามด้วยความรักและความเมตตาเคารพหัวใจของผู้ป่วย 
ด้วยวิธีคิดแบบรู้เท่าทันความเป็นไปของสิ่งทั้งหลาย ซึ่งจะต้องเป็นอย่างนั้นๆตามธรรมดาของมันเอง ใน
ฐานะที่มันเป็นสิ่งซึ่งเกิดจากเหตุปัจจัยต่างๆปรุงแต่งขึ้น จึงจะต้องเป็นไปตามเหตุปัจจัย โดยจัดเคลื่อน
ขบวนธรรมยาตรา พระพุทธชยันตีองค์ด า นาลันทา ๗๗ จังหวัดทั่วประเทศ เพ่ือไปเยียวยาผู้คนที่ก าลัง
เจ็บไข้ได้ป่วย ให้รู้ว่าป่วยที่กาย แต่อย่าป่วยที่ใจ มีลูกศรถูกกาย แต่อย่ามีลูกศรถูกใจ ถือเป็นโอกาสที่ได้
เรียนรู้ของผู้ไปเยียวยาด้วยเพราะได้เห็นลมหายใจสุดท้ายของผู้ที่จากไป ซึ่งเรียกได้ว่า...อยู่อย่างเป็นสุข 
ตายก็เป็นสุข ได้เห็นลมหายใจของผู้กล้าในตัวของผู้ป่วยที่ลุกขึ้นมาเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของตัวเอง ใช้
ชีวิตในปัจจุบันขณะที่เหลืออยู่ให้มีความสุขด้วยความเมตตาและการให้อภัย และมีความกตัญญูต่อการ
ได้รับการเยียวยา ได้เห็นก าลังใจของบุคลากรมากมายที่จะท างานรับใช้ ไม่ได้เพียงเป็นผู้ที่เฝ้าเตียงคนไข้ 
แต่มีก าลังใจที่จะเข้าไปถึงหัวใจของคนไข้แล้วสามารถที่จะเข้าใจการท างานที่เป็นความงดงามที่จะช่วยให้
ผู้ป่วยได้รับรู้ว่า เวลาที่เราป่วยไข้เรามีเพ่ือนร่วมทุกข์  

สืบต่อเนื่องจากการท างานเยียวยาผ่านโครงการธรรมยาตรา พระพุทธชยันตีองค์ด านาลันทาทั่ว
ประเทศไทย ท าให้แม่ชีศันสนีย์มีความสนใจสร้างธรรมาศรม เพ่ือรองรับ เพ่ือตอบสนองการด าเนินชีวิต
แบบที่เรียกว่า อยู่อย่างมีความหมาย ตายอย่างมีคุณค่า 

๔.๔ โครงการธรรมาศรม 
ปัญหาสังคม : การขาดความเข้าใจการอยู่ร่วมกันแบบเกื้อกูลซึ่งกันและกัน อิงอาศัยธรรมชาติ 



๑๑๒ 

 

ลักษณะค าสอนพระพุทธศาสนาที่ใช้ : หลักความจริงในชีวิตของคนเราที่ต้องพิจารณาเนืองๆ ดัง
ปรากฏในฐานสูตร๑๓ ว่า   

ภิกษุทั้งหลาย  ฐานะ ๕ ประการนี้ ที่สตรี บุรุษ คฤหัสถ์ หรือบรรพชิต ต้องพิจารณาเนืองๆ  
ฐานะ ๕ ประการอะไรบ้าง คือ สตรี บุรุษ คฤหัสถ์ หรือบรรพชิตควรพิจารณาเนืองๆ ว่า ๑. เรามี
ความแก่เป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความแก่ไปได้  ๒. เรามีความเจ็บไข้เป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความเจ็บ
ไข้ไปได้ ๓. เรามีความตายเป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความตายไปได้ ๔. เราจะต้องพลัดพรากจากของรัก
ของชอบใจทั้งสิ้น ๕. เรามีกรรมเป็นของตน เป็นผู้รับผลของกรรม มีกรรมเป็นก าเนิด มีกรรมเป็น
เผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พ่ึงอาศัย เราท ากรรมใดไว้จะเป็น กรรมดีหรือกรรมชั่วก็ตาม ย่อมเป็นผู้รับผล
ของกรรมนั้น 

พระพุทธศาสนาเพื่อสังคม :พระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมในรูปแบบการสงเคราะห์ (การน า
พระพุทธศาสนาไปแก้ไขที่ผลของปัญหา) และการผูกพันเข้ากับปัญหาของสังคม (การน าพระพุทธศาสนา
ไปแก้ไขที่เหตุของปัญหา) ท าให้เกิดโครงการ “ธรรมาศรม”  หมายถึงท่ีอยู่ของผู้ปฏิบัติดี ปฏิบัติชอบในทุก
ช่วงวัยของชีวิตตั้งแต่เกิดจนตาย บนวิถีอยู่อย่างไรไม่ตายทั้งเป็น ที่ใช้องค์ความรู้ทางธรรมนิเวศ คือการ
สร้างสิ่งแวดล้อมท่ีเป็นสัปปายะในทุกด้านที่มีต่อวิถีชีวิตของผู้ปฏิบัติธรรม รวมกับองค์ความรู้ทางธรรมชาติ
บ าบัด สร้างวิถีชีวิตใหม่อย่างเข้าใจธรรมะ ธรรมชาติ และการพ่ึงพาตนเอง ตั้งแต่การกินอาหารที่ปลอดภัย
ปราศจากการเบียดเบียน การอยู่ท่ามกลางต้นไม้และสรรพชีวิตใหญ่น้อยที่เกื้อกูลต่อการเห็นธรรมชาติ 
การหลับนอนในอาคารสถานที่ที่เกื้อกูลสอดคล้องกับสภาพของร่างกายของผู้ปฏิบัติธรรมทุกวัยตั้งแต่แม่ที่
ตั้งครรภ์ แม่ลูกอ่อน ผู้ป่วย คนชรา และผู้ต้องการธรรมเยียวยาในระยะสุดท้ายของชีวิต สาธิตให้สังคม
ตระหนักถึงความส าคัญของการสร้างชุมชนแห่งธรรมที่เกื้อกูลกันได้แม้อยู่ในสังคมเมือง เพ่ือช่วยคนให้ อยู่
อย่างมีความหมาย ตายอย่างมีคุณค่า 

๕. สรุป 
แนวคิดและงานพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมของแม่ชีศันสนีย์เป็นไปตามการอิงอาศัย ๓ ขั้นคือ

พ่ึงพาตนเอง พ่ึงพากันเอง และรวมเป็นกลุ่มอย่างมีพลัง  เริ่มต้นจากพัฒนาตนเองเพ่ือพ่ึงพาตนเอง โดยที่
แม่ชีศันสนีย์ได้ประพฤติปฏิบัติด้วยตนเองเป็นต้นแบบที่มุ่งสนใจการละวางความยึดมั่น สละความเห็นแก่
ตัว เดินตามเส้นทางมรรคมีองค์ ๘  สร้างเสถียรธรรมสถานแบบเป็นไปเพ่ือให้เกิดกระบวนการเรียนรู้ เป็น
สถานที่ร่มรื่น รู้สึกสนุกที่พบปะกัน มีอาหารอร่อยกินกันหลายคน จึงได้จัดสถานที่ให้มีต้นไม้จ านวนมาก 

                                         
๑๓ องฺ.ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/๕๗/๙๙-๑๐๐. 



๑๑๓ 

 

ภูมิสถาปัตย์เชื่อมโยงกับธรรมชาติ เพ่ือการพ่ึงพากันเอง  คนที่พอแล้วที่ต้องรู้จักหยุด คนที่เกินพอต้องรู้จัก
ปัน การรู้จักเติม รู้จักพอและรู้จักปัน  สอดคล้องงานวิจัยที่ระบุว่าลักษณะทั่วไปของพระพุทธศาสนาเพ่ือ
สังคมเน้นการเสริมสร้างคุณธรรมความรับผิดชอบจากภายในตน เป็นอยู่ด้วยปัญญา มีจิตใจที่เป็นอิสระพ้น
จากอ านาจของกิเลส มีวินัยของตน และมีจิตสาธารณะพร้อมที่จะช่วยเหลือให้ผู้ อ่ืนในสังคมพ้นทุกข์ 
ตีความค าสอนให้เป็นประโยชน์ต่อการลงมือปฏิบัติเพ่ือตนเองและเอ้ือเฟ้ือเกื้อกูลกันในสังคมให้เห็นผลใน
ปัจจุบัน การอิงอาศัยข้ันการรวมกลุ่มอย่างมีพลังของแม่ชีศันสนีย์นั้นมีทั้งการน าพระพุทธศาสนาไปแก้ไขที่
ผลของปัญหา เช่น โครงการช่วยเหลือแม่ที่ไม่พร้อมจะเป็นแม่ชื่อโครงการบ้านสายสัมพันธ์ การน า
พระพุทธศาสนาไปแก้ไขที่เหตุของปัญหา เช่น โครงการสร้างครอบครัวคนดี ชื่อโครงการโรงเรียนพ่อแม่  
อริยะสร้างได้ ตลอดจนมีโครงการที่เป็นไปเพ่ือแก้ไขที่ผลของปัญหาและแก้ไขที่เหตุของปัญหา เช่น
โครงการเยียวยาผู้ป่วยชื่อโครงการธรรมยาตราพระพุทธชยันตีองค์ด านาลันทา 

จะเห็นได้ว่าแนวคิดและงานพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมของแม่ชีศันสนีย์เป็นไปทั้งในรูปแบบการ
สงเคราะห์ (การน าพระพุทธศาสนาไปแก้ไขที่ผลของปัญหา) และการผูกพันเข้ากับปัญหาของสังคม (การ
น าพระพุทธศาสนาไปแก้ไขที่เหตุของปัญหา) ดังที่ปรากฏในสถาปัตยกรรมที่เสถียรธรรมสถาน ซึ่งแสดง
การอิงอาศัยซึ่งกันและกันของผู้คนและธรรมชาติ สื่อถึงความเป็นไปตามหลักปฏิจจสมุปปบาท ตระหนัก
ถึงสังคมโดยค านึงว่าคนข้างหน้า คือคนพิเศษส าหรับเรา  ละวางความยึดมั่นถือมั่น สละความเห็นแก่ตัว 
ขัดเกลาจิตใจให้รู้ ตื่น เบิกบาน ท าให้ประกอบกุศลกรรมเพ่ิมมากขึ้นเพื่อความสงบทั้งของตนเองและสังคม 
โดยที่เป็นไปอย่างสอดคล้องกับสภาพสังคมบริโภคนิยมยุคข้อมูลข่าวสาร และการมีความรู้สึกร่วมกันของ
สิ่งที่เกิดข้ึนในเทศะหนึ่งๆนั่นคือยุคของมโนทัศน์ ที่ท าให้ผู้คนมีค่านิยมหลากหลาย แม่ชีศันสนีย์ได้น าเสนอ
พระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมตอบสนองค่านิยมธรรมชาตินิยม โดยการสร้างเสถียรธรรมสถานเป็นสวน
ธรรมชาติ ตอบสนองดรามานิยมโดยให้ผู้คนเสพข่าวสารเข้าถึงพุทธธรรมได้อย่างรวดเร็วทุกเวลาที่ต้องการ 
พร้อมกันนี้ยังมีกิจกรรมเหมาะกับค่านิยมต่างๆ เช่น สุขนิยมคือแนวคิดสุขง่ายใช้น้อย สุขเมื่อสร้าง สุขเมื่อ
ให้  มีกิจกรรมเพ่ือค่านิยมฉบับนิยม คือการเป็นจิตอาสาส าหรับออกแบบชีวิตเองแสดงเอกลักษณ์ สะท้อน
ตัวตน และคุณค่าของตนเอง ได้แสดงออกในชุมชนเล็กๆที่ด าเนินกิจการพุทธศาสตร์และศิลปะแห่งชีวิต 
เจริญสติในการด าเนินชีวิต เพ่ือสันติสุขในสังคม  

 

 

 



๑๑๔ 

 

บรรณานุกรม 
ชนิตา จิตตรุทธะ. วัฒนธรรมองค์กร ปัจจัยสู่ความส าเร็จที่ยั่งยืน. พิมพ์ครั้งที่ ๓. กรุงเทพมหานคร :     
               ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๖๐. 
ทวีวัฒนา ทุนคุ้มทอง. การศึกษาวิเคราะห์วิธีการเผยแผ่และสื่อสารธรรมของแม่ชีศันสนีย์ เสถียรสุต.  

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสตร์และศิลปะแห่งชีวิต. บัณฑิต
วิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๕. 

ธิป ศรีสกุลไชยรัก. จิตตปัญญาวาส. นครปฐม : ศูนย์จิตตปัญญาศึกษา, ๒๕๕๓. 
ประทุม อังกูรโรหิต, ผศ.ดร. “สถาบันพระพุทธศาสนากับงานสังคมสงเคราะห์”. รายงานการวิจัย 
               โครงการวิจัยพุทธศาสน์ศึกษา. ศูนย์พุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๕๓. 
พระมหายุทธนา นรเชฏโฐ, ดร. แนวคิดพระพุทธศาสนาเพื่อสังคมในจักกวัตติสูตร. พิมพ์ครั้งที่ ๒.  
               กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์บริษัทสหธรรมิกจ ากัด, ๒๕๕๗. 
พิกุล วิภาสประทีป. แม่ชีศันสนีย์ เสถียรสุต กรุณาแห่งหัวใจ. กรุงเทพมหานคร : บริษัทอมรินทร์ แอนด์ 

พับลิชชิ่งจ ากัด (มหาชน), ๒๕๕๒. 
ภัทรพร สิริกาญจน, รศ.ดร. พระพุทธศาสนาในประเทศไทย : เอกภาพในความหลากหลาย .  

กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๕๗. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 
พระมหาสมบูรณ์ วุฑฒิกโร,ดร. ขบวนการพระพุทธศาสนาในสังคมยุคใหม่ : พระพุทธศาสนาเพื่อ

สังคม . [ออนไลน์ ]. แหล่งที่ มา: http://www.mcu.ac.th/site/articlecontent_desc. 
php?article_id=437& articlegroup_id=102  [๑๑ เมษายน ๒๕๕๙] . 

เอ็นไวโรเซล ชี้หกค่านิยมอิทธิพลพฤติกรรมผู้บริโภค ยุคดราม่าปี ๒๐๑๖. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา :  
     htpp://www.positioningmag.com/content/62055 [๒๒ ธันวาคม ๒๕๕๘]. 


