
พุทธธรรมกับการสังคมสงเคราะห์ 
Buddhadhamma and Social Work 

 

 นางสาวฐิติพร สะสม๑ 
Miss Thitiporn Sasom  

 
บทคัดย่อ 

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างพุทธธรรมกับการสังคม
สงเคราะห์ ผลการศึกษาพบว่า พุทธธรรมคือธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงค้นพบ เฉพาะที่เกี่ยวกับสังคม
สงเคราะห์ พระองค์ทรงสงเคราะห์สังคมด้วยการสอนให้รู้จักอริยสัจ ๔ อันได้แก่  ทุกข์  สมุทัย นิโรธ  
มรรค  ทุกข์ได้แก่ปัญหาของสังคมที่รอการสงเคราะห์จากผู้มีเมตตา  สมุทัยได้แก่สาเหตุที่ท าให้เกิด
ปัญหาสังคม  นิโรธ  คือการแก้ปัญหาสังคมได้ส าเร็จ  มรรคคือวิธีการแก้ปัญหา  ในพุทธธรรม  การ
แก้ปัญหาสังคมด้วยการพัฒนาชีวิตของตนเองนั้น  พระพุทธเจ้าทรงเน้นให้ปฏิบัติตามอริยมรรคมีองค์  
๘  ได้แก่  สัมมาทิฏฐิ  สัมมาสังกัปปะ  สัมมาวาจา  สัมมากัมมันตะ  สัมมาอาชีวะ  สัมมาวายามะ  
สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ  ส่วนการสงเคราะห์ทรงเน้นหลักพรหมวิหาร  ๔  ได้แก่  เมตตา  กรุณา  
มุทิตา และอุเบกขา  
ค าส าคัญ: พุทธธรรม, การสังคมสงเคราะห์   

 

Abstract 

 This academic article aimed to study relation between Buddhadhamma and 

social work. From the study, it was found that the Buddhadhamma are the all Dhamm 

were discovered by the Buddha. For the social works, the Buddha helped all people by 

teaching the Four Noble Truths that are Dukkha, sufferings, Samuddhaya, cause of 

suffering, Nirodha, the cessation of suffering, and Magga, the Way leading to the 

cessation of Suffering. According to the Buddha’s teachings, social problem solving 

should be carried on by developing their lives by themselves. He emphasized on the 

Noble Eightfold Paths as the practical ways in their daily lives. The Noble Eightfold 

Paths can be classified into eight kinds as the followings: Right View, Right intension, 

Right Speech, Right Action, Right Livelihood, Right Effort, Right Mindfulness, and 

Right Concentration. In the Social works, the Buddha emphasized on the four sublime 

states as the following: Mettā, Loving kindness, Karuṇā, Compassion, Muditā, 

Sympathetic joy, and Upekkhā, Equanimity.                 

   
Keywords: Buddhadhamma, Social work 

                                                           

 ๑ อาจารย์ประจาสาขาวชิาพระพุทธศาสนา คณะพุทธศาสตร์ วิทยาลยัสงฆ์นครน่านเฉลิมพระเกียรติ 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย จ.น่าน 

 Permanent Lecturer in Buddhism, Faculty of Buddhism, Nan Sangha College, 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๘๙ 
 

๑.บทน า 
 สังคมสงเคราะห์มีความหมายกว้าง คือ โดยทางวัตถุก็ได้สงเคราะห์ทางฝ่ายจิตวิญญาณก็
ได้ เพราะการสงเคราะห์ไม่จ าเป็นจะต้องเป็นการให้การช่วยเหลือเสมอไป สิ่งใดเป็นการกระท าให้ดีขึ้น
เป็นการสงเคราะห์ทั้งนั้น แม้ ว่ าสิ่ งนั้ น จ ะ ไม่ เป็ น ที่ พ อ ใจ แก่ ผู้ ถู ก ส ง เค ราะห์ ก็ ต าม  ใน ท าง
พระพุทธศาสนาพระพุทธเจ้าพระองค์ทรงสงเคราะห์ภิกษุในพระพุทธศาสนาด้วยการชี้ให้เห็นโทษใน
เรื่องต่าง ๆ ภิกษุที่ประพฤติปฏิบัติไม่ชอบ  พระองค์ตรัสว่า “เราจักไม่ประคับประคองเธอทั้งหลาย 
เหมือนช่างหม้อประคับประคองภาชนะดินดิบที่ยังดิบอยู่ เราจักกล่าวข่มแล้วข่มอีก จักกล่าวยกย่อง
แล้วยกย่องอีก บุคคลใดมีแก่นสาร บุคคลนั้นจักด ารงอยู่”๒ ผู้ที่ทนไม่ได้ไม่สามารถจะเป็นสาวกของ
พระพุทธเจ้าได้ต่อไป ต้องออกไปจากศาสนา คนที่ทนได้จะบรรลุธรรม ดังนั้น สังคมสงเคราะห์ไม่
จ าเป็นจะต้องถูกใจผู้ถูกสงเคราะห์เสมอไป  
 การสงเคราะห์หรือการให้ความช่วยเหลือนั้น พระพุทธเจ้าทรงก าชับว่าจะต้องกระท าให้
เหมาะสมแก่กรณี เหมาะสมเป็นราย ๆ ไป เพราะถ้าไม่ถูกต้องเหมาะสมแก่กรณีแล้วก็จะท าให้การ
ช่วยเหลือนั้นไม่ได้ประโยชน์ เช่นเดียวกับงานสังคมสงเคราะห์ที่มุ่งการให้ความช่วยเหลือให้เหมาะสม
กับสภาพสถานะของผู้ขอรับบริการเป็นราย ๆ ไปโดยใช้หลักการค านึงถึงความแตกต่างของแต่ล่ะ
บุคคล และเริ่มจากสภาพที่เขาเป็นอยู่ขณะนั้น ถ้าอธิบายให้ชัดเจนก็คงจะเห็นว่า ถ้าเราให้ความ
ช่วยเหลือใครก็ตาม ช่วยอย่างไม่เหมาะสม เช่น บุคคลนั้นไม่สมควรช่วยเหลือ หรือสมควรช่วยเหลือใน
ระดับใด ในขอบเขตใด แต่เราไม่วิเคราะห์วินิจฉัยให้ถ่องแท้ ช่วยเหลือโดยไม่ตั้งใจ ไม่ค านึงว่าใครจะ
ช่วยใคร ไม่ควรช่วยและควรช่วยมากน้อยเพียงใด การให้ความช่วยเหลือนั้น ๆ ก็จะไม่มีคุณค่าจะเป็น
การช่วยเหลือใคร ๆ ก็ท าได้ไม่จ าเป็นจะต้องเป็นนักสังคมสงเคราะห์เป็นต้น สงเคราะห์ด้านจิตใจจะ
ช่วยควบคุมการสังคมสงเคราะห์ระบบฝ่ายวัตถุ ซึ่งถ้าสังคมสงเคราะห์ด้วยวัตถุกันบ่อย ๆ ก็อาจจะท า
ให้เฟ้อเกินไปหมดความหมายหรือหมดคุณค่า พระพุทธเจ้าตรัสว่า”สพฺพทาน  ธมฺมทาน  ชินาติ๓” การ
ให้ธรรมเป็นทานชนะการให้ทั้งปวง  โดยเฉพาะการให้การสงเคราะห์ผู้ อ่ืนด้วยสัมมาทิฏฐิ เพราะ
สัมมาทิฏฐิจะท าให้คนกระท าในสิ่งที่ถูกต้อง เพ่ือแก้ปัญหาต่าง ๆ ของเขาได้อย่างเหมาะสม  
 ในบทความนี้ ผู้เขียนจะน าหลักพุทธธรรมที่มีความสัมพันธ์กับสังคมสงเคราะห์มาเสนอเป็น
แนวทางให้ทราบหลักการสังคมสงเคราะห์ในพุทธธรรม 
  
 
 

                                                           

 ๒ ม.อุ.(ไทย) ๑๔/๑๙๖/๒๓๓. 
๓

 ข.ุธ. (บาลี)  ๒๕/๓๔/๖๐. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๐ 
 

๒. พุทธธรรม 
 พระพุทธศาสนาอุบัติขึ้นในโลกกว่า ๒,๕๐๐ ปีมาแล้ว แต่ก็ยังคงยืนยาวมาจนถึงปัจจุบัน  
เพราะพุทธศาสนาประกอบด้วยพระพุทธ  พระธรรม พระสงฆ์  ซึ่งเป็นรูปโครงของพุทธศาสนา  ค าว่า
พุทธนั้น ไม่ได้หมายความถึง พระพุทธเจ้าโดยเฉพาะ เพราะได้มีการยกประเภท ค าว่า พุทธ ออกเป็น 
๔ ประเภท คือ 
 สัมมาสัมพุทธ   รู้พร้อมโดยชอบ  รู้เอาโดยชอบ 
 ปัจเจกพุทธ   รู้เฉพาะตนผู้เดียว 
 อนุพุทธ    รู้ตามผู้อื่น 
 สุตพุทธ    รู้เพราะได้ฟัง ได้ศึกษา 
 พระสัมมาสัมพุทธเจ้าของเรา คือ ผู้รู้เองโดยชอบ โดยถูกต้องและสมบูรณ์และสามารถท า
ให้ผู้อ่ืนรู้ได้ด้วย พระองค์ทงรรู้แจ้งอริยสัจจ์ ๔ ซึ่งเป็นหัวใจที่ส าคัญของพุทธศาสนา  พุทธทาสภิกขุได้
กล่าวว่า๔  “การตรัสรู้ของพระพุทธเจ้านั้น เป็นการค้นคว้าเรื่องอริยสัจจ์ ๔ แต่เป็นไปในรูปแบบที่
ละเอียดที่เรียกว่า ปฏิจจสมุปบาท  แยกย่อยออกเป็น  ๑๒ ขั้นตอน”  อริยมรรคมีองค์  ๘  นั้น  ท่าน
อธิบายไว้ในหนังสือบรมธรรมภาคต้นโดยเทียบเคียงกับภาษาอังกฤษไว้ดังนี้๕ 
  ๑. สัมมาทิฏฐิ ความคิดเห็นถูกต้อง (Right  view หรือ right  understanding) 
  ๒. สัมมาสังกัปปะ ความหมายมั่นหรือความปรารถนาที่ถูกต้อง ( Right ain หรือ 
right  aimbition) 
  ๓. สัมมาวาจา การพูดจาที่ถูกต้อง (Right speak ) 
  ๔. สัมมากัมมันตะ การกระท าทางกายที่ถูกต้อง  (Right conduct) 
  ๕. สัมมาอาชีโว การด ารงชีวิตเลี้ยงชีพอย่างถูกต้อง (Right livelihood)  
  ๖. สัมมาวายาโม ความพากเพียรพยายามที่ถูกต้อง (Right effort)  
  ๗. สัมมาสติ การมีสติไม่เผลอเลอ มีสติอย่างถูกต้อง ( Right  recollection) 
  ๘. สัมมาสมาธิ  การมีจิตใจเป็นสมาธิแน่วแน่อย่างถูกต้อง( Right concentration) 
 ท่านพุทธทาสภิกขุอธิบายต่อไปว่า  “ทั้ง ๘ ประการนี้ รวมเป็น ๘ ความถูกต้อง เป็นตัว
หนทางเรียกว่าหนทางที่ประเสริฐ นั่นแหละคือตัวทาง ทางเดียวส าหรับบุคคลเดียวเดินไปสู่จุดหมาย 
เพียงอันเดียวเรียกว่า “๑  กายนมรรค” หนทางเส้นเดียวเท่านั้น ไม่มีสายเส้นส าหรับคน ๆ เดียว
เท่านั้น เดินไป คือ มันเดินแทนกันไม่ได้และไปสู่จุดหมายอันเดียวเท่านั้น คือนิพพาน  สิ่งที่ดีที่สุด
ส าหรับ มนุษย์  มรรคมีองค์ ๘  แปดนี้อาจจะเรียนกว่าเป็น “อริยมรรค”  คือ หนทางที่ประเสริฐ เป็น

                                                           

 ๔ พุทธทาสภิกขุ,บรมธรรมภาคต้น, (กรุงเทพฯ : ธรรมทานมูลนิธิ, ๒๕๒๕), หน้า ๑๔. 
 ๕ พุทธทาสภิกขุ, เร่ืองเดียวกัน, หน้า ๘๘-๘๙. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๑ 
 

พรหมจรรย์  เป็นตัวศาสนา ในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจ้าท่ านเรียกตัวศาสนาของท่ านว่า 
“พรหมจรรย์” ท่านตรัสว่า “มา-มามาประพฤติพรหมจรรย์” เป็นการบวชในยุคแรกW 
 การสอนเรื่องอริยสัจจ์สี่นี้ สอนครั้งแรก เรียกว่า “ปฐมเทศนา” ที่ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน
แก่คนเพียง ๕ คน เท่านั้น คือ  “ปัญจวัคคีย์”  และทรงสอนคนอ่ืน ๆ ด้วยพอได้สัก ๖๐ คน ก็ส่งไป
เผยแพร่ธรรมะแล้วก็แพร่หลายไปท่ัวจนถึงปัจจุบัน 
 ๒.๑ ระดับของพุทธธรรม 
 การศึกษาการปฏิบัติทางธรรมของทางพุทธศาสนาพบว่าได้มีการแบ่งระดับของธรรมะตาม
ระดับของจิตใจไว้เป็น ๔ ขั้น คือ 
 ๑. กามาวจรภูมิ ขั้นที่ลุ่มหลงอยู่ในกาม คือ สภาพจิตของสัตว์ที่บูชากามารมณ์เป็นสรณะมี
กามารมณ์เป็นสิ่งสูงสุดของชีวิตจิตใจและในภูมินี้รวมทั้งสัตว์นรก มนุษย์ธรรมดาที่หวังกามารมณ์และ
เทวดาที่ลุ่มหลงบูชากามารมณ์พวกนี้ จิตใจจะอยู่ในระดับกามาวจรภูมิ 
 ๒. รูปาวจรภูมิ  คือ สภาพจิตของพวกที่สูงขึ้นไป ไม่ได้บูชากามารมณ์แต่ไปบูชาสิ่งที่มีรูป
เป็นรูปธรรม  หรือความสุขที่ได้จากสิ่งที่เป็นรูปพวกนี้ เรียกว่ารูปพรหม 
 ๓. อรูปาวจรภูมิ  คือ สภาพจิตของพวกที่ไม่บูชารูป  เพราะความรู้สึกทางจิตใจนี้ ไม่มีรู้
ไม่ใช่วัตถุ  แต่ก็ยังเป็นพวกท่ีต้องการความสุข  
 ๔. โลกุตตรภูมิ คือ  สภาพจิตของพวกที่ไม่ลุ่มหลงอยู่เหนือโลกมีจิตใจอยู่เหนือสิ่งต่าง ๆ 
จะเป็นพวกท่ีพบกับความสุขอย่างถาวร 
 บุคคลโดยทั่วไปก็จะอยู่ในกามาวจรภูมิบ้าง  อยู่ในรูปาวจรภูมิบ้าง หรืออยู่ในอรูปาวจรภูมิ
บ้าง  แล้วแต่จะมีความลุ่มหลวงในเรื่องอะไรในชั่วขณะหนึ่ง ขณะนั้นส าหรับบุคคลแต่ละคนถ้ามี
สิ่งแวดล้อมที่ดี  ถูกต้องตามธรรมชาติพี คน ๆ นั้นมีชีวิตตอนแรก ๆ ของเขาเป็นกามาวจรภูมิ  ชีวิตอัด
มาเป็นรูปปาวจรภูมิ อรูปาวจรภูมิ  ชีวิตชั้นปลายสุดของเขาเป็นโลกุตตระภูมิเป็นพระอรหันต์ 
 ๒.๒ พุทธธรรมกับการพัฒนาจิต 
 ค าว่า พัฒนา    ตรงกับค าในภาษาบาลีว่า  วฑฺฒน แปลว่า  เจริญขึ้น  มากขึ้น  เช่น อา
สวะเจริญขึ้น กุศลธรรมเจริญขึ้น  จะใช้ค าว่า  วฑฺฒน  แต่ในบางแห่งการเจริญขึ้นมากเกินไปก็
กลายเป็นความรกได้ ดังปรากฏในค าว่า  “น  สิยา  โลกวฑฺฒโน”  ซึ่งมักแปลกันว่า  อย่าเป็นคนรก
โลก  หมายถึงอย่าเป็นเพียงสิ่งที่เจริญเติบโตขึ้นมาในโลก โดยไม่ท าให้เกิดประโยชน์อะไรไปมากว่านั้น   
 การพัฒนาที่ถูกต้องเหมาะสมนั้น ควรจะเป็นการพัฒนาทั้ง ๒ ประการ ควบคู่กันไป คือ 
พิจารณาวัตถุและพัฒนาจิตใจ  แต่ควรเน้นการพัฒนาจิตใจมากกว่าพัฒนาวัตถุ  เพราะจิตใจที่ได้รับ
การพัฒนาแล้วก็จะสามารถพัฒนาสิ่งอ่ืน ๆ ได้ด้วย และการพัฒนาจิตที่ถูกต้องที่สุดก็คือ การใช้ธรรมะ



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๒ 
 

เป็นเครื่องช่วย ท าให้จิตใจสูงขึ้น ตามหลักพุทธศาสนากล่าวว่า การท าจิตให้สูงนั้น ที่ดีที่สุดคือ  การฝึก
จิตให้เป็นสมาธิ เมื่อจิตได้พัฒนาถึงขั้นเป็นสมาธิแล้วจะประกอบไปด้วยคุณประโยชน์ ๓ ประการ คือ๖ 
  ๑. เป็นจิตที่บริสุทธิ์สะอาด (Pure) 
  ๒. เป็นจิตที่ตั้งม่ัน มั่นคง (Steady) 
  ๓. เป็นจิตที่ว่องไวในหน้าที่ (Active) 
 ๑.จิตที่สะอาด  นั้นทางบาลีเรียกว่า ปริสุทฺโธ จิตที่สะอาดหมายถึง  จิตที่มีปัญญา มีความ
บริสุทธิ์ใจ ท าหน้าที่เพ่ือหน้าที่ และก็เป็นความสุขที่แท้จริงอยู่ในตัว มีความเต็มเปี่ยมแห่งความเป็น
มนุษย์อยู่ในตัว การมีจิตที่สะอาด  ย่อมมีเมตตา กรุณา มีจิตใจเอ้ือเฟ้ือ เผื่อแผ่ต่อผู้อ่ืน ไม่สร้างความ
ทุกข์ความเดือดร้อนให้กับผู้อ่ืน  ก็จะไม่ก่อความเดือดร้อน  ไม่ก่อให้เกิดสิ่งทีไ่ม่ถูกต้อง 
 ๒.จิตที่ตั้งมั่นคง ทางบาลีเรียกว่า สมาหิโต จิตที่มีก าลังจะมีความนึกคิดสูง มีปัญญาสูง 
บังคับตัวเองได้ ควบคุมไว้ได้  มีความขยัน  มีความทรหดอดทน ฟันฝาอุปสรรคต่าง ๆ ได้ ไม่เป็นคน
ส ารวย หยิบโหย่ง ไม่นั่งงอมืองอเท้ารอใครมาช่วย แต่จะคิดช่วยตัวเองก่อนเสมอ 
 ๓.จิตที่ว่องไวต่อหน้าที่  ทางบาลีเรียกว่า กมฺมนยี จิตที่ว่องไวจะสามารถท าอะไรก็ได้  และ
จะกระท าไปในทางที่ถูกตลอดเวลาคุณประโยชน์ของจิต ๓ ประการนี้ อย่าพ่ึงเข้าใจผิดว่าจะปฏิบัติ 
เพ่ือให้ไปถึงนิพพานได้อย่างเดียว  แต่สามารถน ามาใช้ในชีวิตประจ าวันได้  เช่น  การท าจิตให้สะอาด 
 

๓. การสังคมสงเคราะห์   
 สังคมสงเคราะห์เป็นเรื่องของการช่วยเหลือบุคคล กลุ่มและชุมชนที่มีปัญหาความ
เดือดร้อนไม่สามารถช่วยตัวเองได้ ให้สามารถบรรเทา ลด และแก้ไขปัญหานั้นได้ด้วยค าแนะน า หรือ
ได้รับบริหารจากนักสังคมสงเคราะห์วิชาชีพน าทฤษฏี หลักการ ค่านิยม จรรยาบรรณ วิธีการ และ
กระบวนการทางสังคมสงเคราะห์ไปประยุกต์ใช้ ในการปฏิบัติงานรวมทั้งการน าหลักธรรมต่าง ๆ ไป
เป็นเครื่องมือในการให้บริการด้วยเช่นกัน คนโดยทั่วไปในสังคมยังไม่เข้าใจในงานสังคมสงเคราะห์ว่า
จ าเป็นอย่างไรกับสังคมไทยหรือจ าเป็นอย่างไรที่จะต้องมีการศึกษาวิชาสังคมสงเคราะห์ ใน
สถาบันอุดมศึกษา เพราะการสงเคราะห์ช่วยเหลือกันนั้น ถ้าสงเคราะห์ไม่ถูกหลัก ถูกวิธีแล้ว จะเป็น
เรื่องที่ใคร ๆ ก็จะท าได้ ไม่จ าเป็นต้องศึกษาเล่าเรียน  เพราะจะเป็นการสงเคราะห์ที่เฟ้อมากเกินไป  
ท าให้ผู้รับการสงเคราะห์ไม่คิดจะช่วยตัวเอง นั่งงอมืองอเท้า เพราะคิดว่ าจะต้องมีคนมาช่วยเมื่อเกิด
ปัญหา  เกิดความทุกข์ เป็นการสร้างนิสัยที่อ่อนแอ เห็นแก่ได้ ให้กับคนในสังคม และการสงเคราะห์
ที่เห็ฯกันอยู่ดาษดื่นทั่วไป มักจะเป็นการสงเคราะห์ทางด้านวัตถุ การแจกสิ่งของมากกว่าจะเห็นการ
ให้บริการในด้านการให้ค าแนะน าปรึกษานี้เป็นบริการที่ถูกต้องที่สุด เพราะจะท าให้ผู้รับบริการเกิด
ความคิด เกิดความส านึก รู้สึกในคุณค่าของตนเอง เกิดความรู้สึกที่พ่ึงพาตนเอง และคนที่คิดเป็น 
                                                           

 ๖ พุทธทาสภิกขุ,บรมธรรมภาคต้น, หน้า ๑๘๕. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๓ 
 

แก้ปัญหา เป็นนี้จะเป็นทรัพยากรที่มีคุณค่าของสังคมเพรานอกจากเขาจะช่วยตัวเองได้แล้ว เขาก็ยัง
สามารถช่วยผู้อ่ืนได้ และการมีความคิดที่จะช่วยผู้อื่นนั้น จะท าให้สังคมของเราอยู่ได้ด้วยความสงบสุข 
เป็นการลดอัตตา หรือความเห็นแก่ตัวของคนในสังคมให้คิดถึงผู้ อ่ืนบ้าง แนวคิดของงานสังคม
สงเคราะห์นั้นมิได้เน้นแต่เพียงการแก้ปัญหาของบุคคล กลุ่ม และชุมชน เท่านั้น แต่ยังเป็นการ
ช่วยเหลือพัฒนาปรับปรุงและเปลี่ยนแปลงสภาพแวดล้อมในสังคมให้เป็นไปในทางสร้างสรรค์และ
ส่งเสริมความเป็นอยู่ อันดีของประชาชนในสังคม ความมุ่งหมายประการสุดท้ายของงานสังคม
สงเคราะห์อยู่ที่สวัสดิภาพของสังคมส่วนรวม  แต่การที่สวัสดิภาพของสังคมจะดีได้นั้น จ าเป็นต้อง
มุ่งเน้นการช่วยให้สวัสดิภาพของบุคคลและครอบครัวดีเสียก่อน เพราะครอบครัวเป็นสถาบันทางสังคม
ที่เล็กที่สุด และส าคัญท่ีสุดของสังคม เมื่อรากฐานครอบครัวดีแล้วก็จะส่งผลให้สวัสดิภาพของสังคมโดย
ส่วนรวมดีไปด้วย แนวคิดนี้สอดคล้องกับค่านิยมด้านคุณธรรมอันเป็นพ้ืนฐานในการปฏิบัติงานสังคม
สงเคราะห์ที่ระบุว่า บุคคลคือ เป็นสิ่งควรค านึงเบื้อต้นของสังคมและบุคคลกับสังคมย่อมเกี่ยวพันซึ่งกัน
และกัน  เมื่อแนวคิดทางสังคมสงเคราะห์เน้นเรื่องสถาบันครอบครับ เป็นเรื่องส าคัญงานสังคม
สงเคราะห์ได้เน้นงานสวัสดิการครอบครัวและเด็ก(Family and  child  Welfare) ซึ่งเป็นงานที่จะ
ป้องกันแก้ไข  และพัฒนาครอบครัวที่ไม่สามารถปฏิบัติหน้าที่ได้ตามความเหมาะสม เช่น ไม่สามารถ
เลี้ยงดุสมาชิกในครอบครัวได้บิดามารดา ไม่สามารถปฏิบัติบทบาทหน้าที่ของการเป็นบิดามารดาได้ดี 
เป็นต้น 
  

๔. พุทธธรรมกับงานสังคมสงเคราะห์ 
 จุดมุ่ งหมายที่ส าคัญของพระพุทธศาสนานั้นมีจุดมุ่ งหมายที่ ส าคัญที่  ต้องการให้
พุทธศาสนิกชนเข้าใจเรื่องชีวิตให้ถูกต้อง คือ  เข้าใจว่าชีวิตคืออะไร สิ่งที่เกิดขึ้นในชีวิตคือ อะไร มันมา
จากเหตุอะไร  แล้วมันให้ทุกข์ให้โทษ ให้ประโยชน์แก่เราอย่างไร เราควรจะเข้าไปเกี่ยวข้องกับสิ่งนั้น
อย่างไรให้ใช้ปัญญาพิจารณาในเรื่องต่าง ๆ ให้ชัดเจนถูกต้อง ความทุกข์ก็จะน้อยลง คนที่ฉลาด
สามารถที่จะมีชีวิตอยู่ได้ด้วยความสุขและไม่คล้อยตามความทุกข์ ความสุขนั้นจนเกินไปเมื่อเราอยู่ได้
โดยไม่ เป็นทุกข์ เรียกว่าเราได้รับประโยชน์จากรพระพุทธศาสนา  เพ ราะจุดประสงค์ของ
พระพุทธศาสนาอยู่ที่การท าลายปัญหา คือความทุกข์ให้หมดสิ้นไป  จุดมุ่งหมายของงานสังคม
สงเคราะห์ก็เช่นเดียวกันคือ  การช่วยป้องกันแก้ไขปัญหาพัฒนาศักยภาพของบุคคลในสังคม หรือจะ
เป็นการช่วยบุคคลที่มีปัญหาให้ช่วยตัวเองได้  หรือจะเป็นการยกระดับคุณภาพชีวิตเพ่ือความเป็นอยู่ที่
ดีของคนในสังคม  ก็เป็นจุดมุ่งหมายของงานสังคมสงเคราะห์ว่าจะท าอย่างไรให้คนในสังคมมีชีวิตที่
เป็นสุขตามอัตภาพของแต่ละบุคคล  การขจัดปัญหาให้หมุดสิ้นไปในพระพุทธศาสนา ด้วยการไม่ยึดมั่น
ถือมั่นในรูป เวทนา  สัญญา สังขาร วิญญาณ ซึ่งเป็นของไม่เที่ยง เป็นอนัตตา ในงานสังคมสงเคราะห์ก็
เช่นเดียวกันการขจัดปัญหานั้น ก็ต้องหาสาเหตุของปัญหา หาทางด าเนินการ หาทางออกของปัญหา



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๔ 
 

และในขณะที่นักสังคมสงเคราะห์ให้บริการนั้นก็จะใช้ธรรมะ หรือใช้ข้อธรรมะบางประการในการให้
ความช่วยเหลือและจะให้ธรรมะนั้นช่วยแนะน าผู้รับบริการให้ด าเนินชีวิตด้วยความถูกต้องด้วยเช่นกัน  
ท่านพุทธทาสได้กล่าวว่า๗ “เรื่องสังคมสงเคราะห์ที่จะให้แก่ใครก็ตามให้ในปริมาณที่เหมาะพอดี ไม่ให้
มัวเมาลุ่มหลง ความหมายของการกินดี อยู่ดี อย่าให้เพ้อจนเกินไป และการสงเคราะห์ที่ดีที่สุดก็คือ 
การให้บรมธรรมแก่เขา” 
 การแก้ปัญหาหรือการขจัดปัญหาทั้งในทางพระพุทธศาสนาและทางสังคมสงเคราะห์นั้น
ต้องเป็นการแก้ปัญหาที่ถูกจุด โดยทางพุทธศาสนามองว่าปัญหาทางจิตมันส าคัญกว่าทางวัตถุ  ซึ่งก็
เช่นเดียวกัน  งานสังคมสงเคราะห์ที่มีความเชื่อว่าบุคคลที่พร้อมจะแก้ปัญหานั้นจะต้องมีจิตใจ มี
ความคิดที่จะยอมรับปัญหาของตนเองก่อนว่า มีปัญหาและพร้อมที่จะแก้ไข ท่านพุทธทาสได้แบ่ง
ปัญหาของคนออกเป็น ๓ ส่วน คือ 
 ปัญหาส่วนแรก  เป็นปัญหาเรื่องการไม่มีปัจจัยที่จ าเป็นแก่ชีวิต เงินไม่มีกินไม่มีใช้   ไม่มี
อนามัยที่ดี ไม่มีการศึกษา 
 ปัญหาส่วนที่สอง เป็นปัญหาเรื่องการท าให้มันมีขึ้นมาจะท าอย่างไรเป็นเรื่องของความ
ยากล าบากที่ต้องขวนขวายถ้าขวนขวายไม่ถูกกระท าในเรื่องของมิจฉาชีพก็จะมีโศกมีทุกข์เพ่ิมมากขึ้น 
 ปัญหาส่วนที่สาม  เป็นปัญหาเรื่องมีแล้วแต่ไม่พอ มีความกระวนกระวายเร่าร้อน
ตลอดเวลา มีการแข่งขันกันความไม่พออยู่ตลอดเวลา  หาความสุขที่แท้จริงไม่ได้จะมีการเจ็บป่วยทาง
จิต  เกิดโรงประสาท โรคจิตเพิ่มมากขึ้นมีความสมบูรณ์ทางร่างกาย แต่ขาดทางจิตใจเป็นวัตถุเฟ้อ 
 ดังนั้นปัญหาที่มีอยู่ทุกวันนี้ อาจจะกล่าวได้ว่า เป็นปัญหาทางจิตใจ เพราะถึงแม้ประเทศที่
พัฒนาดีแล้ว มีหลักประกันทางสังคมดีแล้ว ประชาชนยังไม่มีความสุขทางจิตใจ ส่วนความสุขทางวัตถุ
นั้นมีอยู่เต็มเปี่ยมแล้ว  แต่ขาดทางจิตใจ ท าให้ไม่มีความสุข การกินดีอยู่ดีนั้น ควรเป็นการกินอยู่แต่
พอดี  ไม่ให้มีอะไรที่มากเกินไป เกิดความต้องการ ปัญหาในปัจจุบันจะสิ้นสุดไม่ได้ เพราะปัญหามาจาก
วัตถุนิยม เมื่อคิดจะสร้างและพัฒนาแต่วัตถุ  จึงเกิดความไม่พอเพ่ิมขึ้นเรื่อย ๆ แต่ถ้าพัฒนาจิตใจขจัด
กิเลสตัณหา อุปาทานต่าง ๆ ลงก็จะพิจารณาได้ว่าอะไรถูกอะไรควร  อะไรพอดี  หรือไม่พอดี การ
แก่งแย่งกัน การเบียดเบียนกันก็จะน้อยลง มีความคิดที่จะช่วยเหลือผู้อ่ืน ช่วยเหลือสังคมมากว่ากา ร
มองแต่ตัวเอง ศาสนาพุทธไม่ได้ห้ามการพัฒนาหรือความก้าวหน้าทางวัตถุ  แต่ศาสนาสอนให้เราไม่
เป็นทุกข์ในการพัฒนานั้น  และท าให้การพัฒนานั้นก้าวหน้าไปโดยไม่เบียดเบียนคนในสังคม 
 อาจารย์วรศักดิ์  วรธมฺโมภิกขุ๘ ได้บรรยายเรื่อง “ปัญหาแท้จริงของมนุษย์” ในหนังสือ
จุดยืนของมนุษย์ ซึ่งท่านได้บรรยายให้แก่ครูผู้สอนหมวดวิชาสังคมศึกษาและนักเรียนชั้นมัธยมศึกษา

                                                           

 ๗ พุทธทาสภิกขุ, อ้างแล้ว, หน้า ๑๘๗. 
 ๘ วรศักดิ์  วรธมฺโมภิกขุ, จุดยืนของมนุษย์, (กรุงเทพมหานคร :  ธรรมบูชาการพิมพ์, ๒๕๒๓), หน้า 
๗๓. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๕ 
 

ตอนปลาย ณ ห้องศีลธรรม โรงเรียนหาดใหญ่วิทยาลัย  ในเรื่องปัญหาของมนุษย์นั้น  ท่านอาจารย์วร
ศักดิ์ วรธมฺโมภิกขุ  ได้กล่าวว่า ปัญหาที่แท้จริงของมนุษย์อยู่ที่ “ความทุกข์” ท่านอธิบายว่า “ทุกข์”
ไม่ใช่เรื่องของการพลัดพรากจากของรักจะเป็นความทุกข์อย่างเดียว ถึงแม้ความรู้สึกของความรักสิ่งใด
ก็ตามก็ท าให้เกิดความทุกข์ได้  ค าว่า “ทุกข์” ที่ศาสนาเน้นมากที่สุดคือ การที่จิตต้องหวั่นไหว ทั้งรัก
และเกลียดเป็นภาวะที่ไม่น่าปรารถนา การท าจิตให้ปรกติเป็นภาวะที่สงบสบายกว่า  ทางศาสนาจึง
กล่าวว่า ทุกข์ ไม่ทุกข์ ไม่ได้พูดว่าสุขกับทุกข์  เพราะความสุขก็ยังก่อให้เกิดความทุกข์ได้ ดังนั้นต้อง
มองความไม่ทุกข์ จิตใจสงบไม่หวั่นไหวจึงจะดีท่ีสุด 
 ปัญหาของมนุษย์นั้น แบ่งออกเป็นลักษณะได้ ๒ ลักษณะ คือ๙ 
 ปัญหาข้อที่ ๑ เป็นความทุกข์อันเกิดจากตัณหา ทุกข์ คนในโลกประสบ 
 ปัญหาข้อที่ ๒ เป็นความทุกข์ที่เราต้องเที่ยวข้องกับสิ่งต่าง ๆ ในชีวิต เป็นปัญหาเฉพาะตัว
ของแต่ละบุคคล 
 ปัญหาข้อที่ ๑ เป็นเรื่องของสติปัญญา เป็นเรื่องของกิเลสตัณหา เมื่อแก้ไขปัญหาข้อที่ ๑ 
ได้แล้ว ก็มีสติปัญญาที่จะแก้ไขปัญหาข้อที่ ๒ ได ้
 นักสังคมสงเคราะห์ก่อนที่จะให้บริการ  ให้ความช่วยเหลือผู้มีปัญหา ต้องพัฒนาจิตใจของ
ตนเสียก่อนให้มีคุณธรรมใช้หลักธรรมะพัฒนาเมื่อปฏิบัติงานจะได้ไม่เกิดปัญหาในข้อนั้น คือ ไม่
สามารถช่วยเหลือผู้รับบริการได้  เพราะตนเองไม่สามารถควบคุมอารมณ์  จิตใจ ความรู้สึกของตนเอง
ได้ เกิดความรู้สึกไม่อยากช่วยเหลือ เกิดความเบื่อหน่าย หรือรู้สึกร าคาญ มีจิตใจไม่เป็นสมาธิ มีความ
ร้อนลุ่มในใจ การท างานก็จะเกิดปัญหาขึ้นมาได้ 

 ในทางพุทธศาสนานั้น กล่าวถึง “สันโดษ” ซึ่งมาจากค าว่า ส  แปลว่า พร้อม ตุสฺส  แปลว่า  
อ่ิมใจ  ยินดี รวมกันแล้วแปลว่า ความอ่ิมใจพร้อม อ่ิมใจในสิ่งที่มีอยู่เป็นของตนเอง  แต่ความอ่ิมใจนี้
ไม่ได้ยับยั้งให้เกิดความรู้สึกที่ว่าต้องอยู่กับที่ ไม่ต้องคิดแก้ไขหรือพัฒนา ถึงแม้จะมีความอ่ิมใจก็ควรที่
จะขยายกิจการงานหรือพัฒนาสิ่งต่าง ๆไปตามที่ควรจะเป็น แต่ไม่ให้เกดความรู้สึกว่ามีกิเลส ตัณหาใน
การพัฒนาหรือการแสวงหานั้น ๆ เพราะจะให้โทษมากกว่าให้ประโยชน์ ในแวดวงของศาสนานั้นจะ
กล่าว่า “เราจะต้องไม่มีตัณหา ไม่เป็นทุกข์เมื่อเราจ าเป็นจะต้องเกี่ยวข้องกับสิ่งนั้นไม่ว่าจะเกี่ยวข้องใน
ลักษณะไหน” 

 ได้เคยกล่าวไว้ในตอนต้นแล้วว่า  งานสังคมสงเคราะห์นั้นมีวงจรในการปฏิบัติงานเกี่ยวข้อง
กับชีวิตของคนตั้งแต่เกิดจนตาย โดยมีงานในลักษณะต่าง ๆ ดังนี้คือ๑๐ 

 ๑. งานให้บริการค าปรึกษาก่อนสมรส ในการจะเลือกคู่ครองคู่สมรส 

                                                           

 ๙ วันทนีย์ วาสิกะสิน,รศ., ธรรมะกับงานสังคมสงเคราะห์, หน้า ๑๑๙. 
 ๑๐ เล่มเดียวกัน, หน้า ๑๒๑. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๖ 
 

     ปัญหา ที่จะเกิดในช่วงนี้ คือ ถ้าได้คู่ครองที่ขาดความรับผิดชอบ หรือสมรสเมื่อยังไม่
พร้อม เช่น ไม่พร้อมทางวุฒภาวะทางอารมณ์ ทางเศรษฐกิจ ขาดการวางแผนครอบครัวเด็กท่ีเกิดมาจะ
มีปัญหาตั้งแต่เริ่มอยู่ในครรภ์มารดา 

 ๒. งานให้บริการในด้านสวัสดิการครอบครัวและเด็ก 
    ปัญหา  ครอบครัวที่ไม่สามารถดูแลเด็กได้ พ่อแม่แยกทางกัน  พ่อแม่ทารุณทุบตีลูก พ่อ

ข่มขืนลูก เด็กถูกทอดทิ้งขาดภาวะโภชนาการ ถ้าเป็นในชนบทจะมีปัญหาขายเข้ามาท างานในเมือง 
เด็กถูกเอาเปรียบทางแรงงาน มีปัญหาทางด้านจิตใจ สุขภาพกาย ฯลฯ 

 ๓. งานให้ค าปรึกษาปัญหาชีวิตสมรส 
    ปัญหา คู่สมรสไม่สามารถมีชีวิตอยู่ด้วยกันได้อย่างมีความสุข ไม่สามารถกระท าบทบาท

ของการเป็นสามีภรรยาที่ดีต่อกันได้ ไม่สามารถกระท าบทบาทของการเป็นบิดามารดาที่ดีได้ ปัญหา
ส่งผลไปถึงลูก เด็กถูกทอดทิ้ง ว้าเหว่อาการอบรมสั่งสอน ขาดตัวอย่างที่ดีที่จ าเนินรอยตามเด็กติดยา
เสพตดิ เด็กผู้หญิงขายตัวเป็นโสเภณี  ถูกชักชวนล่อลวง ฯลฯ 

 ๔. งานอนามัยโรงเรียน 
    ปัญหา  เด็กมีสุขภาพกายและจิตที่ไม่ดีมีภาวะขาดโภชนาการ เป็นอุปสรรคต่อการเรียน 
 ๕. งานให้การสงเคราะห์บุคคลในสังคมในรูปแบบต่าง ๆ  

     ปัญหา   หญิงไร้อาชีพ 
      คนชรา 
      คนพิการ  คนเร่ร่อนขอทาน  คนกลุ่มน้อย 
 ๖. งานสังคมสงเคราะห์ทางการแพทย์ 
     ปัญหา  ผู้ป่วยที่มีปัญหาทางด้านอ่ืนที่นอกเหนือไปจากปัญหาทางด้านความเจ็บป่วย 
รวมทั้งผู้ป่าวฝ่ายกายและทางจิตเวช 
 ๗. งานสังคมสงเคราะห์ทางการศึกษา 
     ปัญหา   เด็กมีปัญหาทางด้านการเรียน  และพฤติกรรมที่เป็นปัญหา เข้ากับเพื่อนไม่ได้ หนี
โรงเรียนการเรียนตกต่ า 
 ๘. งานสังคมสงเคราะห์ทางด้านสวัสดิการแรงงาน 
     ปัญหา   ความขัดแย้งระหว่างนายจ้างกับคนงานสวัสดิการของลูกจ้าง  งานอาชีวอนามัย  
ลูกจากที่ประสบปัญหาทางสุขภาพเพราะผลจากการท างาน 
 ๙. งานสังคมสงเคราะห์ในกระบวนการยุติธรรม 
     ปัญหา บุคคลที่กระท าความผิดต้องถูกคุมขัง มีปัญหาครอบครัว มีปัญหาทางอารมณ์และ
จิตใจ มีปัญหาเรื่องอาชีพการปรับตัวเข้ากับสังคมเมื่อพ้นโทษ 
 ๑๐. งานสังคมสงเคราะห์ในชุมชน 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๗ 
 

     ปัญหา  ชุมชนที่ขาดระเบียบ ขาดความมั่นคงขาดทรัพยากร  ขาดคนที่มีคุณภาพ ขาด
ความรู้สึกร่วมของคนในชุมชน ท าให้บุคคลที่อาศัยอยู่ในชุมชนได้รับความเดือนร้อยร าราญใจเกิด
ปัญหา 
 ดังนั้น บุคคลที่เกิดมาในสังคม ถ้าอยู่ในครอบครัวที่มีปัญหาไม่สามารถช่วยตัวเองได้  งาน
สังคมสงเคราะห์ก็จะเข้าไปเกี่ยวข้องและไม่เก่ียวข้องเฉพาะแต่เด็ก แต่จะรวมคนทุกเพศ ทุกวัยในสังคม
ที่มีปัญหาไม่สามารถช่วยตัวเองได้ ดังกล่าวแล้วเข้าอยู่ในวงจรของงานสังคมสงเคราะห์ด้วยทั้งสิ้น 
 อาจารย์วรศักดิ์ วรธมฺโมภิกขุ  ได้กล่าวถึงมนุษย์ตั้งแต่เริ่มเกิดโดยท่านอธิบายว่ามนุษย์มี
ขึ้นมาในโลกตามกฎธรรมชาติ คือเป็นสิ่งที่เป็นธรรมชาติที่จะต้องคู่กับโลก และเกิดมาเพ่ืออะไร  เกิด
มาเพ่ือความเป็นมนุษย์ คือ ให้มีสัตว์ที่เรียกว่า มนุษย์อยู่ในโลกนอกเหนือไปจากสิ่งอ่ืน ๆ เช่น  ก้อนดิน 
ก้อนหิน ต้นไม้ ล าธาร หรือสัตว์เดรัจฉาน เช่น วัว ควาย เป็ด ไก่ ช้าง ม้า เป็นต้น 
 ดังนั้น ธรรมชาติสร้างสิ่งที่เรียกว่า เป็นมนุษย์ขึ้นมาก็เพ่ือมีอุดมคติในมนุษย์ได้บรรลุถึง
ความสูงสุดแห่งความเป็นมนุษย์ธรรมชาติจึงให้สิ่งที่เรียกว่า สติปัญญา กับ กิเลส คือ ประทานทั้ง
ความสุขสงบ ดับทุกข์ได้คือ สติปัญญา กับภาวะที่เป็นทุกข์ ทั้งสิ่งพึงปรารถนา  และไม่พึงปรารถนา 
คือ กิเลส เพ่ือมนุษย์จะได้เอาชนะสิ่งที่เป็นกิเลส เหลืออยู่แต่ความสุขสงบ เรียกว่ามนุษย์ท าหน้าที่
ส าเร็จบริบูรณ์ เพราะฉะนั้นถ้ามนุษย์ได้วิวัฒนาการได้สูงสุดของความเป็นมนุษย์ก็จะเป็นบุคคลที่หมด
จากปัญหาจากความทุกข์ท้ังปวง 
 ถ้ากล่าวโดยบุคคลแต่ละบุคคล มนุษย์ที่วิวัฒนาการสูงสุดจะไม่มีความทุกข์ภายในจิตใจ ทั้ง
กาย วาจา ใจ จะเต็มไปด้วยความปรกติ มีความสงบเยือกเย็น ถ้ากล่าวโดยสังคมทั้งหมด มนุษย์จะไม่มี
การเบียดเบียนกันทุกวิธีทาง ความทุกข์ที่เป็นธรรมชาติ เป็นสิ่งธรรมดาปรกตินั้นมนุษย์มักจะเผลอเข้า
ไปยึดมั่น ถือมั่นอยู่บ่อย ๆ เพราะความทุกข์มีรสอร่อย แต่เป็นความอร่อยที่ท าลายความสงบ  ความ
เยือกเย็นถ้ามนุษย์ไม่รู้เท่าทันในความทุกข์ดังกล่าว ก็จะไปลุ่มหลงและยึดติดอยู่กับสิ่งที่เป็นทุกข์ เป็น
โทษ นอกจากจะท าให้ตัวเองเดือดร้อนแล้วก็ยังท าให้ผู้อ่ืน เช่น คนในครอบครัวเดือดร้อนตามไปด้วย 
 เมื่อย้อนไปดูชาติพันธ์มนุษย์ตั้งแต่เกิดจะพบว่า แรกสุดมนุษย์มีสภาพคล้ายสัตว์เดรัจฉาน 
คือมีความเป็นอยู่เหมือนสัตว์ ต่อมาเริ่มมีความรู้สึกนึกคิด มีสติปัญญามากขึ้น มีวิวัฒนาการการด ารง
ชีพให้แตกต่างไปจากสัตว์ เริ่มมีศีลธรรม ซึ่งเป็นตัวศีลธรรมที่แท้จริงในอันที่จะไม่เบียดเบียนกัน จึงเริ่ม
ระเบียบของสังคม เพ่ือป้องกันการเบียดเบียนกัน นอกเหนือไปจากนั้นมนุษย์ยังมีคุณธรรม มีความดี
งามท้ังทางวัตถุและจิตใจ มนุษย์เริ่มมีการประกอบอาชีพท ามาหากิน  แตกต่างไปจากสัตว์ เริ่มรู้จักการ
ไถนา เรียกว่าเป็นวัฒนธรรมของมนุษย์ เมื่อมนุษย์เริ่มมีการไถนา  ค าว่า วัฒนธรรม (Culturo) แปลว่า 
คันไถคือ เริ่มวัฒนธรรมตรงที่เริ่มใช้กับไถ 
 มนุษย์เริ่มไถนา  เริ่มมีครอบครัว มีความรักใคร่ ผูกพัน เริ่มมีข้อห้ามทางสังคม ซึ่งเป็นเรื่อง
ที่เกี่ยวข้องกับจิตใจคือ สิ่งใดควรท า สิ่งใดไม่ควรท า และเมื่อมีครอบครัวก็มีหน้าที่ ที่จะต้องปฏิบัติต่อ



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๘ 
 

กันรวมเรียกว่า บทบาทหน้าที่  เช่น หน้าที่ของบิดา-มารดาต่อบุตร หน้าที่ของบิดา-มารดาต่อบรรพ
บุรุษ  หน้าที่ของลูกต่อบิดา-มารดา เป็นต้น 
 ต่อมามนุษย์เริ่มศึกษาค้นคว้าทางจิตใจ หลังจากที่อยู่กันเป็นสังคมไม่เบียดเบียนกันแล้ว ก็
ยังมีความทุกข์ภายในจิตจึงคิดหาวิธีให้หลุดพ้นไปจากความทุกข์ คิดค้นกันเรื่อยมาในประวัติศาสตร์
ของมนุษย์อันยาวนาน เกิดการคิดค้นพบความดีงาม ความสูงสุด ความสงบ มาเป็นล าดับ จนเกิดพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าขึ้นในโลก 
 พระพุทธเจ้าเป็นผู้เอาชนะตัณหา  เอาชนะกิเลสความทุกข์ได้ทั้งปวง เป็นบุคคลสูงสุดที่
แท้จริง เมื่อพระองค์ได้เข้าถึงเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์แล้ว ยังได้ชี้แนะกฎธรรมชาติอันจะน าไปสู่ภาวะแห่ง
ความสูงสุดขอมนุษย์ และก็มีผู้เข้าถึงบ้างเช่นกัน  จึงเกิดมีพระอรหันต์ขึ้นในโลก พระพุทธเจ้าได้
เอาชนะปัญหาความทุกข์ได้ เพราะพระองค์พิจารณาแล้วพบว่าการเกิด แก่ เจ็บ ตายของมนุษย์ในโลก
นี้เป็นความทุกข์และเป็นวงจรที่ไม่สามารถหลุดพ้นได้  การไม่ได้พิจารณาให้รู้เหตุและผลของการเวียน
ว่ายตายเกิดเหล่านั้น 
 เริ่มตั้งแต่เม่ือเกิดมาเป็นเด็ก ชีวิตในช่วงของความเป็นเด็ก เต็มไปด้วยความบริสุทธิ์ แรกสุด
ยังไม่กิเลส เป็นธรรมชาติสงบๆ จนกระทั่งเด็กนั้นเริ่มโตขึ้น เริ่มมีความรู้สึกชอบ ไม่ชอบ เริ่มมีกิเลส 
ตัณหา อุปาทาน ทารกจะเริ่มมีความทุกข์ เมื่อรู้สึกมีเวทนาแล้วก็จะปรุงเป็นตัณหา อุปาทานจนเจริญ
เต็มที่มีกิเลสโดยสมบูรณ์ ทั้งนี้กล่าวเฉพาะกิเลสตัณหา ซึ่งเกิดจากตนเอง ถ้าเด็กคนใดเกิดมาใน
ครอบครัวที่ไม่เป็นสุขถูกทอดทิ้ง ลองพิจารณาดูว่าเด็กจะเกิดปัญหา ความทุกข์ท่ีมาจากผู้อื่นหยิบยื่นให้
มากน้อยเพียงใดเป็นความทุกข์เพ่ิมขึ้นจากทุกข์ที่ตนเองเริ่มเกิดความรู้สึกต่าง ๆ ความไม่พอใจต่าง ๆ 
มากขึ้น ครอบครัวที่ท าหน้าที่ของตนโดยสมบูรณ์นั้น นอกจากจะเลี้ยงดูสมาชิกในครอบครัวของตน
แล้ว ยังจะต้องฝึกฝนนิสัยมีการกระท าที่เรียกว่า ก าจัดกิเลสให้น้อยลงไปไม่พยายามเพ่ิมความรู้สึกที่
เป็น “ตัวตน” รู้จักน้าที่ของตนเอง มีกิริยามารยาทมีความประพฤติเป็นคนอ่อนน้อม รู้กตัญญูกตเวที 
เสียสละ ไม่เห็นแก่ตัว รักผู้อ่ืน ช่วยท าให้เด็กมีกิเลสน้อยลง รู้จักหน้าที่ส่วนรวม เมื่อเติบโตขึ้นไปก็
สามารถเป็นผู้ใหญ่ที่มีคุณภาพอยู่ในจิตใจถ้าเป็นเช่นนี้ทุกครอบครัว สังคมก็จะอยู่ด้วยความร่มเย็น 
 หลักเกณฑ์ของศาสนา ศีลธรรม ไม่มีอะไรมากก็คือกฎของธรรมชาติ คือ ประพฤติกระท า
และน าไปสู่ความดีงามไม่ท าให้เกิดความเดือดร้อนต่อตนเองและผู้อื่น เมื่อพิจารณาให้ดีก็จะพบว่าเท่านี้
เหละคือชีวิตของคนแต่ละคน คือ เกิดมาเป็นเด็ก เรียนหนังสือ มีครอบครัว มีทรัพย์สมบัติ มีชื่อเสี ยง 
แก่ เจ็บ และตาย แต่ว่าในแต่ละขั้นตอนของชีวิตจะต้องมีความถูกต้อง มีความดีงามอยู่ในทุกขั้นตอน 
ไม่มีความยุ่งยากวุ่นวายเป็นทุกข์อยู่ในช่วงชีวิตนั้น ๆ  
 การศึกษาเล่าเรียนการแต่งงาน การท างาน การมีทรัพย์ มีเกียรติยศชื่อเสียง มิใช่เป็นความ
ชั่ว ทางศาสนาก็ไม่ได้ห้ามไม่ให้มีสิ่งเหล่านี้ แต่ขอให้มีความถูกต้อง ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน เมื่อมีเกียรติยศ
ชื่อเสียงก็ไม่ลุ่มหลงมัวเมา ยึดถือเอาว่าสิ่งเหล่านี้เป็นสรณะไม่มีวันเปลี่ยนแปลง เพราะแท้จริงแล้วสิ่ง



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๙ 
 

ทุกย่องในโลกล้วนเปลี่ยนแปลง ถ้าเราไม่ท าใจให้ยอมรับไว้ เราก็จะต่อต้านการเปลี่ยนแปลงนั้น ท าให้
เรามีชีวิตอยู่อย่างมีความทุกข์ 
 คนบางคนไม่พอใจในวงจรของชีวิตเหล่านี้ เห็นว่าเป็นสูตรส าเร็จของสังคม เกิดอาการ
ต่อต้าน ไม่ยอมรรับ คิดต่อต้านสังคม คิดจะแก้ไขสังคม คิดว่าทุกสิ่งทุกอย่างในสังคมเป็นความไม่ดีไป
หมด โทษผู้อ่ืน โทษว่าบิดามารดา ท าให้ตนเกิดมาผจญกรรม คนพวกนี้ก็จะมีจิตใจที่เศร้าหมอง ไม่
พอใจในความเป็นอยู่แต่ละข้ันตอนของชีวิต และกระท าไม่ถูกต้องกับขั้นตอนนั้น ๆ โดยแท้จริงแล้วสิ่งที่
ท าให้มีความวุ่นวายต่าง ๆ นั้น ได้แก่  กิเลสตัณหาที่แทรกตัวอยู่ในทุกขั้นตอนของการพัฒนาการและ
การเจริญเติบโตของมนุษย์ ดังนั้นธรรมะจะช่วยให้บุคคลที่ประพฤติธรรม สามารถปฏิบัติตนได้ถูกต้อง
ตามขั้นตอนของการพัฒนาการของชีวิตของเขา แทนที่จะมองโลกในแง่ร้ายศาสนาพุทธก็ต้องการเช่นนี้
เหมือนกัน  คือ ไม่ได้สอนให้มองทุกอย่างเป็นความทุกข์ไปหมด ที่ไม่ทุกข์ก็มีจะไม่ทุกข์ได้ก็จะต้องมีใจ
เป็นอุเบกขาวางเฉยในสิ่งต่าง ๆ ได้ และถ้าจะท าให้ไม่ทุกข์ตลอดไปก็ต้องปฏิบัติตนจนถึงนิพพาน ซึ่ง
เป็นความฝัน ความทุกข์ตลอดไปก็ต้องปฏิบัติตนจนถึงนิพพาน ซึ่งเป็นความฝัน ความสงบ คนเราทุก
คนเกิดมาต้องการความสงบสุข แต่กระท าไม่ถูกต้องใฝ่หาความสุขความสงบ แต่ไม่ปฏิบัติ ธรรม ความ
สงบความสุขย่อมจะมาไม่ถึงอย่างแน่นอน 
 สังคมหรือประเทศนั้น ก็ต้องการให้คนในสังคมมีความสุขความสงบ แต่ไปเร่งพัฒนาทาง
วัตถุ ด้วยมีความรู้สึกว่าโลกจะมีความสุข เพราะมีวัตถุมาก มนุษย์มีความสะดวกสบายเพราะมีเครื่อง
ทุนแรง ไม่ต้องเหนื่อยมาก แต่ละสังคมก็แข่งขันกันพัฒนาทางด้านวัตถุ เมื่อมีวัตถุแล้วก็พบว่าจิตใจของ
คนในสังคมตกต่ าลงทุกที ไม่มีใครปฏิบัติบทบาทหน้าที่ของตน ทุกคนแข่งขันกันอยู่ตลอดเวลา  ยิ่งมี
การพัฒนาทางด้านวัตถุมากเท่าไร งานสังคมสงเคราะห์ก็จ าเป็นต้องเข้าไปให้บริการเพ่ิมข้ึนเพราะจะมี
กลุ่มบุคคลหรือชุมชนทีไม่สามารถจะแข่งขันได้  เกิดเป็นกลุ่มชน  และชุมชนที่ด้วยโอกาส และแม้แต่
ชุมชนที่พัฒนาทางวัตถุดีแล้ว ก็จะต้องให้บริการในแง่ของปัญหาทางจิตใจของคนในชุมชนนั้น  ศาสนา
พุทธสอนให้คนเกิดมาช่วยเหลือสังคมตามแต่ความสามารถของแต่ละบุคคล ไม่ให้เบียดเบียนผู้อ่ืน 
ไม่ให้เบียดเบียนสังคม ค าว่าไม่เบียดเบียนนี้ มีความหมายมากไม่เฉพาะแต่ว่าไม่ไปท าร้ายฆ่าแกงผู้อ่ืน
เท่านั้น ยังรวมทั้งการไม่รู้จักเขอบเขตของตนเองก่อความเดือดร้อนร าคาญใจให้ผู้อ่ืน เมื่อเป็นเด็กไม่
เชื่อฟังพ่อแม่ ไม่สนใจเรียนหนังสือก็เป็นการเบียดเบียนพ่อแม่ เบียดเบียนอาจารย์   เมื่อมีเพ่ือไม่หวังดี
ต่อเพ่ือนชักจูงเพ่ือนไปในทางเสื่อมเสีย ก็เป็นการเบียดเบียนเพ่ือนคิดอิจฉาริษยาผู้อ่ืน กล่าวประณาม
ผู้อื่นในสิ่งที่ไม่เป็นความจริงก็เป็นการเบียดเบียน เมื่อแต่งงานแล้วไม่กระท าหน้าที่ของตนให้ถูกต้องต่อ
ครอบครัวก็เป็นการเบียดเบียนคนในครอบครัวหรือเมื่อเป็นผู้ปกครองในชุมชนไม่ปกครองด้วย
คุณธรรม เบียดบังเอาผลประโยชน์มาใส่ตน ก็เป็นการเบียดเบียนสังคมด้วยเช่นกัน เมื่อเราเบียดเบียน
ผู้อ่ืน ก็คือการเบียดเบียนตนเองเพราะจะเพาะให้เราเกิดนิสัยเห็นแก่ตัว มักได้ มีจิตใจตอกต่ าลงไป
เรื่อยๆ เราก็ไม่สามารถชนะตนเองและชนะกิเลสได้ 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๐๐ 
 

 เมื่อคนเราเกิดมานั่นมีหน้าที่ที่จะปฏิบัติทั้งต่อตนเองและต่อผู้รับ แต่ไม่ได้หมายความว่า 
เมื่อตนเองยังไม่พ้นทุกข์จะช่วยผู้อ่ืนไม่ได้ แต่หมายความว่าให้ท าไปด้วยกัน การแก้ไขตนเองก็กระท าไป 
การช่วยเหลือผู้อ่ืนเมื่อมีโอกาสก็หกระท าไปด้วยเปรียบได้กับนักสังคมสังเคราะห์ที่มีหน้าที่ให้ความ
ช่วยเหลือบุคคลอ่ืน มีค าถามว่า นักสังคมสงเคราะห์เป็นผู้ไม่มีปัญหาหรืออย่างไรถึงสามารถช่วยผู้อื่นได้ 
? ค าตอบนี้ก็คงจะบอกได้ว่า นักสังคมสงเคราะห์ก็พบกับสภาพปัญหาเช่นเดียวกับบุคคลอ่ืน ๆ แต่
ในขณะที่นักสังคมสงเคราะห์ช่วยเหลือผู้อ่ืนนั้น ก็จะแก้ไขปัญหาของตนเอง พัฒนาตนเองไปพร้อม ๆ 
กันด้วย ถ้ารอให้นักสังคมสงเคราะห์ปลอดจากปัญหาเสียก่อน ค่อยคิดช่วยเหลือผู้อ่ืน ก็คงจะไม่มีใคร
สามารถช่วยใครได้ 
 ธรรมะของพระพุทธเจ้านั้น เป็นได้ทั้งการป้องกันและแก้ไขทุกข์ รวมทั้งการพัฒนาบุคคล
ในสังคม ทางด้านจิตใจด้วยเช่นเดียวกับงานสังคมสงเคราะห์ที่มีทั้งบริการที่เป็นการแก้ไข และพัฒนา
แต่ยังเป็นเศษส่วนเพียงเล็กน้อย เมื่อไปเทียบเคียงกับศาสนา  แต่โดยวัตถุประสงค์แล้วสังคมสงเคราะห์
ก็มีทางโลกและพัฒนาทางจิตด้วยการใช้หลักธรรมะของพระพุทธเจ้าเป็นเครื่องมือ  แต่การพัฒนาจิต
ของนักสังคมสงเคราะห์นั้น คงไม่ใช่เรื่องที่ถึงขั้นวิปัสสนาเพ่งดูขันธ์ทั้ง ๕ แต่เป็นการพัฒนาจิตและ
วิญญาณในขั้นพ้ืนฐานที่พิจารณาความถูกต้องหรือสัมมาทิฏฐิไม่ให้กลายเป็นมิจฉาทิฏฐิทั้งตัวนักสังคม
สงเคราะห์เอง และผู้รับบริการด้วย 
 

๕. นักสังคมสงเคราะห์กับการน าพุทธธรรมไปใช้ปฏิบัติ 
 นักสังคมสงเคราะห์ผู้ปฏิบัติงานช่วยเหลือผู้ อ่ืน จะต้องปฏิบัติหรือประพฤติในธรรม 
โดยเฉพาะในแง่ของหน้าที่และความเสียสละ เพราะธรรมนั้น หมายถึง หน้าที่ที่ทุกคนจะต้องปฏิบัติ 
ภาระทางวัดเรียกว่า “กรณียะ” แปลว่า กิจอันบุคคลพึงกระท าคือ หน้าที่นั้นเอง มีความหมายหนึ่ง 
ธรรม หมายถึง  ผลอันเกิดขึ้นจากการปฏิบัติหน้าที่ ซึ่งเรียกว่า “วิปากะ”  หมายถึง ผลอันเกิดขึ้นจาก
การปฏิบัติงานนั้น ๆ นักสังคมสงเคราะห์จะต้องค านึกถึงหน้าที่ของตนในการปฏิบัติงานซึ่งมีอยู่แล้วใน 
จรรยาบรรณ ของนักสังคมสงเคราะห์ การจะปฏิบัติตามธรรมะในเรื่องของหน้าที่ก็ดี หรือการปฏิบัติ
ตนอยู่ในจรรยาบรรณของวิชาชีพก็ดี จะต้องลดอัตตา ความเห็นแก่ตัวลง  ให้ยึดหลักอนัตตา คือความ
ไม่เห็นแก่ตัวอยู่เสมอ โดยพิจารณาว่าเราเกิดมาเพ่ืออะไร เราอยู่ในโลกนี้เพ่ืออะไร สิ่งที่ดีสุดอันเป็น
ประโยชน์ที่สุด ที่เราควรจะปฏิบัติให้กับสังคม กับบ้านเมืองของเรานั้นคืออะไร  และเราได้กระท าสิ่ง
นั้นอยู่หรือเปล่า  ก าหนดไว้ตลอดเวลาไม่ว่าเวลาหลับหรือตื่นว่า เรามีหน้าที่อะไร เราควรจะท าตน
อย่างไร เพ่ือให้หน้าที่ที่เราได้รับมอบหมายนั้นประสบผลส าเร็จ บุคคลที่มีความเสียสละเพ่ือหน้าที่นั้น 
ย่อมค านึงถึงหน้าที่ มีใจรักในหน้าที่การงาน มีใจรักในวิชาชีพสังคมสงเคราะห์ไม่ท างานแบบ “เข้าชาม
เย็นชาม” ท าไปเรื่อย ๆ ไม่คิดอะไรจะเกิดผลดีผลเสียอะไรแก่ใครก็ไม่คิดถึง อย่างนี้เรียกว่าเป็นผู้ไม่



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๐๑ 
 

เสียสละ แต่เป็นผู้เข้าไปอิงหน้าที่เพ่ือประโยชน์ เพ่ือความสุขส่วนตัว เป็นผู้ไม่ประพฤติธรรม ธรรมย่อม
ไม่รักษาผู้นั้น ผู้นั้นย่อมตกต่ าในชีวิตการงาน  เป็นผู้เอาเปรียบแก่สังคม แก่ประเทศชาติ 
 นักสังคมสงเคราะห์มักจะบ่นอยู่เสมอว่า คนทั่วไปไม่เข้าใจในงานสังคมสงเคราะห์ แม้แต่
เพ่ือนร่วมงาน (ที่เป็นวิชาชีพอ่ืน) สาเหตุหนึ่งนั้นเกิดจากตัวของนักสังคมสงเคราะห์เองที่อาจจะไม่ได้
ปฏิบัติหน้าที่ด้วยความตั้งใจ ด้วยความเสียสละ เพราะนักสังคมสงเคราะห์ที่ขยันเอาใจใส่งาน รักงาน
รักวิชาชีพก็มี  นักสังคมสงเคราะห์จะต้องเป็นผู้ที่อดทนต่อความไม่พอใจต่าง ๆ ที่ เกิดขึ้นใน
ชีวิตประจ าวันของการปฏิบัติงานพยายามปรับปรุงตัวเองให้มีจิตใจสงบเย็น คือ 
 ๑. ท าจิตให้เหมาะสม ให้ว่างจากกิเลสบ้าง เช่น อยู่ในที่สงบสงัดแล้วพิจารณาข้อบกพร่อง
ของตัวเอง ในการปฏิบัติงานอะไรที่ยังไม่ได้ท าก็ท าเสีย อะไรที่ท าไม่ถูกต้องก็แก้ไข 
 ๒. ท าใจให้อ่ิมอยู่เสมอ  ให้มีความอ่ิมใจในการที่ได้มีโอกาสเกิดมาเป็นตัวเรา  มีโอกาส
ศึกษาเล่าเรียนพอใจในตัวเอง  พอใจในสิ่งที่ตนเองได้ศึกษาเล่าเรียน พอใจในหน้าที่การงาน ใน
ครอบครัวของตนเอง อย่าไปเปรียบเทียบกับผู้อ่ืน ถึงแม้ว่าจะเปรียบกับคนที่ต่ าด้อยกว่าก็ตาม เพราะ
ถ้าเปรียบกับคนที่ต่ าด้อยกว่า เราก็จะไปข่มเขา ถ้าเปรียบกับคนที่ดีกว่าเราก็จะเกิดความอิจฉาริษยา  
เกิดกิเลสเพราะฉะนั้นมีปิติปราโมทย์มีสันโดษ อ่ิมใจพอใจในตัวเอง 
 ๓. ท าจิตให้หนักแน่น นักสังคมสงเคราะห์ต้องมีจิตใจหนักแน่น มีอะไรเกิดขึ้นอย่าเพ่ิงด่วน
โกรธ  เกลียด รัก ชอบ ดูเหตุผลข้อเท็จจริงเสียก่อน ชีวิตที่เกิดมาต้องต่อสู้ดิ้นรนถ้าไม่มีอุปสรรคแล้ว
เราจะเข้มเข็งได้อย่างไร  ถ้าไม่มีอุปสรรคแล้วเราจะเอาชนะอะไร  การแก้ไขอุปสรรคต้องอาศัยปัญญา 
ถ้าปัญญาของตนเองไม่พอก็ต้องปรึกษาพ่อ แม่ ครูบาอาจารย์  ผู้เชี่ยวชาญต่างๆ คนที่มีใจหนักแน่นจะ
เอาชนะได้ในที่สุด เอาชนะอุปสรรคได้ ไม่ใช่เกิดอุปสรรคแล้ววิ่งหนี  เพ่ือนร่วมงานไม่เข้าใจบทบาท
หน้าที่ของเรา เราก็ออกจากงาน หรือว่ามีอาการโกรธแค้นอยู่เป็นนิจ  ไม่สามารถท างานร่วมกับผู้อ่ืนได้  
นักสังคมสงเคราะห์ช่วยตัวเองไม่ได้ในเรื่องของจิตใจ แล้วจะช่วยผู้อ่ืนได้อย่างไร 
 ๔. ท าจิตให้สูง ยกจิตให้สูงไว้ มองเห็นคนอ่ืนที่มีปัญหาด้วยความเข้าใจ ด้วยความเมตตา 
สงสาร ไม่ว่าบุคคลมีความทุกข์ ก็จะต้องมีปัญหาด้วยกันทั้งสิ้น  บางคนมีปัญหาเรื่องการมีวัตถุไม่
พอเพียง บางคนมีปัญหาเพราะมีวัตถุมากเกินไป สิ่งเหล่านี้จะท าให้จิตใจไม่สงบ เมื่อเรายกจิตไว้สูงเรา
จะเมตตาผู้อ่ืน  เห็นความทุกข์ของผู้อ่ืน ท าให้เราช่วยเหลือผู้ อ่ืนได้อย่างถูกต้อง โดยมีเมตตาเป็น
พ้ืนฐาน 
 ๕. ท าจิตใจให้เป็นหนึ่ง หมายถึง อย่าให้มีความรักความเกลียดมากเกินไป ให้มองเห็นว่า
มนุษย์ทั้งโลกเป็นเพ่ือน ทุกข์  เกิด  แก่  เจ็บ ตาย ด้วยกัน ปัญหาความวุ่นวายในโลก เกิดเพราะคน
ขาดธรรมะ  ถ้านักสังคมสงเคราะห์เองปฏิบัติธรรมะ จะช่วยคนอ่ืนได้ ช่วยสังคมได้ 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๐๒ 
 

 ท่านพุทธทาสได้เคยอธิบายไว้ว่า๑๑ เรื่องการท างาน อาชีพกับการปฏิบัติธรรมนั้นควรจะ
เกี่ยวข้องกัน คือในคณะที่ปฏิบัติงานกับปฏิบัติธรรมไปด้วย   คือใช้ธรรมะเป็นหลักยึดถือในการ
ปฏิบัติงานทุกอย่าง เพราะการท างานภาระหน้าที่ของมนุษย์ก็คือ การปฏิบัติธรรมะ  การปฏิบัติธรรมะ
ก็คือ การงานเพราะการปฏิบัติงานที่ถูกต้อง จะเป็นการท างานที่มีจิตใจบริสุทธิ์เมื่อท างานอย่างมีจิตใจ
บริสุทธิ์แล้ว ก็จะเป็นการปฏิบัติธรรมไปในตัวนั่นเอง 
 ตัวอย่างธรรมะที่จะต้องใช้ในการปฏิบัติงานก็ได้แก่การมีศรัทธา มีวิริยะ  มีสติ  มีสมาธิ  มี
ปัญญา มีสัจจะ ทมะ ขันติ จาคะ มีพรหมวิหาร ๔ สังคหวัตถุ ๔  อิทธิบาท ๔ เริ่มจากวงจรดังต่อไปนี้ 
คือ 
 ๑. มีสติ  และจะต้องประกอบดันเป็นสติสัมปชัญญะเพ่ือป้องกันความผิดพลาด  เพ่ือให้
เกิดความเสมอต้น เสมอปลาย 
 ๒. มีวิริยะ  มีความเพียรพยายาม มีความเกล้าหาญ การท างานต้องใช้วิริยะ  เช่น 
พระพุทธเจ้าทรงตรัสว่า ”วิริเยน ทุกฺขมจฺเจติ” คนล่วงทุกข์เสียได้ด้วยความเพียร 
 ๓. มีสมาธิ ในการท างาน มีปัญญา แต่จะต้องเริ่มจากศรัทธา  ที่จะต้องมาพร้อมปัญญา มี
ศรัทธาในวิชาชีพสังคมสงเคราะห์ มีความรักงาน ศรัทธาจะก่อให้เกิดปัญญาในเรื่องของสมาธินี้ จะขอ
อธิบายเพิ่มเติมอีกเล็กน้อยคือ สมาธิท าให้จิตสงบ ซึ่งอธิบายได้ดังนี้ คือ 
  ๓.๑ จิตมีลักษณะเป็นสมาธิอยู่โดยธรรมชาติ 
  ๓.๒ สมาธิได้เพราะมีศีลบริสุทธิ์ 
  ๓.๓ สมาธิเกิดได้จากการพยายามเป็นอยู่ให้มีปิติปราโมทย์ 
 ๔. มีสัจจะ คือ มีความจริงใจในงานที่กระท า 
 ๕. มีทะ คือ มีการบังครับตัวเองให้กระท าในสิ่งที่ถูกต้อง 
 ๖. ขันติ คือ มีความอดทนอดกลั้น เมื่อเกิดความยากล าบาก เมื่อเกิดอุปสรรคขึ้นมา 
 ๗. จาคะ  คือ สลัดสิ่งที่ไม่ควรมีควรอยู่ในตัวของเราออกไปเสีย เช่นลักษณะนิสัยที่ไม่ดี 
พฤติกรรมที่ไม่ดีไม่ถูกต้อง ตัดกิเลสออกไปให้ได้ 
 ความผิดพลาดในการท างานถือว่า เป็นสิ่งที่เป็นบทเรียนที่ดีมาก เพราะถ้าพิจารณาให้ดี
แล้วความผิดจะท าให้ไม่ขาดสติ ไม่ประมาท แต่ความถูกอาจท าให้เพลิงเกิดความพอใจและอาจจะเกิด
ความประมาทขึ้นได้ ดังนั้นความผิดคือ ครูที่ดีที่สุดการปฏิบัติงานที่ถูกต้องด้วยการใช้หลักธรรมะ
ดังกล่าว จะสอนให้เราเห็นในเรื่องอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา สอนเรื่อง นิพพานอยู่ตลอดเวลา อาจจะเป็น
นิพพานชั่วคราว นิพพานชั้นลอง นิพพานจริงที่เป็นตลอดกาล  เป็นไปตามล าดับขั้นตอน  การงานที่
ถูกต้องจะท าให้นักสังคมสงเคราะห์มีอหิสา คือ การไม่เบียดเบียนตนเองและไม่เบียดเบียดผู้อื่น  ดังนั้น
นักสังคมสงเคราะห์ปฏิบัติงานด้วยการใช้ธรรมะก็คือ การปฏิบัติธรรมนั่นเอง 

                                                           

 ๑๑ พุทธทาสภิกขุ,บรมธรรมภาคต้น, หน้า ๑๘๖. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๐๓ 
 

 งานสังคมสงเคราะห์ไม่ใช่งานที่จะท าให้ทุกคนเป็นคนรวยเท่าเทียมกัน ไม่ได้คิดให้บริการ
ความช่วยเหลือให้เท่ากันในเรื่องของวัตถุ เพราะมนุษย์เราไม่สามารถเท่าเทียมกันได้ในทางวัตถุ  จะให้
เท่าใด จะสงเคราะห์เท่าใด จะพัฒนาเท่าใดก็ไม่สามารถมีเท่าเทียมกันได้ แต่ถ้าพัฒนาจิตใจของ
ผู้รับบริการโดยให้ค าแนะน า ให้หลักธรรมะที่จะน าปฏิบัติจะกระท าได้มากกว่า ถ้าจะท าให้คนเท่าเทียม
กัน ต้องพูดถึงเรื่องสันโดษความอ่ิมใจ ความพอใจในสิ่งที่ตนมีอยู่ ในสิ่งที่ตนได้ครอบครองอยู่ นักสังคม
สงเคราะห์ยอมรับว่าคนเราเกิดมาไม่เท่ากันโดยก าลังกาย โดยสมอง โดยสติปัญญา ความสามารถ เห็น
ได้ชัดเจนในหลักการทางสังคมสงเคราะห์  ดังนั้น นักสังคมสงเคราะห์จะต้องช่วยเหลือผู้รับบริการให้
ค าแนะน าให้มีเมตตา มีความเสียสละ มีสันโดษ จะช่วยแก้ไขปัญหาได้ เพราะเมตตาเป็นธรรมค้ าจุน
โลก  ท าให้คนไม่เบียดเบียนกัน ไม่ว่าที่ไหนในสถานการณ์อย่างไร  เรื่องของความมีเมตตาซึ่ งเป็นเรื่อง
ใหญ่นอกจากจะใช้กับตัวนักสังคมสงเคราะห์เองแล้ว ยังใช้ได้ในการให้ค าแนะน าผู้รับบริการ  นอกจาก
เรื่องเมตตาแล้วการด าเนินชีวิตโดยทางสายกลาง ด าเนินชีวิตด้วยเหตุและผล มีอยู่ ๓ ประการที่ส าคัญ 
คือ 
 ๑. ไม่หาความทุกข์มาใส่ตัวเอง ทั้ง ๆ ที่ยังไม่เป็นทุกข์ หรือมีความทุกข์อยู่แล้วก็ต้องแก้ไข
ให้ถูกต้อง ถ้าแก้ไขผิดทางก็จะเป็นการน าความทุกข์มาใส่ตนเองเพ่ิมข้ึนอีก 
 ๒. ไม่สละความสุขอันเกิดโดยธรรม หมายความว่า  การด าเนินชีวิตจะต้องมีจิตใจที่ยินดี
พอใจ เกิดความสุขในชีวิตตามแต่อัตภาพของแต่ละบุคคล 
 ๓. ไม่หลงใหลมัวเมาในความสุขท่ีไม่ถูกต้อง 
 สิ่งเหล่านี้ถ้าปฏิบัติแล้วจะเป็นทางสายกลางตั้งอยู่บนสมุฏฐานที่ตัณหาจะเกิดไม่ได้เลย 
นอกจากนั้นผู้รับบริการยังจะต้องให้ความร่วมมือกับนักสังคมสงเคราะห์ในการแก้ไขปัญหาของตน  ซึ่ง
ก็หมายถึงว่าผู้รับบริการก็จะต้องรู้จักบทบาทหน้าที่ของตนเองเช่นกันว่า ตอนเองมีหน้าที่อะไรบ้างใน
การของรับบริการ  และนอกจากนั้นจะต้องมีความคิดที่จะพ่ึงตนเอง เช่นจะต้องร่วมหาสาเหตุของ
ปัญหา  วิเคราะห์ถึงสาเหตุของปัญหาว่าเกิดมาจากอะไร ร่วมกับนักสังคมสงเคราะห์และหาทางออก
หรือทางเลือกตามที่นักสังคมสงเคราะห์ได้เสนอแนะให้ และต่อจากนั้นก็ต้องพยายามยืนอยู่บนขาของ
ตัวเองให้ได้ สามารถพ่ึงพาตนเองได้  เมื่อเกิดปัญหาต่อไปในอนาคต นักสังคมสงเคราะห์นอกจากจะ
ช่วยแก้ไขปัญหาให้กับผู้รับบริการแล้ว ก็ยังจะพูดคุยให้ผู้รับบริการเกิดความพอใจในธรรมะ เช่น พูดชัก
จูงให้เห็นถึงความทุก ความไม่เที่ยงแท้ในสิ่งต่าง ๆ พูดชักจูงให้เห็นถึงระเบียบเรียบร้อย พูดชักจูงให้
เกิดความเมตตา รักใครต่อเพ่ือมนุษย์ด้วยกัน  จะเป็นการช่วยสร้างสรรค์ในสิ่งที่ดีงามไม่เฉพาะแต่การ
หาทางช่วยแก้ปัญหาให้เขาเท่านั้น 
 ในสังคมมนุษย์เรานี้มีข้อบกพร่องอยู่ประการหนึ่งก็คือ ไม่ค่อยรักใครตักเตือนกันถึงแม้จะ
เห็นข้อบกพร่องของคนใกล้ชิดก็ไม่ค่อยจะบอกกล่าวตักเตือนกัน เพราะคิดว่าธุระไม่ใช่ เรื่องของเรา 
นักสังคมสงเคราะห์ก็ควรจะมีหน้าที่ที่จะต้องตักเตือน หรือชี้แนะในสิ่งที่ถูกต้องให้กับผู้รับบริการด้วย  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๐๔ 
 

ไม่เฉพาะในเรื่องของหน้าที่การงาน  หรือเฉพาะเรื่องของปัญหาเท่านั้น การบอกกล่าวให้กระท าในสิ่งที่
ถูกที่ควรเป็นการสงเคราะห์เพ่ือมนุษย์ที่ถูกต้องที่สุด และเป็นการป้องกันปัญหาต่าง ๆ ที่จะเกิดขึ้นใน
อนาคตด้วย  คนบางคนประพฤติตนไหลไปเรื่องคล้ายกับกระแสน้ า แต่จะต้องมีบุคคลประเภทคอยรั้ง 
คอยดึงเอาไว้ คอยปิดมันไว้อย่าให้ไหลมากเกินไป คนประเภทที่คอยบอกล่าวตักเตือนผู้อื่นให้ส านึกผิด
ชอบชั่วดี  เป็นการช่วยเหลือคนในทางที่ถูกต้อง ถ้าทุกคนในสังคมถือเป็นหน้าที่ที่จะต้องชี้แนะให้แก่
กันแล้ว ความเสื่อมโทรมทางจิตใจก็จะไม่เกิดขึ้นกับคนในสังคม จะต้องประพฤติปฏิบัติอย่ างที่
พระพุทธเจ้าเคยสอนไว้ว่า “ชมคนที่ควรชน ติคนที่ควรติ” คนไหนประพฤติดีอยู่แล้ว ถ้าชมเชยให้
ก าลังใจ คนไหนกระท าไม่ถูกต้องไม่เหมาะสม ก็ต้องบอกกล่าว สังคมเราก็จะน่าอยู่มากขึ้น 
 ท่านปัญญานันทะภิกขุ ได้เขียนไว้ในหนังสือปัญญาสารปีที่ ๑ เล่มที่ ๗๑๒ เกี่ยวกับการ
สงเคราะห์ผู้อื่นว่า การสงเคราะห์ผู้อื่นที่ประเสริฐที่สุดคือ การสงเคราะห์ในทางจิตทางวิญญาณ คือการ
สงเคราะห์ด้วยธรรมะ เพราะเมื่อเข้าได้ธรรมะเขาจะช่วยเหลือตนเองได้ เราจะช่วยคนสักเท่าใด ๆ แต่
ถ้าเราไม่ช่วยคนให้ถึงพระธรรม ก็เหมือนไม่ได้ช่วยก็เพราะจะช่วยแต่เพียงร่างกาย ไม่ได้ช่วยทาง
วิญญาณ ท่านปัญญาได้ยกตัวอย่างว่า ในครั้งพุทธกาล เมื่อครั้งพระพุทธเจ้ายังทรงพระชนม์อยู่ มี
อุบาสกคนหนึ่งแก่เลื่อมใสในพระพุทธศาสนา แต่เพ่ือยังไม่เลื่อมใส และเอามือจับมวยผม คือ แขกเขา
ไว้ผมยาวสมัยก่อนเหมือนแขกชิกเพ่ือนลากมวยผมของเพ่ือนแล้วบอกว่า “วันนี้ต้องไปวัดกันหน่อย” 
เพ่ือนก็คิดในใจว่า เอ..มันเรื่องใหญ่ซะแล้วไม่ใช่เรื่องเล็ก ถึงขนาดจับมวยผมลากไป มันต้องใหญ่โต
ส าคัญที่สุดแล้ว ก็เลยบอกว่าเพ่ือนไม่ต้องลากไปหรอก ฉันเห็นใจเพ่ือนแล้ววันนี้ ก็เลยไป ไปแล้วได้ฟัง
ธรรมจากพระพุทธเจ้า เลยเข้าถึงธรรมะ มีชีวิตเป็นอยู่ที่ถูกต้องดีงาม อย่างนี้เรียกว่ารักเพ่ือนในทางที่
ถูก 
 นักสังคมสงเคราะห์น าธรรมะไปใช้ในการปฏิบัติงานและใช้กับตนเองในการพัฒนาจิตใจ
ของตนจะมีประโยชน์ดังนี้ คือ 
 ๑. นักสังคมสงเคราะห์สามารถจัดระเบียบชีวิตของตนได้อย่างถูกต้อง ด าเนินชีวิตอยู่บน
ทางสายกลาง ที่มีความพอเหมาะพอควร  มีความอ่ิมใจ มีความปิติในชีวิตและครอบครัวของตน 
 ๒. นักสังคมสงเคราะห์สามารถช่วยเหลือผู้รับบริการได้อย่างมีประสิทธิภาพและยัง
สามารถแนะน าช่วยเหลือผู้รับบริการในเรื่องการน าธรรมะไปใช้ปฏิบัติงานกับตัวของเขาเองด้วย 
 ๓. นักสังคมสงเคราะห์สามารถเอาชนะอุปสรรคในการปฏิบัติงานร่วมกับวิชาชีพอ่ืน หรือ
อย่างน้อยมีก าลังใจเข้มแข็ง ไม่ท้อถอยเมื่อมีผู้ไม่เข้าใจงานที่ปฏิบัติอยู่ แต่จะหาวิธีการที่จะสามารถท า
ให้ผู้อื่นเข้าใจงานของตนได้ หรือยังหมายรวมถึงการใช้ธรรมะกับผู้ร่วมงานทั้งวิชาชีพเดียวกัน และ 
 ๔. นักสังคมสงเคราะห์ที่ใช้หลักธรรมะดังกล่าวจะได้รับการยกย่องจากบุคคลทั่วไปว่า เป็น
ผู้มีคุณธรรม ซึ่งเป็นผลดีต่อตนเองและต่อวิชาชีพ 
                                                           

 ๑๒ ปัญญานันทะภิกขุ, การสงเคราะห์ผู้อื่น, ปัญญาสาร  ปีที่ ๑ เล่มที่ ๗,๒๕๒๖ : ไม่ปรากฏเลขหน้า. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๐๕ 
 

๖. สรุป 
 นักสังคมสงเคราะห์จะต้องน าหลักธรรมะไปใช้ในการปฏิบัติงานและใช้ในการพัฒนาตนเอง 
นอกเหนือไปจากความรู้ที่มีอยู่เพ่ือให้นักสังคมสงเคราะห์ต้องกระท ากับบุคคล กลุ่ม และชุมชนที่มี
ปัญหา มีความต้องการในระดับต่างๆ กันการน าธรรมะมาประยุกต์ใช้จะให้คุณค่าเป็นอย่างมาก งาน
สังคมสงเคราะห์เป็นงานที่ละเอียดอ่อน เพราะเป็นการให้การช่วยเหลือที่จะพัฒนาบุคคล ไม่ใช่เพียงแต่
การช่วยเหลือที่จะให้เฉพาะสิ่งของเท่านั้น การปฏิบัติงานทุกขึ้นตอนจะต้องกระท าด้วยสติ ใช้ปัญญา 
ในการพิจารณาให้ความช่วยเหลือ ท่านผู้อ่านคงจะเห็นด้วยว่า ล าพังเฉพาะการสร้างสัมพันธ์ที่ดี
ระหว่างนักสังคมสงเคราะห์กับผู้รับบริการก็เป็นงานที่จะต้องใช้ความรู้สึก ใช้ความละเอียดอ่อน ใช้
ความอดกลั้นเป็นอย่างมากเพราะการสร้างสัมพันธภาพเป็นสิ่งจ าเป็นที่จะท าให้กระบวนการปฏิบัติงาน
ด าเนินต่อไปได้ดีหรือไม่เดียงใด สัมพันธภาพที่ดีจะเริ่มจากการที่นักสังคมสงเคราะห์ได้พบกับ
ผู้รับบริการครั้งแรก การให้การต้อนรับหรือพบปะด้วยความเป็นมิตรดังกล่าวนั้น นักสังคมสงเคราะห์
จะต้องยึดหลักการยอมรับประกอบหลักพรหมวิหาร ๔ คือ มองผู้รับบริการด้วยความเช้าใจ เป็นใจมี
เมตตา กรุณา และในระหว่างที่มีการสนทนาให้ค าปรึกษา นักสังคมสงเคราะห์จะต้องสังวรในตนเองไม่
น าเอาความรู้สึกนึกคิดส่วนตัว อารมณ์ต่างๆเข้าไปปะปนในขณะให้บริการ ซึ่งก็จะต้องมีการข่มใจอด 
ทนต่อความไม่พออกพอใจต่างๆ ที่เกิดขึ้นซึ่งก็ต้องใช้หลักธรรมของพระพุทธเจ้าเช่นกัน ดังนั้นในความ
เป็นจริงนักสังคมสงเคราะห์วิชาชีพหลายท่าน ก็คงจะใช้ธรรมะของพระพุทธเจ้าเป็นแนวทางในการ
ปฏิบัติงานอยู่แล้ว แต่ถ้าเป็นไปได้ก็คงจะใช้พัฒนาจิตใจของตนเองจนถึ งขั้นการปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐาน เพื่อให้ได้สมาธิ มีจิตใจแน่วแน่ มีสติระลึกรู้ว่าเราคือใคร ก าลังท าอะไรอยู่ จะได้ปฏิบัติงานได้
อย่างถูกต้องไม่หลงทาง ไม่หลงไปกับอารมณ์ต่างๆ ที่มากระทบ และจะก่อให้เกิดประโยชน์ต่อตนเอง
และต่อผู้รับริการได้เป็นอย่างมาก 

 
เอกสารอ้างอิง 

กิตฺติวุฒฺโฑภิกขุ. พัฒนาการทางจิตเล่มที่ ๑ และเล่มที่ ๒. กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิธรรมมหาธาตุ
วิทยาลัย, ๒๕๑๑.  
ปัญญานันทะภิกขุ. การสงเคราะห์ผู้อ่ืน. ปัญญาสาร  ปีท่ี ๑ เล่มท่ี ๗,๒๕๒๖.  
พุทธทาสภิกขุ.บรมธรรมภาคต้น. กรุงเทพมหานคร : ธรรมทานมูลนิธิ, ๒๕๒๕.  
พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ, ๒๕๒๕. กรุงเทพมหานคร : นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์,  
 ๒๕๔๖.     
วันทนี ย์  วาสิ กะสิ น .รศ . ธรรมะกับงานสั งคมสงเคราะห์ . กรุ งเทพมหานคร : โรงพิม พ์
 มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๓๔.   
วรศักดิ์  วรธมฺโมภิกขุ. จุดยืนของมนุษย์. กรุงเทพมหานคร :  ธรรมบูชาการพิมพ์, ๒๕๒๓. 


