
ศึกษาปฏิจจสมุปบาทในพุทธปรัชญาเถรวาทกับแนวคิดแบบธรรมชาตินิยม 
A Study of the Dependent Origination in Theravada Buddhist Philosophy and Nationalism  

นายเสฐียร ทั่งทองมะดัน๑ 
Mr. Sathien Thangthongmadan 

พระมหายุทธนา นรเชฏฺโ , ดร.๒ 
Phramaha Yutthana Narajettho, Dr. 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มีวัตถุประสงค์ ๓ ประการคือ ๑) เพ่ือศึกษาหลักค าสอนเรื่องปฏิจจสมุปบาทในพุทธปรัชญา

เถรวาท  ๒) เพ่ือศึกษาแนวคิดธรรมชาตินิยม และ ๓) เพ่ือศึกษาปฏิจจสมุปบาทในพุทธปรัชญาเถรวาท กับแนวคิด
แบบธรรมชาตินิยม บทความนี้เป็นการศึกษาค้นคว้าเชิงเอกสาร ผลการศึกษาพบว่า ปฏิจจสมุปบาท แสดงให้เห็นว่า 
ธรรมทั้งหลายอาศัยกันและกันเกิดขึ้นร่วมกันโดยต่างฝ่ายต่างเป็นปัจจัยของกันและกัน สิ่งทั้งหลายอาศัยกัน ๆ จึง
เกิดมีขึ้น หรือการที่ทุกขเกิดขึ้นเพราะอาศัยปจจัยสัมพันธเกี่ยวเนื่องกันมา ปฏิจจสมุปบาทเปนหลักธรรมที่พระพุทธ
เจาทรงแสดงในรูปของกฎธรรมชาติ หลักความจริงที่มีอยูโดยธรรมดา ไมเกี่ยวกับการอุบัติของพระศาสดาทั้งหลาย 
ปฏิจจสมุปบาทมีความสัมพันธ์กับแนวคิดธรรมชาตินิยมที่มองว่า มนุษย์เป็นผลผลิตหนึ่งของธรรมชาติ ในแง่ที่
เกิดขึ้นตั้งอยู่ดับไปตามกฎของธรรมชาติ ไม่ได้เป็นผลผลิตจากการสร้างของอ านาจเหนือธรรมชาติแต่ประการ ค า
สอนเรื่องปฏิจจสมุปบาทมีลักษณะเป็นธรรมชาตินิยม เพราะเชื่อว่ากฎธรรมชาติเป็นสิ่งนิรันดร ปฏิเสธอ านาจเหนือ
ธรรมชาติที่เป็นมูลการณ์ (First Cause) ของสิ่งทั้งหลาย เชื่อในการพิสูจน์ปรากฏการณ์ทางธรรมชาติด้วยหลักของ
เหตุผล และมองมนุษย์ว่าเป็นผลผลิตมาจากธรรมชาติ 
ค าส าคัญ : ปฏิจจสมุปบาท, พุทธปรัชญาเถรวาท, ธรรมชาตินิยม,  

Abstract 

 This article has three objectives : 1) to study the Dependent Origination in Theravada 

Buddhist Philosophy 2) to study the concept of naturalism and 3) to study the Dependent 

Origination  and the naturalism in Theravada Buddhist philosophy. This article is a documentary 

study. The study is found that the Dependent Origination is explained  that  all being relief on each 

other to come together with each other as factors of each other. Things rely on together, so they 

occur, or that everything happens because of the relative factors. The Buddha thought The 

Dependent Origination as the Law of nature. It is the truth that exists all time. It is not related to the 

emergence of all the prophets. The Dependent Origination is related to the Naturalism. That is, 

                                                           
๑นิสิตหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา ภาควิชาพระพุทธศาสนา คณะพุทธศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
M.A. Student, Tipitaka Studies, Department of Buddhism, Faculty of Buddhism, Mahachula- 

longkornrajavidyalaya University 
๒อาจารย์ประจ าและผู้อ านวยการหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา ภาควิชา

พระพุทธศาสนา คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Permanent Lecturer, Director of M.A. program, Tipitaka Studies, Department of Buddhism, 

Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๖๒ 

 

humans are a product of nature. In the sense that it is set out according to the laws of nature. The 

humans are not a product of the creation of supernatural powers in any way. The Dependent 

Origination is related with Naturalism because of believing that natural law is an eternal thing, 

reject the supernatural power that is the first cause of all things, believe in proving natural 

phenomena with the principle of reason and see humans as natural products. 

 

Keywords: The Dependent Origination, Theravada Buddhist Philosophy, Naturalism 

 
๑.ความน า 

 ชีวิตมนุษย์เราทุกวันนี้พร่องอยู่เป็นนิตย์ เพราะใจของมนุษย์เต็มไปด้วยความอยาก ซึ่งอยู่ในโลกของ
ความหลง คือ สุขเวทนาและทุกขเวทนา ที่วิ่งพล่านไปตามความพอใจ และไม่พอใจ ดังนั้นมนุษย์จึงเร่าร้อนดิ้นรน
แสวงหาเพ่ือให้ความอยากของตนเต็ม แต่ก็หามีใครท าให้ ความอยากเต็มได้ไม่ยิ่งแสวงหาความเร่าร้อนจากการ
แสวงหาก็จะเพ่ิมมากข้ึนไปเรื่อยๆ ความทุกข์ก็ เกิดตามข้ึนมาตลอด ไร้ความพอ หาความเต็มมิได้ เพราะจิตของ
มนุษย์ถูกอวิชชาครอบง า ความ พร่องจึงมีอยู่ในจิตของมนุษย์ตลอดเวลาอยู่เป็นนิตย์ พระองค์ทรงตรัสว่าทุกข์ก าเนิด
อยู่ปัจจุบัน ไม่ควรไปคิดเรื่องที่แล้วมา ทุกข์ที่ยังมาไม่ถึงไม่ควรไปถามหาทุกข์ ผู้ข้องอยู่ด้วยความไม่รู้ หลง ย่อมจะ
ถามว่าวิญญาณมา จากไหน เกิดเมื่อไร ใครเป็นผู้สร้าง พระองค์ทรงตรัสว่าคนก าลังถูกลูกศรยิงบาดเจ็บอยู่ขณะนี้ 
ก าลังรอ ความช่วยเหลือจากหมอ หมอจะถามผู้ป่วยว่าลูกศรนั้นถูกยิง ตั้งแต่เมื่อไร เวลาเท่าไรและที่ไหน คนยิงคือ
ใครและต้องหาคนยิงมาก่อน จึงจะแก้ไขวางยาให้ถูกและถอนลูกศรออกได้ การแก้ไข ของหมอจะแก้ไขได้หรือ คนไข้
จะต้องตาย แน่นอน ฉะนั้นทุกข์ของกายใจเกิดขึ้นตอนปัจจุบัน เราไม่ไปถามหาอดีต เสียเวลา เราควรแก้ทุกข์กัน
เดี๋ยวนี้คือปัจจุบันที่เราเกิด แก่ เจ็บ ตาย เราควรจะปฏิบัติธรรม เพ่ือความรู้วิธีดับทุกข์กันในวันนี้เลย ไม่ต้องรอช้า
นาน เพ่ือเห็นความเกิด แก่เจ็บตาย โดยเร็วพลันการที่สิ่งทั้งหลายอาศัยซึ่งกันและกัน จึงมีตัวกฎหรือสภาวะ 
ปฏิจจสมุปบาท พระพุทธเจ้าแสดงหลักธรรมชาติธรรมหมวดหนึ่งหรือหลักความจริงซึ่งเป็นเรื่องปิดไว้ พระองค์มา
ตรัสรู้ความจริง ของธรรมชาติที่เกิดขึ้นโดยธรรมชาติ แล้วใช้ปัญญาค้นโดยรู้จัก ธรรมชาติที่แท้จริง สิ่งเหล่านี้เกิดมา
ก่อน พระพุทธเจ้าทุกพระองค์และหมู่พระพุทธเจ้า ไม่มีผู้เกิดทันรู้ไม่ เพราะว่ารูปนามนี้เกิดมานาน ไม่สามารถจะ 
ค านวณกาลเวลาได้ แต่พระองค์ตรัสรู้ด้วยปัญญาสมาธิญาณ ยิ่งรู้ละเอียดลึกซึ้ง สุดที่สัตว์ปุถุชนจะหยั่ง รู้ธรรมชาติได้
แท้จริงดังปัญญาของพระพุทธเจ้าได้ จึงเป็นพยานของธรรม ทรงกล้าตอบปัญหาแก่สมณพราหมณ์ที่มีปัญหาได้อย่าง
สง่าผ่าเผยโดยเชื่อแน่ว่า หลักธรรมที่พระองค์ตรัสรู้นั้นเป็นของจริง พิสูจน์ได้โดยการปฏิบัติ มีในแนวทางของพระองค์
ตรัสรู้เท่านั้น จะพิสูจน์ได้ทางบรรลุธรรมจิตอย่างแท้จริง หลักปฏิจจสมุปบาทมี ๒ นัย นัยหนึ่งคือจากอวิชชา จึงมี
สังขาร นัยหนึ่งคือความเกิดของธรรมชาติ นัยที่สองคือการตรัสรู้ธรรมของธรรมชาติคือความดับ ตอนต้นแสดง ความ
เกิดของสมุทัย (ตัณหา) ตอนท้ายแสดงถึงการตรัสรู้ธรรมคือ นิโรธวาร อนุโลมปฏิโลมปฏิจจสมุปบาท ค าสอนเรื่อง
ปฏิจจสมุปบบาท เมื่อน ามาพิจารณาในแง่ของแนวคิดทางปรัชญาแบบธรรมชาตินิยม จะเห็นได้ว่ามีความสอดคล้อง



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๖๓ 

 

กัน โดยเฉพาะในประเด็นการยอมรับความเป็นธรรมชาติของสรรพสิ่ง หลักค าสอนเรื่องนี้จึงน่าจะศึกษาในประเด็นที่
สะท้อนแนวคิดแบบธรรมชาตินิยมได้เป็นอย่างดี  

๒. ค าสอนเรื่องปฏิจจสมุปบาท 
 ในประเด็นนี้จะได้กล่าวรายละเอียดเกี่ยวกับปฏิจจสมุปบาทคือ ๑) ความหมาย ๒) ค าไวพจน์ ๓) 
ประเภท ๔) ความหมายและความสัมพันธ์ขององค์ธรรมแต่ละข้อ ๕) ความต่างกันระหว่างปฏิจจสมุปบาทกัปอิ
ทัปปัจจยตา และ ๖) ความส าคัญ  ดังนี้ 
 ๒.๑ ความหมายของปฏิจจสมุปบาท  
 เมื่อกล่าวตามรูปศัพท์แล้ว ค าว่า ปฏิจจสมุปบาท  มาจากค าภาษาบาลีว่า “ปฏิจฺจสมุปฺปาท” ซึ่ง
ประกอบด้วยค า ปฏิจฺจ กับค า สมุปฺปาท ปฏิจฺจ แปลว่า อาศัย สมุปฺปาท (แยกเป็น ส  ร่วม + อุปฺปาท เกิดขึ้น) 
แปลว่า การเกิดขึ้นร่วมกันเมื่อรวมค า ๒ เข้าด้วยกัน จึงแปลได้ว่า การเกิดขึ้นร่วมกันโดยอาศัยกัน การเกิดขึ้น
ร่วมกันโดยอาศัยกันของอะไร ค าตอบก็คือ การเกิดขึ้นร่วมกันโดยอาศัยกันของอวิชชา สังขาร วิญญาณ นามรูป 
สฬายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา อุปาทาน ภพ ชาติ ชรามรณะ๓ ในพระไตรปิฎก กล่าว่า ค าวา “ปฏิจจสมุปบาท” 
มาจากค าวา ปฏิจจะ กับ สมุปบาท โดยที่ ปฏิจจ หมายถึง กิริยา อาการที่อาศัยกัน และสมุปบาท หมายถึง การ
เกิดขึ้นโดยชอบ เมื่อรวมกันปฏิจจสมุปบาทจึงหมายถึง ปจจัยที่อาศัยกันเกิดขึ้นโดยชอบ๔ หรือปจจัยทั้งหลายที่
อาศัยกันและกัน เปนเหตุรวมกัน ยังผลธรรมใหเกิดขึ้นเสมอกัน คือ มิใชใหเกิดขึ้นเปนสวน ๆ และมิใชใหเกิดขึ้นกอน
และหลัง๕ พระธรรมโกศาจารย (พุทธทาส) ไดอธิบายถึงความมุงหมายของปฏิจจสมุปบาทวา ปฏิจจสมุปบาทมุงถึง
อาการของ สภาวธรรมทั้งหลาย อาทิ อวิชชาอาศัยกันเกิดขึ้นรวมกัน ตางฝายตางเปนปจจัยของกันและกัน กลาวคือ 
อวิชชาเปนปจจัยใหเกิดสังขาร สังขารเปนปจจัยใหเกิดวิญญาณ เปนตน ค าวา ปฏิจจสมุป บาท เล็งถึงอาการที่เมื่อ
สิ่งหนึ่งเปนปจจัย ท าใหสิ่งใหมเกิดขึ้น นี่คือปฏิจจสมุปาท๖ ธรรม ๑๒ ประการนี้ต่างเกิดขึ้นร่วมกันโดยอาศัยกัน
เกิด ไม่ใช่ต่างฝ่ายต่างเกิดด้วยตัวเองโดด ๆ ปฏิจจสมุปบาทที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ก็ทรงมุ่งหมายที่จะทรง
แสดงถึงภาวะที่ต่างฝ่ายต่างเป็นปัจจัยให้กันและกันเกิดข้ึน  

 จึงกล่าวสรุปได้ว่า ปฏิจจสมุปบาท มุ่งถึง อาการที่ธรรมทั้งหลาย อาทิ อวิชชา อาศัยกันและกัน
เกิดขึ้นร่วมกันโดยต่างฝ่ายต่างเป็นปัจจัยของกันและกัน  ปฏิจจสมุปบาทจึงมีฐานะและความส าคัญแปลพอให
ไดความหมายในเบื้องตนวา การเกิดขึ้นพรอมแหงธรรมทั้งหลายโดยอาศัยกัน การที่สิ่งทั้งหลายอาศัยกันๆ จึง

                                                           
๓บรรจบ บรรณรุจิ, ปฏิจจสมุปบาท, พิมพ์ครั้งที่ ๓, (กรุงเทพมหานคร : พรบุญการพิมพ์, ๒๕๔๕), หน้า ๑.  
๔ม.ม. (ไทย) ๑๓/๓๓๗/๔๐๗,  ส .ขุ. (ไทย) ๒๕/๑/๑, ขุ.ป. (ไทย) ๓๑/๑๗๔/๔๙๔, ขุ.อุ.อ. (ไทย) ๔๔/๕๙. 
๕พระพุทธโฆสเถระ, คัมภีรวิสุทธิมรรค, แปลโดย สมเด็จพระพุฒาจารย,  พิมพครั้งที่ ๔, (กรุงเทพมหานคร : ประยูร

วงศพริ้นติ้ง,  ๒๕๔๖),  หนา ๘๔๖. 
๖พุทธทาสภิกข,ุ อิทัปปจจยตา, พิมพครั้งที่ ๕, (กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพธรรมสภา, ๒๕๓๗), หนา ๔๗๕. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๖๔ 

 

เกิดมีขึ้น หรือการที่ทุกขเกิดขึ้นเพราะอาศัยปจจัยสัมพันธเกี่ยวเนื่องกันมา ปฏิจจสมุปบาท เปนหลักธรรมอีก
หมวดหนึ่ง ที่พระพุทธเจาทรงแสดงในรูปของกฎธรรมชาติ หรือหลักความจริงที่มีอยูโดยธรรมดา ไมเกี่ยวกับ
การอุบัติของพระศาสดาทั้งหลาย 

๒.๒ ค าไวพจน์ของปฎิจจสมุปบาท  
ในปัจจยสูตร พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย ตถาคตทั้งหลายจะเกิดขึ้นหรือไม่ก็ตาม ธาตุ 

(ความจริง) นั้นก็ยังคงอยู่ ยังคงเป็นธัมมฐิตตา ธัมมนิยามตา อิทัปปัจจยตา ตถตา อวิตถตา อนัญญถตา”๗ 
บรรจบ บรรณรุจิ อธิบายชื่อเรียกปฎิจจสมุปบาท ไว้ในหนังสือปฎิจจสมุปบาท ว่า  
๑. ธัมมฐิตตาหรือ ธัมมฐิติ คือ ความด ารงอยู่ตามธรรม หมายถึง ความด ารงอยู่ตามปัจจัย สิ่งที่

ด ารงอยู่ตามปัจจัยนั้น ก็คือ อวิชชา สังขาร ฯลฯ ชาติ ชรามรณะ ซึ่งก็หมายความว่า อวิชชาเป็นปัจจัยให้
สังขารด ารงอยู่ สังขารเป็นปัจจัยให้วิญญาณด ารงอยู่ วิญญาณเป็นปัจจัยให้นามรูปด ารงอยู่ นามรูปเป็นปัจจัย
ให้สฬายตนะ (อายตนะ ๖) ด ารงอยู่ สฬายตนะเป็นปัจจัยให้ผัสสะด ารงอยู่ ผัสสะเป็นปัจจัยให้เวทนาด ารงอยู่ 
เวทนาเป็นปัจจัยให้ตัณหาด ารงอยู่ ตัณหาเป็นปัจจัยให้อุปาทานด ารงอยู่ อุปาทานเป็นปัจจัยให้ภพด ารงอยู่ ภพ
เป็นปัจจัยให้ชาติด ารงอยู่ ชาติเป็นปัจจัยให้ชรามรณะด ารงอยู่ เมื่อชาติชรามรณะยังด ารงอยู่แน่นอนว่า  โสกะ 
(ความโศก) ปริเทวะ (ความร้องไห้คร่ าครวญ) ทุกข์ (ความทุกข์กาย) โทมนัส (ความทุกข์ใจ) อุปายาส (ความคับ
แค้นใจ) ก็ยังด ารงอยู่ด้วย 

๒. ธัมมนิยามตา หรือ ธัมมนิยาม  คือ ความแน่นอนแห่งธรรมหรือความแน่นอนตามธรรม 
หมายถึง ความแน่นอนแห่งปัจจัยหรือความแน่นอนตามปัจจัย สิ่งที่แน่นอนตามปัจจัยนั้นก็คิอ อวิชชา สังขาร 
ฯลฯ ชาติ ชรามรณะ ซึ่งก็หมายความว่า อวิชชาเป็นปัจจัยให้สังขารเกิดแน่นอน สังขารเป็นปัจจัยให้วิญญาณ
เกิดแน่นอน วิญญาณเป็นปัจจัยให้นามรูปเกิดแน่นอน นามรูปเป็นปัจจัยให้สฬายตนะเกิดแน่นอน สฬายตนะ
เป็นปัจจัยให้ผัสสะเกิดแน่นอน ผัสสะเป็นปัจจัยให้เวทนาเกิดแน่นอน เวทนาเป็นปัจจัยให้ตัณหาเกิดแน่นอน 
ตัญหาเป็นปัจจัยให้อุปาทานเกิดแน่นอน  อุปาทานเป็นปัจจัยให้ภพเกิดแน่นอน ภพเป็นปัจจัยให้ชาติเกิด
แน่นอน ชาติเป็นปัจจัยให้ชรามรณะเกิดแน่นอน เมื่อมีชาติ ชรามรณะ โสกะปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาส 
ย่อมเกิดด้วยอย่างแน่นอน 

๓. อิทัปปัจจยตา คือ ความมีสิ่งนี้เป็นปัจจัย หมายถึง เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้ก็มีตาม เมื่อสิ่งที่เกิดขึ้น สิ่งนี้
ก็เกิดขึ้นตาม สิ่งที่เมื่อสิ่งนี้มีสิ่งนี้ก็มีตาม ก็คือ อวิชชา สังขาร ฯลฯ ชาติ ชรามรณะ ซึ่งก็หมายความว่าเมื่อ
อวิชชามีสังขารก็มีตาม เมื่อสังขารมีวิญญาณก็มีตาม เมื่อวิญญาณมี นามรูปก็มีตาม เมื่อนามรูปมี สฬายตนะก็
มีตาม เมื่อสฬายตนะมี ผัสสะก็มีตาม เมื่อผัสสะมี เวทนาก็มีตาม เมื่อเวทนามี ตัณหาก็มีตาม เมื่อตัณหามี 

                                                           
๗ส .นิ. (ไทย) ๑๖/๒๐/๓๕.   

 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๖๕ 

 

อุปาทานก็มีตาม เมื่ออุปาทานมี ภพก็มีตาม เมื่อภพมี ชาติก็มีตาม เมื่อชาติมี ชรามรณะก็มีตาม เมื่อชรามรณะ
มี โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาสก็มีตามด้วย 

๔. ตถตา คือความเป็นเช่นนั้น หมายถึง ความเป็นจริงอย่างนั้น สิ่งที่เป็นจริงอย่างนั้น ก็คือ อวิชชา
เป็นปัจจัยให้เกิดสังขาร สังขารเป็นปัจจัยให้เกิดวิญญาณ ฯลฯ ชาติเป็นปัจจัยให้เกิดชรา มรณะ ซึ่งเป็นความ
จริงที่คงอยู่ตลอดเวลา และเป็นความจริงที่ว่า เมื่อมีชาติ ชรามรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาส ก็
เป็นของจริงที่เกิดมาตามจริง 

๕. อวิตถตา คือความเป็นไปไม่ได้ที่จะไม่เป็นเช่นนั้น หมายถึงความเป็นจริงอย่างนั้นไม่ผันแปรไป
เป็นความไม่จริง สิ่งที่เป็นจริงโดยไม่ผันแปรนั้น ก็คือ อวิชชาเป็นปัจจัยให้เกิดสังขาร สังขารเป็นปัจจัยให้เกิด
วิญญาณ ฯลฯ ชาติเป็นปัจจัยให้เกิดชรามรณะ และก็เป็นความจริงโดยไม่มีทางผันแปรไปได้อีกที่ว่า เมื่อมีชาติ 
ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาส ก็เป็นจริงที่เกิดตามมาโดยไม่ผันแปร 

๖. อนัญญตถตา คือความไม่เป็นอย่างอ่ืน  หมายถึงเป็นอย่างอ่ืนจากที่เป็นมานี้ไม่ได้ สิ่งที่เป็น
อย่างอ่ืนจากสิ่งที่เป็นมานี้ไม่ได้ก็คือ อวิชชาเป็นปัจจัยให้เกิดสังขาร สังขารเป็นปัจจัยให้เกิดวิญญาณ ฯลฯ ชาติ
เป็นปัจจัยให้เกิดชรามรณะ และก็เป็นอย่างอ่ืนอย่างที่เป็นมานี้ไม่ได้ ก็คือ เมื่อมีชรามรณะแล้ว โสกะ ปริเทวะ 
ทุกข์ โทมนัส อุปายาส ก็เป็นจริงตามที่เกิดมาโดยไม่ผันแปรเป็นอ่ืนไปจากนี้ไปได้  

๗. ปัจจยาการ คืออาการตามปัจจัย หมายถึง อาการที่เกิดขึ้นตามปัจจัย ซึ่งก็หมายความว่า 
อวิชชา สังขาร ฯลฯ ชาติ ชรา มรณะ ต่างเกิดขึ้นตามปัจจัยปรุงแต่ง และเมื่อมีชาติชรามรณะแล้ว โสกะ 
ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาส ก็เกิดตามปัจจัยด้วย๘ 

ค าที่ใช้แทน (ค าไวพจน์) เหล่านี้เป็นการกล่าวถึงสิ่งที่เป็นเหตุและผลของสรรพสิ่งที่อยู่ในฐานะตัว
ธรรมชาติ กฎธรรมชาติ แม้จะใช้ค าท่ีต่างกันแต่ความหมายก็เหมือนกัน 

๒.๓ ประเภทของปฏิจจสมุปบาท 
 พระพุทธพจน์ที่เป็นตัวบทแสดงปฏิจจสมุปบาทนั้น แยกได้ ๒ ประเภท คือที่แสดงเป็นกลางๆ ไม่ระบุชื่อ
หัวข้อ อย่างหนึ่ง กับที่แสดงเจาะจงระบุหัวข้อปัจจัยต่างๆ ซึ่งสืบทอดกันโดยล าดับเป็นกระบวนการอย่างหนึ่ง อย่าง
แรกมักตรัสไว้น าหน้าอย่างหลัง เป็นท านองหลักกลาง หรือหลักทั่วไป ส่วนอย่างหลัง พบได้มากมาย และส่วนมากตรัส
ไว้ล้วน ๆ โดยไม่มีอย่างแรกอยู่ด้วย อย่างหลักนี้อาจจะเรียกว่าเป็นหลักแจงหัวข้อ หรือขยายความ เพราะแสดง
รายละเอียดให้เห็น หรือเป็นหลักประยุกต์ เพราะน าเอากระบวนการธรรมชาติมาแสดงให้เห็นความหมายตามหลัก
ทั่วไปนั้น อนึ่ง หลักทั้ง ๒ อย่างนั้น แต่ละอย่างแบ่งออกได้เป็น ๒ ท่อน คือ ท่อนแรกแสดงกระบวนการเกิด ท่อนหลัง
แสดงกระบวนการดับ และเป็นการแสดงให้เห็นแบบความสัมพันธ์ ๒ นัย ท่อนแรกแสดงกระบวนการเกิดเรียกว่า  
สมุทยวาร และถือว่าเป็นการแสดงตามล าดับ จึงเรียกว่า อนุโลมปฏิจจสมุปบาท เทียบในอริยสัจข้อที่ ๒ คือ ทุกข

                                                           
๘บรรจบ  บรรณรุจิ, ปฏจิจสมุปบาท, หน้า ๓-๗.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๖๖ 

 

สมุทัย ท่อนหลังแสดงกระบวนการดับ เรียกว่า นิโรธวาร และถือว่าเป็นการแสดงย้อนล าดับ จึงเรียกว่า ปฏิโลม
ปฏิจจสมุปบาท เทียบในอริยสัจข้อที่ ๓ คือ ทุกขนิโรธ 
 แสดงตัวบททั้ง ๒ อย่าง ดังนี้๙ 

 ๑) หลักทั่วไป๑๐ 
   อิมสฺมึ สติ อิท  โหติ  เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี 
            อิมสฺสุปฺปาทา อิท  อุปฺปชฺชติ เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น 

อิมสฺมึ อสติ อิท  น โหติ  เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้ก็ไม่มี 
            อิมสฺส นิโรธา อิท  นิรุชฺฌติ   เพราะสิ่งนี้ดับ สิ่งนี้ก็ดับด้วย 
 พิจารณาตามรูปพยัญชนะ หลักทั่วไปนี้ เข้ากับชื่อที่เรียกว่า อิทัปปัจจยตา 

 ๒) แจกแจงหัวข้อ หรือหลักประยุกต์๑๑ 
 แสดงแบบสายเกิดไปเป็นล าดับว่า เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย สังขารจึงมี เพราะสังขารเป็นปัจจัย วิญญาณ

จึงมี เพราะวิญญาณเป็นปัจจัย นามรูปจึงมี เพราะนามรูปเป็นปัจจัย สฬายตนะจึงมี เพราะสฬายตนะเป็นปัจจัย 
ผัสสะจึงมี เพราะผัสสะเป็นปัจจัย เวทนาจึงมี เพราะเวทนาเป็นปัจจัย ตัณหาจึงมี เพราะตัณหาเป็นปัจจัย อุปาทานจึง
มีเพราะอุปาทานเป็นปัจจัย ภพจึงมี เพราะภพเป็นปัจจัย ชาติจึงมี เพราะชาติเป็นปัจจัย ชรามรณะจึงมี ความโศก 
ความคร่ าครวญ ความทุกข์ โทมนัส และความคับแค้นใจ จึงมีพร้อม ความเกิดขึ้นแห่งกองทุกข์ทั้งปวงนี้ จึงมีได้ด้วย
ประการฉะนี้ 
 แสดงแบบสายดับย้อนล าดับว่า เพราะอวิชชาส ารอกดับไปไม่เหลือ สังขารจึงดับ เพราะสังขารดับ 
วิญญาณจึงดับ เพราะวิญญาณดับ นามรูปจึงดับ เพราะนามรูปดับ สฬายตนะจึงดับ เพราะสฬายตนะดับ ผัสสะจึงดับ  
เพราะผัสสะดับ เวทนาจึงดับเพราะเวทนาดับ ตัณหาจึงดับ เพราะตัณหาดับ อุปาทานจึงดับ เพราะอุปาทานดับ ภพจึง
ดับเพราะภพดับ ชาติจึงดับ เพราะชาติดับ ชรามรณะจึงดับ ความโศก ความคร่ าครวญ ทุกข์ โทมนัส ความคับแค้นใจ 
ก็ดับ    ความดับแห่งกองทุกข์ท้ังมวลนี้ ย่อมมีด้วยประการะฉะนี้ 
 จุดมุ่งหมายของพระองค์ในการยกเอาเรื่องปฏิจจสมุปบาทขึ้นแสดง ก็เพ่ือแสดงกระบวนการเกิดดับอง
ทุกข์ ค าว่าทุกข์มีความส าคัญและมีบทบาทมากในพุทธธรรม แม้ในหลักธรรมที่ส าคัญอ่ืน ๆ เช่น อริยสัจ ๔ ไตร
ลักษณ์ เป็นต้น ก็มีค าว่าทุกข์ เป็นองค์ประกอบที่ส าคัญ ดังนั้น เพ่ือความเข้าใจค าว่า “ทุกข์” ในพุทธธรรมให้
ชัดเจน และพิจารณาความหมายกว้าง ๆ ของพุทธพจน์ที่แบ่งทุกขตาออกเป็น ๓ อย่าง คือ๑๒ (๑) ทุกขทุกขตา 

                                                           
๙พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโฺต), พุทธธรรมฉบับปรับขยาย, พิมพ์ครั้งที่ ๓๕, (กรุงเทพมหานคร : 

ส านักพิมพ์ผลิธัมม์,๒๕๕๕),  หน้า ๑๕๔. 

 ๑๐ดูรายละเอียดใน ม.มู. (ไทย) ๑๒/๔๐๖/๔๔๑. 
 ๑๑ดูรายละเอียดใน ส .นิ.(ไทย) ๑๖/๑/๑-๓, ม.มู.(ไทย) ๑๒/๔๐๒-๔๐๖/๔๓๔-๔๔๑. 
 ๑๒พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโฺต), พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, หน้า ๑๖๐-๑๖๓. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๖๗ 

 

ทุกข์ที่เป็นความรู้สึกทุกข์ คือ ความทุกข์กายทุกข์ใจ ไม่สบาย เจ็บปวด เมื่อยขบโศกเศร้า เป็นต้น อย่างที่เข้าใจ
กันโดยสามัญ ตรงตามชื่อ ตามสภาพ ที่เรียกกันว่า ทุกขเวทนา (ความทุกข์อย่างปกติที่เกิดขึ้น เมื่อประสบ
อนิฏฐารมณ์ หรือสิ่งกระทบกระทั่งบีบคั้น) (๒) วิปริณามทุกขตา ทุกข์เนื่องด้วยความผันแปร หรือทุกข์ที่แฝง
อยู่ในความผันแปรของสุข คือความสุขที่กลายเป็นความทุกข์ หรือท าให้เกิดทุกข์ เพราะความแปรปรวนกลับ
กลายของมันเอง(ภาวะที่ตามปกติ ก็สบายดีเฉยอยู่ ไม่รู้สึกทุกข์อย่างใดเลย แต่ครั้นได้เสวยความสุขบางอย่าง 
พอสุขนั้นจางลงหรือหายไป ภาวะเดิมที่เคยรู้สึกสบายเป็นปกตินั้น กลับกลายเป็นทุกข์ไป เสมือนเป็นทุกข์แฝง 
ซึ่งจะแสดงตัวออกมาในทันทีที่ความสุขนั้นจืดจางหรือเลือนลางไป ยิ่งสุขมากขึ้นเท่าใด ก็กลับกลายเป็นทุกข์
รุนแรงมากข้ึนเท่านั้น เสมือนว่าทุกข์ที่แฝงขยายตัวตามขึ้นไป ถ้าความสุขนั้นไม่เกิดขึ้น ทุกข์เพราะสุขนั้นก็ไม่มี 
แม้เมื่อยังเสวยความสุขอยู่ พอนึกว่าสุขนั้นอาจจะต้องสิ้นสุดไป ก็ทุกข์ด้วยหวาดกังวล ใจหายไหวหวั่น ครั้น
กาลเวลาแห่งความสุขผ่านไปแล้ว ก็หวนระลึกด้วยความละห้อยหาว่า เราเคยมีสุขอย่างนี้ๆ บัดนี้ สุขนั้นไม่มี
เสียแล้วหนอ) (๓) สังขารทุกขตา ทุกข์ตามสภาพสังขาร คือ สภาวะของตัวสังขารเอง หรือสิ่งทั้งหลายทั้งปวง
ที่เกิดจากเหตุปัจจัยได้แก่ ขันธ์ ๕ (รวมถึง มรรค ผล ซึ่งเป็นโลกุตรธรรม) เป็นทุกข์ คือ เป็นสภาพที่ถูกบีบคั้น
ด้วยปัจจัยที่ขัดแย้ง มีการเกิดขึ้น และการสลายหรือดับไป ไม่มีความสมบูรณ์ในตัวของมันเองอยู่ในกระแสแห่ง
เหตุปัจจัย จึงเป็นสภาพซึ่งพร้อมที่จะก่อให้เกิดทุกข์ (ความรู้สึกทุกข์หรือทุกขเวทนา) แก่ผู้ไม่รู้เท่าทันต่อสภาพ
และกระแสของมัน และเข้าไปฝืนกระแสอย่างทื่อๆ ด้วยความอยากความยึด (ตัณหาอุปาทาน) อย่างโง่ๆ 
(อวิชชา) ไม่เข้าไปเกี่ยวข้องและปฏิบัติต่อมันด้วยปัญญาทุกข์ข้อส าคัญ คือข้อที่ ๓  แสดงถึงสภาพของสังขาร
ทั้งหลายตามที่มันเปนของมันเอง แตสภาพนี้จะกอใหเกิดความหมายเปนภาวะในทางจิตวิทยาขึ้นได ในแงที่วา มัน
ไมอาจใหความพึงพอใจโดยสมบูรณและ สามารถกอใหเกิดทุกขไดเสมอแกผูเขาไปเกี่ยวของดวยอวิชชาตัณหา
อุปาทาน  

 ๒.๔ ความหมายขององค์ประกอบทั้ง ๑๒ หัวข้อของปฏิจจสมุปบาท 
 หลักปฏิจจสมุปบาทนี้ ถูกน ามาแปลความหมายและอธิบายโดยนัยตางๆ ซึ่งพอสรุปเปนประเภทใหญ ๆ  
ไดดังนี้๑๓  

 ๑) การอธิบายแบบแสดงวิวัฒนาการของโลกและชีวิต โดยการตีความพุทธพจนบางแหงตามตัวอักษร 
เชน พุทธด ารัสวา โลกสมุทัยเปนตน  

 ๒) การอธิบายแบบแสดงกระบวนการเกิด–ดับแหงชีวิต และความทุกขของบุคคล ซึ่งแยกไดเปน ๒ นัย 
(๑) แสดงกระบวนการชวงกวางระหวางชีวิตตอชีวิต คือแบบขามภพขามชาติ เปนการแปลความหมายตามรูปศัพท
อีกแบบหนึ่ง และเปนวิธีอธิบายที่พบทั่วไปในคัมภีรรุนอรรถกถา ซึ่งขยายความหมายออกไปอยางละเอียดพิสดาร     
ท าใหกระบวนการนี้มีลักษณะเปนแบบแผน มี ขั้นตอนและค าบัญญัติเรียกตางๆ จนดูสลับซับซอนแกผูเริ่มศึกษา 

                                                           

 ๑๓เร่ืองเดียวกัน, หน้า ๑๕๗-๑๕๙. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๖๘ 

 

(๒) แสดงกระบวนการที่หมุนเวียนอยูตลอดเวลาในทุกขณะของการด ารงชีวิต เปนการแปล ความหมายที่แฝงอยูใน
ค าอธิบายนัยที่ ๑) นั่นเอง แตเล็งเอานัยอันลึกซึ้งหรือนัยประยุกตของศัพทตามที่เขาใจวาเปนพุทธประสงค (หรือ
เจตนารมณของหลักธรรม) เฉพาะสวนที่เปน ปจจุบัน วิธีอธิบายนัยนี้ยืนยันตัวเองโดยอางพุทธพจนในพระสูตรได
หลายแหง เชน ในเจตนาสูตร ทุกขนิโรธสูตร และโลกนิโรธสูตร เปนตน สวนในพระอภิธรรม มีบาลีแสดง 
กระบวนการแหงปฏิจจสมุปบาททั้งหมดที่เกิดครบถวนในขณะจิตอันเดียวไวดวย จัดเปนตอน หนึ่งในคัมภีรทีเดียว2
ในการอธิบายแบบที่ ๑ บางครั้งมีผูพยายามตีความหมายใหหลักปฏิจจสมุปบาทเปนทฤษฎีแสดงตน ก าเนิดของโลก 
โดยถือเอาอวิชชาเปนมูลการณ The First Cause) แลวจึงวิวัฒนาการตอมาตามล าดับหัวขอ ทั้ง ๑๒ นั้น  
 ปฏิจจสมุปบาท ประกอบด้วยหัวข้อ ๑๒ หัวข้อคือ ๑) อวิชชา ความไม่รู้แจ้ง คือ ไม่รู้ความจริง 
หรือไม่รู้ตามเป็นจริง ๒) สังขาร ความคิดปรุงแต่ง เจตจ านงและทุกสิ่งที่จิตได้สะสมไว้ ๓) วิญญาณ ความรู้ต่อ
สิ่งที่ถูกรับรู้ คือ การเห็น-ได้ยิน-ฯลฯ-รู้เรื่องในใจ ๔) นามรูป นามธรรมและรูปธรรม ชีวิตทั้งกายและใจ ๕) 
สฬายตนะ อายตนะ คือ ช่องทางรับรู้ ๖ ได้แก ่ตา ห ูจมูก ลิ้น กาย ใจ ๖) ผัสสะ การรับรู้ การประจวบกันของ
อายตนะ+อารมณ์(สิ่งที่ถูกรับรู้)+วิญญาณ ๗) เวทนา ความเสวยอารมณ์ ความรู้สึกสุข ทุกข์ หรือเฉยๆ ๘) 
ตัณหา ความทะยานอยาก คือ อยากได้ อยากเป็น อยากไม่เป็น ๙) อุปาทาน ความยึดติดถือมั่น การยึดถือค้าง
ใจ การยึดถือเข้ากับตัว ๑๐) ภพ ภาวะชีวิตที่เป็นอยู่ สภาพชีวิต ผลรวมกรรมทั้งหมดของบุคคล ๑๑) ชาติ 
ความเกิด ความปรากฏแห่งขันธ์ทั้งหลายที่ยึดถือเอาเป็นตัวตน ๑๒) ชรามรณะ ความแก่-ความตาย คือ ความ
เสื่อมอินทรีย์-ความสลายแห่งขันธ์  

๒.๕ ค าจ ากัดความองค์ประกอบหรือหัวข้อทั้ง ๑๒ ตามแบบ 
 ๑. อวิชชา = ความไม่รู้ทุกข์ – สมุทัย – นิโรธ – มรรค (อริยสัจ ๔) และ (ตามแบบอภิธรรม) 

ความไม่รู้หนก่อน – หนหน้า – ทั้งหนก่อนหนหน้า – ปฏิจจสมุปบาท 
 ๒. สังขาร = กายสังขาร วจีสังขาร จิตตสังขาร และ (ตามนัยอภิธรรม) ปุญญาภิสังขาร อปุญญาภิ

สังขาร อาเนญชาภิสังขาร 
 ๓. วิญญาณ = จักขุ- โสต- ฆาน- ชิวหา- กาย- มโนวิญญาณ (วิญญาณ ๖) 
 ๔. นามรูป = นาม (เวทนา สัญญา เจตนา ผัสสะ มนสิการ) หรือตามแบบอภิธรรม (เวทนาขันธ์ 

สัญญาขันธ์ สังขารขันธ์) + รูป (มหาภูต ๔ และรูปที่อาศัยมหาภูต ๔) 
 ๕. สฬายตนะ = จักขุ – ตา โสตะ – ห ูฆานะ – จมูก ชิวหา – ลิ้น กาย – กาย มโน - ใจ 
 ๖. ผัสสะ = จักขุสัมผัส โสต- ฆานะ- ชิวหา- กาย- มโนสัมผัส (สัมผัส ๖) 
 ๗. เวทนา = เวทนาเกิดจากจักขุสัมผัส จากโสต- ฆาน- ชิวหา- กาย- และมโนสัมผัส (เวทนา ๖) 
 ๘. ตัณหา = รูปตัณหา (ตัณหาในรูป) สัททตัณหา (ในเสียง) คันธตัณหา (ในกลิ่น) รสตัณหา (ในรส) 

โผฏฐัพพตัณหา (ในสัมผัสทางกาย) ธัมมตัณหา (ในธรรมารมณ์) (ตัณหา ๖) 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๖๙ 

 

 ๙. อุปาทาน = กามุปาทาน (ความยึดมั่นในกาม คือ รูป รส กลิ่น เสียง สัมผัส ต่างๆ) ทิฏฐุปาทาน 
(ความยึดมั่นในทิฏฐิ คือ ความเห็น ข้อยึดถือ ลัทธิ ทฤษฎี ต่างๆ) สีลัพพตุปาทาน (ความยึดมั่นในศีลและพรต ว่าจะ
ท าให้คนบริสุทธิ์ได้) อัตตวาทุปาทาน (ความยึดมั่นในอัตตา สร้างตัวตนขึ้นยึดถือไว้ด้วยความหลงผิด) 

 ๑๐. ภพ = กามภพ รูปภพ อรูปภพ อีกนัยหนึ่ง = กรรมภพ (ปุญญาภิสังขาร อปุญญาภิสังขาร อาเนญ
ชา-ภิสังขาร) กับ อุปปัตติภพ (กามภพ รูปภพ อรูปภพ, สัญญาภพ อสัญญาภพ เนวสัญญานา-สัญญาภพ, เอกโวการ
ภพ จตุโวการภพ ปัญจโวการภพ) 

 ๑๑. ชาติ = ความปรากฏแห่งขันธ์ทั้งหลาย การได้มาซึ่งอายตนะต่าง ๆ หรือความเกิด ความปรากฏ
ขึ้นของธรรมต่างๆ เหล่านั้น ๆ 

 ๑๒. ชรามรณะ = ชรา (ความเสื่อมอายุ ความหง่อมอินทรีย์) กับมรณะ (ความสลายแห่งขันธ์ 
ความขาดชีวิตินทรีย์) หรือ ความเสื่อมและความสลายแห่งธรรมต่างๆ เหล่านั้น๑๔ 

 ๒.๖ ความส าคัญของปฏิจจสมุปบาท 
ปฏิจจสมุปบาท เป็นหลักค าสอนที่มีความส าคัญเรื่องหนึ่ง ในคัมภีร์พระไตรปิฎกได้ กล่าวถึง

ความส าคัญรวมไปถึงอานิสงส์ของปฏิจจสมุปบาท เช่น ๑) การเห็นปฏิจจสมุปบาท คือการเห็นธรรม ดังพระ
พุทธด ารัสว่า “ผู้ใดเห็นปฏิจจสมุปบาท ผู้นั้นชื่อว่าเห็นธรรม ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นชื่อว่าเห็นปฏิจจสมุปบาท”๑๕

๒) ปฏิจจสมุปบาท คือหลักอริยสัจ ๔ เพราะอริยสัจ ๔ มีตรัสไว้ทั้งในรูปของสมุทยวาร สายเกิดและนิโรธวาร 
สายดับ หรือทั้งฝ่ายเกิดทุกข์และฝ่ายดับทุกข์ เป็นธรรมที่ทรงแสดงแล้วไม่มีใครข่มขี่คั ดค้านได้ ๑๖ ๓) 
ปฏิจจสมุปบาท เป็นธรรมที่แสดงโดยความเป็นกลาง (มัชเฌนธรรมเทศนา) เพราะอยู่กึ่งกลางระหว่างทัศนะที่
สุดโต่ง ๒ อย่างคือ อัตถิตา กับ นัตถิตา๑๗ ๔) ประโยชน์ของการรู้ปฏิจจสมุปบาท การรู้ปฏิจจสมุปบาท
ก่อให้เกิดประโยชน์มากมายหลายอย่าง ในพระไตรปิฎกกล่าวถึงความส าคัญเกี่ยวกับรู้ปฏิจจสมุปบาทไว้ เช่น
รู้ปฏิจจสมุปบาท ชื่อว่าเป็นธรรมกถึกแท้จริง ๑๘ รู้ปฏิจจสมุปบาท ช่วยให้คลายความยึดมั่น๑๙ เมื่อบุคคล
รู้ปฏิจจสมุปบาท ช่วยให้เห็นแจ้งในกาลทั้งสาม๒๐ 
 จากที่กล่าวมาทั้งหมด พอจะสรุปได้ว่า หลักค าสอนเรื่องปฏิจจสมุปบาทหรืออิทัปปัจจยตาใน
พระพุทธศาสนา เป็นหลักธรรมที่มีความส าคัญ และมีเนื้อหาสาระครอบคลุมหลักธรรมทุกหมวดทุกข้อ 
                                                           

 ๑๔ดูรายละเอียดใน ส .นิ.(ไทย) ๑๖/๒/๓-๘. 
๑๕ม.มู.(ไทย) ๑๒/๓๔๖/๒๕๔. (มหาหัตถิปโทปมสูตร) 
๑๖องฺ.ติก.(ไทย) ๒๐/๕๐๑/๑๖๙-๑๗๐. (ติตถสูตร) 
๑๗ส .นิ.(ไทย)  ๑๖/๔๓-๔๔/๑๕. (กัจจานโคตตสูตร)   
๑๘ส .นิ. (ไทย)  ๑๖/๔๖/๔๖. (ธรรมกถิกสูตร) 
๑๙ส .นิ.(ไทย) ๑๖/๕๐/๑๘. (อเจลกสัสปสตูร) 
๒๐ส .นิ.(ไทย) ๑๖/๖๓/๒๓-๒๔. (ปัจจัยสูตร) 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๗๐ 

 

ปฏิจจสมุปบาท กับอิทัปปัจจยตานั้น หากจะมองในแง่มุมที่ต่างกันก็มองได้ หากจะมองในแง่มุมที่เหมือนกันก็
มองได้ จึงดูเหมือนจะมีความไม่แตกต่างในความแตกต่างกัน ในหัวข้อต่อไปจะได้กล่าวถึงการตีความเรื่อง      
อิทัปปัจจยตาของท่านพุทธทาสภิกขุ ซึ่งผู้เขียนจะใช้ค าว่าอิทัปปัจจยตา ซึ่งในทัศนะของพุทธทาสภิกขุแล้ว ถือ
ว่า อิทัปปัจจยตามีความหมายกว้างทั่วไป จะใช้กับรูปธรรมอย่างใดอย่างหนึ่ง ในกรณีใดกรณีหนึ่ง ก็ยังได้ เป็น
กฎวิทยาศาสตร์ทั่วไปก็ได้ ส่วนปฏิจจสมุปบาทนั้น มุ่งหมายใช้เฉพาะเรื่องทุกข์และดับทุกข์โดยตรงใน
พระพุทธศาสนาเท่านั้น  

๓. แนวคิดแบบธรรมชาตินิยม 
ความหมายของธรรมชาตินิยมนั้นไม่ได้หมายถึงการที่นิยมนับถือธรรมชาติหรือปรากฏการณ์ทาง

ธรรมชาติ เช่น ฟ้า ดิน ดวงอาทิตย์ ฟ้าแลบ ฟ้าร้อง ฯลฯ ว่าสิ่งเหล่านี้มีอาจสูงสุดต่อความเป็นไปของสิ่งทั้งหลายใน
โลก รวมไปถึงการบูชาเทพเจ้าประจ าธรรมชาติต่าง ๆ อันเป็นลักษณะของความคิดแบบเทวนิยม ซึ่งความเข้าใจ
ทั้งหลายดังกล่าวมานี้ไม่ใช่ลักษณะความคิดแบบธรรมชาตินิยมที่ถูกต้อง๒๑  ความหมายของธรรมชาตินิยม เป็น
ศัพท์บัญญัติหนึ่งของค าว่า  Naturalism มีแนวความคิดว่าสิ่งและเหตุการณ์ทั้งหลายมีมูลเหตุมาจากธรรมชาติ 
มากกว่ามูลเหตุเหนือธรรมชาติ จักรวาลมีมูลก าเนิดมาจากธรรมชาติ มากกว่าภาวะเหนือธรรมชาติ มนุษย์มี
จุดหมายตามธรรมชาติ มากกว่าตามภาวะเหนือธรรมชาติ ธรรมชาตินิยม คือทฤษฎีที่ว่าด้วยสิ่งทั้งหลายในโลกนี้
เท่านั้น ไม่เกี่ยวกับโลกอ่ืน เมื่อกล่าวโดยสรุปแล้วจะเห็นว่า ธรรมชาตินิยมหมายถึงแนวคิดที่ประกอบด้วยทัศนะต่าง 
ๆ ดังนี้ (๑) ทัศนะที่ถือว่า ธรรมชาติเท่านั้นคือสิ่งเป็นจริงนิรันดร  มีพลังกระตุ้นในตัว ด ารงอยู่ด้วยตัวเอง มีทุกอย่าง
ในตัวเอง อาศัยตนเอง ปฏิบัติการได้ด้วยตนเอง และมีเหตุผลในตัว  (๒) ทัศนะที่ไม่ยอมรับอ านาจเหนือธรรมชาติ 
โดยถือว่าปรากฏการณ์ทุกๆอย่างเป็นไปตามสภาวะความเกี่ยวพันที่มีต่อกันของเหตุการณ์ทางธรรมชาตินั้นๆเอง ไม่
เกี่ยวข้องกับอ านาจเหนือธรรมชาติใดๆทั้งสิ้น แต่เป็นกระบวนการธรรมชาติที่ เกิดขึ้นเองตามกาละและเทศะ
กล่าวคือธรรมชาตินี้มีโครงสร้างของตนเอง และโครงสร้างนั้นเกิดขึ้นได้เอง ไม่ได้เกิดขึ้นเพราะอ านาจเหนือธรรมชาติ  
(๓) ทัศนะที่มีลักษณะนิยมวิทยาศาสตร์ได้แก่ทัศนะที่ถือว่า ปรากฏการณ์ธรรมชาติสามารถอธิบายได้อย่าง
สมเหตุสมผลเพียงพอโดยใช้วิธีการทางวิทยาศาสตร์ ความรู้จะเกิดขึ้นได้ก็โดยอาศัยวิธีการวิทยาศาสตร์เท่านั้น แต่
ความรู้ที่เรียกกันว่าอัชฌัตติกญาณ(intuition) คือการรู้เองก็ดี ประสบการณ์เชิงรหัสยะคือประสบการณ์เรื่องลึกลับ
ก็ดี คติความเชื่อก็ดี วิวรณ์คือการที่พระเป็นเจ้าเปิดเผยความรู้ให้มนุษย์ทราบก็ดีไม่ถือว่าเป็นความรู้ที่ถูกต้อง  
อย่างไรก็ดี แม้วิทยาศาสตร์จะเป็นวิธีการเดียวที่ท าให้มนุษย์รู้และเข้าใจโลก แต่มนุษย์ก็มีประสบการณ์เกี่ยวกับโลก
ได้หลายทาง นอกเหนือจากการรู้และการเข้าใจ  ธรรมชาตินิยมไม่ถือว่าการรู้และการเข้าใจโลกเป็นสิ่งที่ส าคัญที่สุด  
(๔) ทัศนะที่ถือว่า มนุษย์เป็นสิ่งหนึ่งในธรรมชาติ มิได้มีฐานะพิเศษเหนือกว่าสิ่งอ่ืนๆ เลย พฤติกรรมของมนุษย์ก็

                                                           

 ๒๑ภัทราภรณ์  มูลสวัสดิ์, “ความคิดแบบธรรมชาตินิยมในพุทธปรัชญา”, วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาปรัชญา, (บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย,๒๕๒๖), หน้า ๔. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๗๑ 

 

คล้ายๆกับพฤติกรรมของสัตว์อ่ืนๆจะต่างกันก็ตรงที่มีความซับซ้ อนมากกว่าเท่านั้น อิทธิพลจากสังคมและ
สิ่งแวดล้อมท าให้พฤติกรรมของมนุษย์ผันแปรไปต่างๆกันได้ คุณค่าเป็นสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้นเอง มิได้อาศัยสิ่งเหนือ
ธรรมชาติเป็นหลัก  

 จากค านิยามแนวคิดเรื่องธรรมชาตินิยมทั้ง ๔ ประการที่กล่าวมานี้ มีข้อสังเกตว่า ค านิยามข้อที่ ๑ กับ 
๒ เป็นการนิยามแนวคิดธรรมชาตินิยมในแง่ของความจริง (อภิปรัชญา) ข้อ ๓ เป็นการนิยามในแง่ความรู้          
(ญาณวิทยา) และข้อ ๔ เป็นการนิยมในแง่จริยศาสตร์ นอกจากนี้ ธรรมชาตินิยม ยังสามารถมองได้ในแง่ของศาสนา
ด้วย เมื่อมองในแง่ของศาสนาแล้วจะเห็นได้ว่ามีลักษณะต่อไปนี้  

 ๑. ธรรมชาตินิยมมีลักษณะเป็นอเทวนิยม ไม่มีเรืองเกี่ยวกับเทพเจ้าหรือ านาจสูงสุดของสิ่งเหนือ
ธรรมชาติมาเกี่ยวข้อง  

 ๒. เชื่อในสิ่งธรรมชาติและกฎธรรมชาติเท่านั้นว่าเป็นจริง พิจารณาถึงความสัมพันธ์ระหว่างสิ่งแวดล้อม
กับมนุษย์และระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ด้วยกันเองภายใต้กฎความจริงตามธรรมชาติมากกว่าจะเน้นถึงความสัมพันธ์
ระหว่างสิ่งทั้งหลายกับสิ่งเหนือธรรมชาติใด ๆ เกี่ยวกับความจริงแท้ของสิ่งทั้งหลาย  

๓. ธรรมชาตินิยมมีลักษณะความคิดเป็นพหุภาพ กล่าวคือถือว่า สิ่งทั้งหลายมันเป็นจริงในตัวของมัน
เอง เราไม่สามารถไปทอนมันลงเป็นแค่สิ่งใดสิ่งหนึ่งเพียงสิ่งเดียวได้ แต่ละสิ่งมีลักษณะเฉพาะตัวของมัน ซึ่งไม่
สามารถแบ่งแยกทอนย่อยมาเหลือเป็นเพียงสิ่งเดียวกันกับของสิ่งอ่ืน ๆ ได้ ดังนั้น สิ่งทั้งหลายในโลกจึงล้วนเป็นจริง 
ในจักรวาลจึงมีสิ่งที่เป็นจริงโดยตัวของมันเองได้มากมายหลายสิ่งด้วยกัน 

๔. ในเรื่องความรู้ เชื่อในความรู้จากประสบการณ์ คือความรู้ทางประสาทสัมผัสว่าเป็นวิธีเดียวที่จะให้
ความจริง ซึ่งเราตระหนักได้ด้วยตนเอง เชื่อในวิธีการทางวิทยาศาสตร์ ซึ่งสามารถให้ความจริงสากล ให้ความรู้อัน
ถูกต้องแก่เราได ้

๕. ในเรื่องเกี่ยวกับมนุษย์ ธรรมชาตินิยมมีลักษณะเป็นมนุษยนิยม เพราะเชื่อว่ามนุษย์เป็นสิ่งธรรมชาติ
สิ่งหนึ่งเช่นเดียวกับสิ่งอ่ืน ๆ ในโลกต่างกันก็ตรงคุณสมบัติเฉพาะเท่านั้น  มนุษย์นั้นทั้งยังเป็นอิสระและไม่เป็นอิสระ 
แต่อย่างไรก็ตามมนุษย์ก็ยังตกอยู่ภายใต้กฎธรรมชาติเช่นเดียวกับสิ่งธรรมชาติทั้งหลาย   

ธรรมชาตินิยมเป็นปรัชญาที่อยู่กลาง ระหว่างสสารนิยมและจิตนิยม กล่าวคือสสารนิยมเชื่อว่าสสาร
หรือวัตถุเท่านั้นเป็นจริงส่วนจิตนิยมเชื่อว่านอกจากสสารแล้วยังมีความเป็นจริงอีกอย่างหนึ่ง ซึ่งมีความจริงมากกว่า
สสาร สิ่งนั้นคือจิต แต่ส าหรับธรรมชาตินิยมท าหน้าที่ประนีประนอม ทัศนะของสสารนิยมและจิตนิยมโดยทัศนะ
แยบบกลาง ๆ คือบางแง่เห็นด้วยกับสสารนิยม  และบางแง่ก็เห็นด้วยกับจิตนิยม  แต่โดยหลักพ้ืนฐานแล้วธรรมชาติ
นิยมมีทัศนะใกล้เคียงกับสสารนิยมมากกว่า๒๒   
 

                                                           
๒๒วิทย์  วิศทเวทย์, ปรัชญาทั่วไป มนุษย์ โลก และความหมายของชีวิต, พิมพ์ครั้งที ่๑๕, (กรุงเทพมหานคร : อักษร

เจริญทัศน์, ๒๕๔๒), หน้า ๒๙-๓๕. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๗๒ 

 

๔. ปฏิจจสมุปบาทกับแนวคิดแบบธรรมชาตินิยม 
ปฏิจจสมุปบาท คือทฤษฎีหรือหลักค าสอนที่พระพุทธเจ้าตรัสเกี่ยวกับการอิงอาศัยกัน หรือความ

เป็นเหตุและผลของสิ่งทั้งหลาย โดยเฉพาะสิ่งที่ประกอบด้วยขันธ์ ๕ กล่าวอีกนัยหนึ่งคือเป็นทฤษฎีที่ว่าด้วย
กฎปฏิจจสมุปบาท ตามทฤษฎีนี้ กฎปฏิจจสมุปบาทหรือกฎอิทัปปัจจยตาคือกฎแห่งความเป็นเหตุและผลของ
สิ่งที่เป็นไปตามเหตุปัจจัยคือสังขตธรรมทั้งปวง สิ่งทั้งปวงต้องอิงอาศัยสิ่งอ่ืนในการเกิดขึ้นตั้งอยู่และดับไปหรือ
เปลี่ยนไปตามความเปลี่ยนแปลงของเหตุปัจจัย กล่าวอีกอย่าง ปฏิจจสมุปบาทก็คือความสัมพันธ์โดยการเป็น
เหตุและผลต่อกัน (causal relation) ของสิ่งที่เป็นไปตามเหตุปัจจัย หรือสิ่งที่อาศัยกันเกิดขึ้นในฐานะเป็นเหตุ
และผลของกันและกัน (ปฏิจจสมุปปันนธรรม) ตามทฤษฎีปฏิจจสมุปบาทจึงไม่มีสิ่งที่อยู่ได้ด้วยตัวเองที่ปรัชญา
ตะวันตกเรียกว่า “สวภาวะ” (substance) หรือสิ่งที่เรียกว่า “สิ่งสัมบูรณ์” (the absolute) หรือ “สิ่งมีจริง
สูงสุด” (Ultimate Reality) ซึ่งรวมถึงสิ่งที่เรียกว่า “อัตตา” หรือ “อาตมัน” ในปรัชญาอินเดียด้วยนั่นเอง
ปฏิจจสมุปบาทแสดงให้เห็นว่าสภาวะตามธรรมชาติของสิ่งทั้งหลายมีลักษณะส าคัญอยู่ ๓ ประการคือ 

(๑) ผลทุกอย่างต้องมีเหตุ หมายความว่าปรากฏการณ์หรือสิ่งในธรรมชาติทั้งปวงต้องมีเหตุเกิด ไม่
สามารถเกิดหรือมีอยู่ได้ด้วยตัวเอง กระบวนการของสิ่งที่เป็นเหตุและผลจึงไม่มีจุดเริ่มต้น นักคิดบางรายเห็นว่า
จะต้องมีจุดเริ่มต้นคือปฐมเหตุ (first cause) เช่น อาริสโตเติล และเซนต์ทอมัส อไควนัส เห็นว่ามีปฐมเหตุหรือสิ่ง
เคลื่อนไหวแรกสุด ที่ท าให้สิ่งอ่ืน ๆ เคลื่อนไหวโดยตัวเองไม่ต้องมีสิ่งอ่ืนมาท าให้เคลื่อนไหว ตามทฤษฎีปฏิจจสมุป
บาท สิ่งที่เกิดขึ้นทุกอย่างจึงไม่ได้เกิดขึ้นลอย ๆ อย่างไร้สาเหตุ ทฤษฎีเช่นนี้ท าให้พุทธธรรมมีลักษณะเป็นนิยัตินิยม 
(determinism) เพราะถือว่าผลถูกก าหนดหรือบังคับโดยเหตุบางอย่าง เช่น เหตุการณ์ที่เราประสบในชีวิตไม่ว่าจะดี
หรือเลวล้วนเกิดมาจากเหตุคือกรรมที่เราท าไว้ ไม่ใช่เรื่องบังเอิญ  

(๒) เหตุไม่บังคับผลตายตัว หมายความว่า แม้ผลทุกอย่างจะต้องมีเหตุเกิดแต่เหตุทุกอย่างไม่ได้บังคับ
ผลให้ต้องเกิดตามมาเสมอไป เช่น การปลูกต้นไม้เป็นเหตุให้เกิดต้นไม้ แต่ไม่แน่เสมอไปว่าต้นไม้จะต้องเกิด เพราะ
บางครั้งเราปลูกต้นไม้แต่ต้นไม้ไม่เกิดหรือไม่งอกงามขึ้นมาก็มี ทั้งนี้เพราะการที่เหตุใดเหตุหนึ่งจะท าให้เกิดผลได้
จะต้องอาศัยเงื่อนไขอ่ืน ๆ อีกมาก เช่น ต้องไม่มีคนหรือสัตว์มาท าลาย การที่บุตรของเนมารดาไปซื้อขนมเป็นเหตุ
ให้เกิดการให้เงินของมารดา แต่บางครั้งมารดาก็ไม่ให้เงินอาจะเป็นเพราะมารดามีเงินไม่พอที่จะให้หรือเป็นเพราะ
มารดาก าลังอารมณ์ไม่ดีอยู่ก็ได้ การให้ผลของกรรมก็เช่นกัน การท าบุญหรือบาปอย่าใดอย่างหนึ่งจะให้ผลหรือไม่ก็
ขึ้นอยู่กับเงื่อนไขที่ว่าเราท ากรรมใหม่เช่นใด ดังนั้น พระพุทธศาสนาจึงจัดเป็นนิยัตินิยมแบบอ่อน  

(๓) ความเป็นวัฏจักรของกระบวนการเหตุผล กระบวนการของความเป็นเหตุและผลในธรรมชาติมี
ลักษณะเกิดซ้ าไปมาหรือหมุนเวียนเป็นวัฏจักร เช่น กิเลสท าให้เราท ากรรม กรรมก็ท าให้เราได้รับผลกรรมหรือ
วิบากของกรรม ผลของกรรมท าให้เราเกิดกิเลสและท ากรรมอีก หรือแม่น้ าล าธารท าให้เกิดเมฆ เมฆท าให้เกิดฝน 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๗๓ 

 

แล้วฝนก็กลับมาท าให้เกิดแม่น้ าล าธารอีก กระบวนการของเหตุและผลในลักษณะเป็นวัฏจักรนี้ท าให้ไม่มีปฐม
เหตุ๒๓  

ความเป็นวัฏจักรของกระบวนการของเหตุผล จะพบได้จากค าสอนเรื่องนิยาม ๕ นิยาม ๕ เป็นหมวด
ธรรมที่แสดงถึงลักษณะความเป็นธรรมชาตินิยมของพระพุทธศาสนา ในนิยาม ๕ ค าว่า ธรรมชาติ   หมายเอาสิ่งที่มี
อยู่เอง สิ่งที่มีอยู่เอง เป็นเองตามธรรมดา ของมัน เป็นกฎที่มีอยู่เองเป็นเอง เรียกว่า “นิยาม” คือก าหนดอันแน่นอน 
มี ๕ อย่าง มีลักษณะเป็นกฎธรรมชาติ ในแง่นี้หมายถึงกฎที่ควบคุมความเป็นไปในธรรมชาติ อันได้แก่กฎแห่งเหตุ
และผล กฎในที่นี้พุทธปรัชญาเรียกว่า “ธรรมนิยาม” แปลว่า กฎหรือก าหนดแห่งธรรมชาติ พุทธปรัชญาถือว่าทุก
สิ่งที่มีอยู่ในธรรมชาติ ย่อมเกิดขึ้นเป็นไปตามอ านาจของกฎแห่งเหตุปัจจัยหรือกฎแห่งเหตุและผล ไม่มีอะไรที่จะ
เกิดขึ้นมาลอย ๆ โดยไม่มีเหตุปัจจัยท าให้เกิดขึ้น ธรรมชาติและกฎของธรรมชาติเป็นเพียงสองแง่ของสิ่งเดียวกัน 
แยกจากกันไม่ได้ เพราะมีธรรมชาติ จึงมีกฎธรรมชาติ และเพราะมีกฎธรรมชาติ จึงมีธรรมชาติ ถ้าสิ่งหนึ่งไม่มี อีกสิ่ง
หนึ่งก็จะพลอยไม่มีไปด้วย พุทธปรัชญาเรียกสิ่งที่มีอยู่ตามธรรมชาติที่แยกย่อยออกไปว่า “นิยาม” ซึ่งมีความหมาย
ว่า “ก าหนดที่แน่นอน” หรือ “ความเป็นไปอันแน่นอน” ของสิ่งทั้งปวง แบ่งออกเป็น ๕ อย่าง เรียกว่า นิยาม ๕ คือ   

 ๑) อุตุนิยาม ได้แก่กฎหรือก าหนดของธรรมชาติที่เนื่องด้วยอุณหภูมิ ภูมิอากาศ หรือฤดูกาลที่เป็นไป
ทั้งในสภาพแวดล้อมของกายภาพของมนุษย์และภายในตัวมนุษย์เอง   
 ๒) พีชนิยาม ได้แก่กฎแห่งพืชพันธุ์หรือพันธุกรรม เป็นกฎธรรมชาติที่ก าหนดลักษณะและความเป็นไป
อันแน่นอนของสิ่งมีชีวิตทั้งประเภทพืชและสัตว์ที่วิทยาศาสตร์สาขาชีววิทยาเรียกว่าพันธุกรรม 
 ๓) จิตนิยาม กฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับความเป็นไปและการท างานของจิต พุทธปรัชญาถือว่าจิตเป็นสิ่ง
หรือสภาวธรรมที่มีอยู่จริงในธรรมชาติอย่างหนึ่ง เช่นเดียวกับสสารหรือวัตถุที่พุทธปรัชญาเรียกว่ารูป  เมื่อจิตเป็น
สภาวธรรมที่มีอยู่จริง มันก็มีสภาพของมันในการด ารงอยู่และเป็นไป 
 ๔) กรรมนิยาม ได้แก่กฎแห่งกรรมที่เกี่ยวกับการกระท าของมนุษย์ กฎแห่งกรรมเป็นกฎแห่งเหตุและ
ผล จึงเป็นกฎธรรมชาติอย่างหนึ่ง แต่เป็นกฎทางศีลธรรมที่ครอบคลุมเฉพาะสิ่งมีชีวิตที่มีจิต โดยเฉพาะอย่างยิ่ง 
สิ่งมีชีวิตชั้นสูงเช่นมนุษย์และสัตว์ชั้นสูงที่รู้จักใช้เหตุผลในการด ารงชีวิต กฎแห่งกรรมมีหลักทั่วไปอยู่ว่า ท าเหตุไร
ย่อมได้รับผลเช่นนั้น  เนื่องจากกฎแห่งกรรมเป็นกฎธรรมชาติ กฎนี้จึงเป็นกฎที่สาธารณะทั่วไปส าหรับมนุษย์ทุกคน 
ไม่ใช่เป็นกฎที่ใช้ได้ส าหรับผู้นับถือพระพุทธศาสนาเท่านั้น การไม่เชื่อถือหรือไม่มีความรู้ในเรื่องกรรมและการให้ผล
ของกรรมไม่ได้เป็นเหตุผลให้กฎแห่งกรรมไม่ท างาน ไม่ว่าจะเป็นผู้นับถือศาสนาอะไร เมื่อท ากรรมดีให้เหมาะสมแก่
เหตุปัจจัยย่อมได้รับผลดี ท ากรรมชั่วย่อมได้รับกรรมชั่ว กฎแห่งความสอดคล้องระหว่างกรรมกับกรรมวิบาก พุทธ
ปรัชญาเรียกว่า กรรมนิยาม ซึ่งเป็นกฎธรรมชาติอย่างหนึ่ง 

                                                           

 ๒๓วัชระ  งามจิตรเจริญ, พระพุทธศาสนาเถรวาท, พิมพ์ครั้งที่ ๔, (กรุงเทพมหานคร : บริษัทพิมพ์ดีการพิมพ์
จ ากัด,๒๕๖๑) หน้า ๑๖๘-๑๖๙. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๗๔ 

 

 ๕) ธรรมนิยาม  ได้แก่ก าหนดของธรรมชาติหรือกฎธรรมชาติเป็นกฎแห่งเหตุแลผล หรือกฎแห่งเหตุ
ปัจจัย พุทธปรัชญาถือว่าทุกสิ่งในสากลจักรวาลที่อยู่ในประเภทสังขตะย่อมเกิดขึ้น ตั้งอยู่ เปลี่ยนแปรและเสื่อม
สลายแตกดับไปตามกฎที่เรียกว่าธรรมนิยามทั้งสิ้น คือเมื่อเกิดขึ้นก็มีเหตุท าให้เกิดขึ้น เมื่อตั้งอยู่ก็มี เหตุให้ตั้งอยู่ 
เมื่อเปลี่ยนแปรก็มีเหตุท าให้เปลี่ยนแปร เมื่อเสื่อมสลายก็มีเหตุท าให้เสื่อมสลายแตกดับ 
 จากลักษณะของธรรมชาตินิยมที่ได้กล่าวมาแล้วในหัวข้อก่อน พอจะมองเห็นว่า ธรรมชาตินิยมคือ
แนวคิดที่ยอมรับว่า ธรรมชาติเป็นสิ่งนิรันดร อยู่เหนืออ านาจสร้างสรรค์ มีลักษณะเป็นวิทยาศาสตร์ และเชื่อว่า
มนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของธรรมชาติ การนิยามแบบนี้เป็นการนิยามความหมายของธรรมชาตินิยมครอบคลุมทั้งในแง่
ความจริง ความรู้ และความดี ฉะนั้น หลักค าสอนเรื่องปฏิจจสมุปบาทกับแนวคิดแบบธรรมชาตินิยม จึงสามารถ
พิจารณาได้จากแนวคิดต่าง ๆ ดังนี้ 

 ๑) กฎธรรมชาติเท่านั้นเป็นสิ่งนิรันดร มีพลังกระตุ้นในตัวเอง ด ารงอยู่ด้วยตัวเอง มีทุกอย่างในตัวเอง 
อาศัยตนเอง ปฏิบัติการได้ด้วยตนเอง  และมีเหตุผลในตัว ดังปรากฏในอุปปาทสูตรว่า “ภิกษุทั้งหลาย เพราะ
ตถาคตอุบัติขึ้นก็ตาม ไม่อุบัติขึ้นก็ตาม ธาตุนั้นคือความตั้งอยู่ตามธรรมดา ความเป็นไปตามธรรมดาก็คงตั้งอยู่อย่าง
นั้นเอง ตถาคตตรัสรู้ บรรลุธาตุนั้นว่า สังขารทั้งปวงไม่เที่ยงครั้นแล้วจึงบอก แสดง บัญญัติ แต่งตั้ง เปิดเผย จ าแนก 
ท าให้เข้าใจง่ายว่าสังขารทั้งปวงไม่เที่ยง ดูกรภิกษุท้ังหลาย เพราะตถาคตอุบัติขึ้นก็ตาม ไม่อุบัติขึ้นก็ตาม ธาตุนั้นคือ
ความตั้งอยู่ตามธรรมดา ความเป็นไปตามธรรมดา ก็คงตั้งอยู่อย่างนั้นเอง ตถาคตตรัสรู้ บรรลุธาตุนั้นว่า สังขารทั้ง
ปวงเป็นทุกข์ ครั้นแล้วจึงบอก แสดง บัญญัติ แต่งตั้ง เปิดเผย จ าแนก ท าให้เข้าใจง่ายว่า สังขารทั้งปวงเป็นทุกข์ 
ดูกรภิกษุทั้งหลาย เพราะตถาคตอุบัติขึ้นก็ตาม ไม่อุบัติขึ้นก็ตามธาตุนั้น คือ ความตั้งอยู่ตามธรรมดา ความเป็นไป
ตามธรรมดา ก็คงตั้งอยู่อย่างนั้นเอง ตถาคตตรัสรู้ บรรลุธาตุนั้นว่า ธรรมทั้งปวงเป็นอนัตตา ครั้นแล้วจึงบอก แสดง 
บัญญัติ แต่งตั้ง เปิดเผย จ าแนก ท าให้เข้าใจง่ายว่า ธรรมทั้งปวงเป็นอนัตตา๒๔   
           ในพระสูตรนี้ค าว่า “ธาตุ” ที่พระพุทธองค์บอกว่ามีอยู่ก่อนที่พระองค์จะตรัสรู้นั้น น่าจะเทียบได้กับ
ธรรมชาติซึ่งเป็นไปตามปกติธรรมดา แต่พระพุทธเจ้าทรงเป็นผู้ค้นพบว่าสังขารทั้งปวงไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และธรรม
ทั้งหลายเป็นอนัตตา  
  ๒) การไม่ยอมรับอ านาจเหนือธรรมชาติ โดยถือว่าปรากฏการณ์ทุกๆอย่างเป็นไปตามสภาวะความ
เกี่ยวพันที่มีต่อกันของเหตุการณ์ทางธรรมชาตินั้นๆเอง ไม่เกี่ยวข้องกับอ านาจเหนือธรรมชาติใดๆทั้งสิ้น แต่เป็น
กระบวนการธรรมชาติที่เกิดขึ้นเองตามกาละและเทศะกล่าวคือธรรมชาตินี้มีโครงสร้างของตนเอง และโครงสร้างนั้น
เกิดขึ้นได้เอง ไม่ได้เกิดขึ้นเพราะอ านาจเหนือธรรมชาตินั้น  มีหลักฐานยืนยันว่า “พระผู้มีพระภาคทรงมนสิการ
ปฏิจจสมุปบาท เป็นอนุโลม ตลอดปัจฉิมยามแห่งราตรีว่า เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย จึงมีสังขาร   เพราะสังขารเป็น
ปัจจัย จึงมีวิญญาณ   เพราะวิญญาณเป็นปั จจัย จึงมีนามรูป  เพราะนามรูปเป็นปัจจัย จึงมีสฬายตนะ  

                                                           
๒๔องฺ.ติก. ๒๐/๑๗๓/๒๗๘-๒๗๙. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๗๕ 

 

เพราะสฬายตนะเป็นปัจจัย จึงมีผัสสะ  เพราะผัสสะเป็นปัจจัย จึงมีเวทนา  เพราะเวทนาเป็นปัจจัย จึงมีตัณหา  
เพราะตัณหาเป็นปัจจัย จึงมีอุปาทาน  เพราะอุปาทานเป็นปัจจัย จึงมีภพ  เพราะภพเป็นปัจจัย จึงมีชาติ เพราะ
ชาติเป็นปัจจัย จึงมีชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาส  เป็นอันว่ากองทุกข์ทั้งมวลนั่นย่อมเกิดด้วย
ประการฉะนี้  พิจารณาปฏิจจสมุปบาทโดยปฏิโลมว่า  อนึ่ง เพราะอวิชชานั่นแหละดับโดยไม่เหลือด้วยมรรคคือ
วิราคะ สังขารจึงดับ  เพราะสังขารดับ วิญญาณจึงดับ  เพราะวิญญาณดับ นามรูปจึงดับ เพราะนามรูปดับ สฬายต
นะจึงดับ  เพราะสฬายตนะดับ ผัสสะจึงดับ  เพราะผัสสะดับ เวทนาจึงดับ เพราะเวทนาดับ ตัณหาจึงดับ  เพราะ
ตัณหาดับ อุปาทานจึงดับ  เพราะอุปาทานดับ ภพจึงดับเพราะภพดับ ชาติจึงดับ  เพราะชาติดับ ชรา มรณะ โสกะ 
ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาส จึงดับ เป็นอันว่ากองทุกข์ท้ังมวลนั่นย่อมดับ ด้วยประการฉะนี้ (วิ.มหา. ๔/๓/๓) 
           จากหลักฐานนี้จะเห็นได้ว่าสิ่งทั้งหลายมิได้เกิดจากอ านาจเหนือธรรมชาติ แต่เป็นเพราะการอิงอาศัยซึ่ง
กันและกัน ธรรมชาตินี้จึงมีโครงสร้างที่สามารถอธิบายได้ มิใช่เกิดขึ้นเพราะอ านาจเหนือธรรมชาติแต่ประการใด 
ดังนั้น เมื่อพิจารณาในกรอบของอภิปรัชญา พระพุทธศาสนาจึงใกล้เคียงกับธรรมชาตินิยมมากที่สุด 

 อนึ่ง  ค าสอนเรื่องปฏิจจสมุปบาท ยังสะท้อนให้เห็นลักษณะของพระพุทธศาสนาว่า พระพุทธศาสนา
เป็นศาสนาประเภทอเทวนิยม (Atheism) คือศาสนาที่มีทัศนะว่าไม่มีพระเจ้า  ในทางอภิปรัชญาจึงมิได้ให้
ความส าคัญกับพระเป็นเจ้า  ดังที่มีผู้แสดงทัศนะไว้ว่า  “ในทางปรัชญาความคิดเรื่องโลกเป็นความคิดที่ส าคัญเรื่อง
หนึ่ง โดยเฉพาะอย่างยิ่งในปรัชญาเทวนิยม ความคิดเรื่องโลกจัดเป็นความคิดพ้ืนฐานที่มีความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิด
กับความคิดเรื่องพระเจ้าและความคิดเรื่องมนุษย์ ปรัชญาประเทศเทวนิยมทั้งของตะวันตกและตะวันออก แม้จะมี
ความเห็นอ่ืนๆแตกต่างกัน แต่ก็มีความสอดคล้องกันเกี่ยวกับการมีอยู่ของโลก นั่นคือการมีอยู่ของโลกเป็นผลสืบ
เนื่องมาจากการมีอยู่ของพระผู้เป็นเจ้า โดยปรัชญาบางส านักถือว่าพระเป็นเจ้าทรงเป็นผู้สร้างโลกโดยตรง   
    ปัญหาในทางอภิปรัชญาว่าด้วยความคิดเรื่องโลก พระพุทธศาสนากล่าวถึงเรื่องโลกไว้ในอัคคัญญสูตร    
ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรคว่าด้วยก าเนิดโลกความว่า “วาเสฏฐะและภารทวาชะ มีสมัยบางครั้งบางคราว โดยล่วง  ระยะ
กาลยืดยาวช้านานที่โลกนี้จะพินาศ เมื่อโลกก าลังพินาศอยู่ โดยมากเหล่า สัตว์ย่อมเกิดในชั้นอาภัสสรพรหม สัตว์
เหล่านั้นได้ส าเร็จทางใจ มีปีติเป็นอาหาร    มีรัศมีซ่านออกจากกายตนเองสัญจรไปได้ในอากาศ อยู่ในวิมานอันงาม 
สถิตอยู่ในภพนั้นสิ้นกาลยืดยาวช้านาน วาเสฏฐะและภารทวาชะ มีสมัยบางครั้ง  บางคราวโดยระยะกาลยืดยาวช้า
นาน ที่โลกนี้จะกลับเจริญ เมื่อโลกก าลังเจริญ อยู่โดยมาก เหล่าสัตว์พากันจุติจากชั้นอาภัสสรพรหมลงมาเป็นอย่าง
นี้ และสัตว์นั้น ได้ส าเร็จทางใจ มีปีติเป็นอาหาร มีรัศมีซ่านออกจากกายตนเอง สัญจรไปได้ในอากาศ อยู่ในวิมานอัน
งาม สถิตอยู่ในภพนั้นสิ้นกาลยืดยาวช้านาน ก็แหละ  สมัยนั้นจักรวาลทั้งสิ้นนี้แลเป็นน้ าทั้งนั้น มืดมนแลไม่เห็น
อะไร ดวงจันทร์และ   ดวงอาทิตย์ก็ยังไม่ปรากฏ ดวงดาวนักษัตรทั้งหลายก็ยังไม่ปรากฏ กลางวันกลาง คืนก็ยังไม่
ปรากฏ เดือนหนึ่งและกึ่งเดือนก็ยังไม่ปรากฏ ฤดูและปีก็ยังไม่ปรากฏ  เพศชายและเพศหญิงก็ยังไม่ปรากฏ สัตว์
ทั้งหลาย ถึงซึ่งอันนับเพียงว่าสัตว์เท่านั้น ดูกรวาเสฏฐะและภารทวาชะ ครั้นต่อมา โดยล่วงระยะกาลยืดยาวช้านาน 
เกิดง้วนดินลอยอยู่บนน้ าทั่วไป ได้ปรากฏแก่สัตว์เหล่านั้นเหมือนนมสดที่บุคคลเคี่ยว ให้งวด แล้วตั้งไว้ให้เย็นจับเป็น



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๗๖ 

 

ฝาอยู่ข้างบน ฉะนั้นง้วนดินนั้นถึงพร้อมด้วยสี  กลิ่น รส มีสีคล้ายเนยใสหรือเนยข้นอย่างดี ฉะนั้น มีรสอร่อยดุจ
รวงผึ้งเล็กอันหาโทษมิได้ ฉะนั้น๒๕  
           เมื่อกล่าวถึงก าเนิดของโลกพระพุทธเจ้าตรัสไว้ในโลกสูตรว่า  “ภิกษุทั้งหลาย เราจักแสดงความเกิด
และความดับแห่งโลก  เธอทั้งหลายจงฟัง ... ภิกษุทั้งหลาย ก็ความเกิดแห่งโลกเป็นไฉน เพราะอาศัยจักษุและรูป  
จึงเกิดจักขุวิญญาณ ความประชุมแห่งธรรม ๓ ประการเป็นผัสสะ เพราะผัสสะเป็นปัจจัย จึงเกิดเวทนา เพราะ
เวทนาเป็นปัจจัย จึงเกิดตัณหา เพราะตัณหาเป็นปัจจัย จึงเกิดอุปาทาน เพราะอุปาทานเป็นปัจจัย จึงเกิดภพ 
เพราะภพเป็นปัจจัย จึงเกิดชาติ เพราะชาติเป็นปัจจัยจึงเกิดชราและมรณะ โสกปริเทวทุกขโทมนัสและอุปายาส 
ภิกษุทั้งหลาย นี้แลเป็นความเกิดแห่งโลก ก็ความดับแห่งโลกเป็นไฉน เพราะอาศัยจักษุและรูป จึงเกิดจักขุวิญญาณ 
ความประชุมแห่งธรรม ๓ ประการเป็นผัสสะเพราะผัสสะเป็นปัจจัย จึงเกิดเวทนา เพราะเวทนาเป็นปัจจัย จึงเกิด
ตัณหาเพราะตัณหานั้นเทียวดับด้วยส ารอกโดยไม่เหลือ อุปาทานจึงดับ เพราะอุปาทานดับภพจึงดับ เพราะภพดับ 
ชาติจึงดับ เพราะชาติดับ ชราและมรณะ โสกปริเทวทุกขโทมนัสและอุปายาสจึงดับ ความดับแห่งกองทุกข์ทั้งมวลนี้ 
ย่อมมีด้วยประการอย่างนี้ ภิกษุท้ังหลาย นี้แลเป็นความดับแห่งโลก  (ส .นิ. ๑๖/๔๔/๗๐-๗๑) 

 ความเกิดและความดับแห่งโลกในที่นี้จึงเป็นเรื่องของกระบวนการในปฏิจจสมุปบาท มิได้เป็น
เหมือนกับที่ปรัชญาตะวันตกเข้าใจ ที่บางลัทธิบอกว่าพระเจ้าเป็นผู้สร้างโลกเช่น ปรัชญาอินเดียสายอาสติกะ
ทั้งหลาย หลักธรรมข้อปฏิจจสมุปบาทจึงคล้ายกับกฎธรรมชาติซึ่งมิได้มีผู้สร้าง แต่เป็นเรื่องของปัจจัยที่อิงอาศัยกัน
และกัน 
 ๓) ถือว่าปรากฏการณ์ธรรมชาติสามารถอธิบายได้อย่างสมเหตุสมผล  โดยใช้วิธีการทาง
วิทยาศาสตร์ แนวคิดนี้บอกเราเราว่าธรรมชาตินิยมเชื่อในเรื่องประสบการณ์ ประเด็นนี้พูดถึงธรรมชาตินิยมในแง่
ความรู้ เกี่ยวกับทฤษฎีด้านความรู้ ธรรมชาตินิยมถือว่า ความรู้ที่ถูกต้องแท้จริงนั้นต้องเป็นความรู้ที่ได้จาก
ประสบการณ์ เกิดจากประสาทสัมผัสเท่านั้น เพราะถือว่าความรู้ที่เราได้มาโดยวิธีดังกล่าว สามารถพิสูจน์ ทดสอบ 
แสดงให้ผู้อ่ืนรับรู้ได้ ความรู้ประเภทนี้เท่านั้นที่ให้ความจริงแก่เรา ธรรมชาตินิยมไม่ยอมรับความรู้ในแบบอ่ืน ๆ เช่น 
ความรู้ที่ติดตัวมาแต่ก าเนิด หรือความรู้ที่ได้จากการเปิดเผย (วิวรณ์) ของพระเจ้า เพราะไม่สามารถพิสูจน์ให้เห็น
จริงได้ และต้องอาศัยอ้างอิงถึงสิ่งอาศัยเหนือธรรมชาติ ซึ่งธรรมชาตินิยมถือว่าเหนือความรู้จากประสาทสัมผัสไม่มี
อยู่จริง ความรู้จากประสบการณ์นี้ เราสามารถทดสอบ ยืนยันให้เห็นข้อเท็จจริงได้ ซึ่งวิธีนี้เป็นวิธีเดียวกันกับ
วิทยาศาสตร์ ธรรมชาตินิยม ยอมรับวิธีการทางวิทยาศาสตร์ว่าเป็นวิธีเดียวที่สามารถให้ความรู้ที่แท้จริงได้    
 ๔) ถือว่ามนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของธรรมชาติ  ส าหรับธรรมชาตินิยมเมื่อมองเรื่องมนุษย์พอจะกล่าวได้
ว่า ๑)  มนุษย์เป็นผลผลิตของวิวัฒนาการของธรรมชาติ มีร่างกายเป็นสสาร และมีคุณสมบัติเฉพาะที่ท าหน้าที่
เช่นเดียวกับจิตของจิตนิยม แต่ ไม่ใช่จิต เป็นปรากฏการณ์  ๒) มนุษย์ด ารงชีวิตไปตามลักษณะทางชีวภาพ

                                                           

 ๒๕ที.ปา. ๑๑/๑๑๙-๑๒๐/๗๒-๗๓. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๗๗ 

 

เช่นเดียวกับสิ่งมีชีวิตอ่ืน ๆ ในโลกธรรมชาติแห่งนี้เช่นเดียวกัน   ๓) การด ารงชีวิตของมนุษย์เกิดขึ้น ด าเนินไป และ
สิ้นสุดลงภายใต้กฎธรรมชาติ  ๔)  สิ่งแวดล้อมนับว่ามีอิทธิพลต่อการด าเนินชีวิตของมนุษย์เป็นอย่างมากพอ ๆ กับ
ความเป็นตัวของตัวเองของมนุษย์  ๕) ไม่มีสิ่งเหนือธรรมชาติอ่ืนใดที่มีอ านาจควบคุมชีวิตของมนุษย์ ไม่มีลิขิตของ
ชีวิตจากพระเจ้า พระพรหมหรือสิ่งสัมบูรณ์อ่ืน ๆ  

 ว่าตามหลักค าสอนเรื่องปฏิจจสมุปบาท จะเห็นได้ว่า มนุษย์เป็นสัตว์ที่เกิดจากองค์ประกอบ ๒ ส่วน 
ส่วนที่เป็นสสารหรือรูป (กาย) และส่วนที่เป็นอสสารหรือนาม (จิตหรือวิญญาณ) กายของมนุษย์ประกอบจากหน่วย
พ้ืนฐานที่เรียกว่าธาตุ ๔ คือ ดิน น้ า ไฟ ลม มนุษย์รับรู้โลกภายนอกผ่านประสาทสัมผัส ประสาทสัมผัสแต่ละอย่าง
จะมีอารมณ์เป็นของเฉพาะตน จิตหรือวิญญาณของมนุษย์มีอยู่จริง โดยอาศัยร่างกายเป็นที่อยู่ เป็นธรรมชาติที่ไม่มี
รูปร่าง เป็นนามธรรม มีความสัมพันธ์กับร่างกาย และมีความส าคัญกว่ากาย มนุษย์เป็นสัตว์ที่มีปัญญาหรือมีเหตุผล
ในการด าเนินชีวิต ธรรมชาติของร่างกายมนุษย์มีการเปลี่ยนแปลงไม่สามารถด ารงอยู่ในภาวะเดิมตลอดไปได้ 

๕. สรุปและวิเคราะห ์  
  จากที่กล่าวมานี้ พอสรุปได้ว่า ปฏิจจสมุปบาท มุ่งถึงอาการที่ธรรมทั้งหลาย อาทิ อวิชชา อาศัยกัน

และกันเกิดขึ้นร่วมกันโดยต่างฝ่ายต่างเป็นปัจจัยของกันและกัน ปฏิจจสมุปบาทจึงฐานะและความส าคัญแปล
พอใหไดความหมายในเบื้องตนวา การเกิดขึ้นพรอมแหงธรรมทั้งหลายโดยอาศัยกัน การที่สิ่งทั้งหลายอาศัย
กันๆ จึงเกิดมีขึ้น หรือการที่ทุกขเกิดขึ้นเพราะอาศัยปจจัยสัมพันธเกี่ยวเนื่องกันมา ปฏิจจสมุปบาทเปน 
หลักธรรมอีกหมวดหนึ่ง ที่พระพุทธเจาทรงแสดงในรูปของกฎธรรมชาติ หรือหลักความจริงที่มีอยูโดยธรรมดา 
ไมเกี่ยวกับการอุบัติของพระศาสดาทั้งหลาย มีความสัมพันธ์กับแนวคิดธรรมชาตินิยมที่มองว่า มนุษย์เป็น
ผลผลิตหนึ่งของธรรมชาติ ในแง่ที่เกิดขึ้นตั้งอยู่ดับไปตามกฎของธรรมชาติ ไม่ได้เป็นผลผลิตจากการสร้างของ
อ านาจเหนือธรรมชาติแต่ประการใด และยังถือว่า มนุษย์ประกอบด้วยส่วนส าคัญ ๒ ส่วนคือกายกับจิต ทั้งสองส่วน
นี้ต่างก็มีความสัมพันธ์กัน การพิจารณาแนวคิดแบบธรรมชาตินิยมตามที่ยกมาทั้ ง ๔ ประการนี้ ค าสอนเรื่อง
ปฏิจสมุปบาทมีลักษณะเป็นธรรมชาตินิยม เพราะเชื่อว่า กฎธรรมชาติเป็นสิ่งนิรันดร ปฏิเสธอ านาจเหนือธรรมชาติ
ที่เป็นมูลการณะ (First Cause) ของสิ่งทั้งหลาย เชื่อในการพิสูจน์ปรากฏการณ์ทางธรรมชาติด้วยหลักของเหตุผล 
และมองมนุษย์ว่าเป็นผลผลิตมาจากธรรมชาติ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๗๘ 

 

เอกสารอ้างอิง 
 

บรรจบ บรรณรุจิ. ปฏิจจสมุปบาท. พิมพ์ครั้งที่ ๓, กรุงเทพมหานคร : พรบุญการพิมพ์, ๒๕๔๕.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). พุทธธรรมฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ ๓๕, กรุงเทพมหานคร : 
      ส านักพิมพ์ผลิธัมม์,๒๕๕๕. 
พระพุทธโฆสเถระ. คัมภีรวิสุทธิมรรค. แปลโดย สมเด็จพระพุฒาจารย  พิมพครั้งที่ ๔, กรุงเทพมหานคร : ประยูร 
     วงศพริ้นติ้ง,  ๒๕๔๖. 
พุทธทาสภิกข.ุ อิทัปปจจยตา พิมพครั้งที่ ๕, กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพธรรมสภา, ๒๕๓๗. 
ภัทราภรณ์  มูลสวัสดิ์. “ความคิดแบบธรรมชาตินิยมในพุทธปรัชญา”. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต 
      สาขาวิชาปรัชญา, บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย,๒๕๒๖. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,มหาวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
      กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 
วิทย์  วิศทเวทย์. ปรัชญาทั่วไป มนุษย์ โลก และความหมายของชีวิต. พิมพ์ครั้งที่ ๑๕, กรุงเทพมหานคร : อักษร 
     เจริญทัศน์, ๒๕๔๒. 
วัชระ  งามจิตรเจริญ. พระพุทธศาสนาเถรวาท. พิมพ์ครั้งที่ ๔, กรุงเทพมหานคร : บริษัทพิมพ์ดีการพิมพ์ 
     จ ากัด,๒๕๖๑. 
 
 


