
การศึกษาวิเคราะห์ภยเภรวสูตร 
An Analytical Study of the Bhayabherava Sutta  

พระไพรัช พุทฺธิสาโร (โพธิ์ประพาฬทอง)๑ 
Phrapairat Buddhisaro (Bhodhipraparntong) 

ดร. อธิเทพ ผาทา๒ 
Dr. Athithep Phatha 

 

บทคัดย่อ 

 บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์เรื่อง ศึกษาวิเคราะห์ภยเภรวสูตร มีวัตถุประสงค์ คือ เพ่ือ
ศึกษาโครงสร้าง เนื้อหาของภยเภรวสูตร เพ่ือศึกษาค าสอนเรื่องความกลัวในพระไตรปิฎก เพ่ือศึกษาวิเคราะห์
ค าสอนเรื่องความกลัวในภยเภรวสูตร โดยมีระเบียบวิธีวิจัยเป็นแบบการวิจัย เชิงเอกสาร (Documentary 
Research) โดยใช้วิธีการวิเคราะห์เชิงพรรณนา (Descriptive Analysis)  

 ผลการวิจัยพบว่า ภยเภรวสูตร เป็นพระสูตรที่มีขนาดเล็กที่กล่าวถึงเรื่อง ของการถามปัญหาของ
ชาณุสโสณิพราหมณ์กับพระพุทธองค์โดยพระพุทธองค์ได้ทรงอธิบายเหตุที่เป็นบ่อเกิดของความกลัว และ
วิธีการที่จะก าจัดความกลัว คือ สาเหตุที่ก่อให้เกิดความกลัวเมื่อสมณพราหมณ์หรือนักบวชผู้ยังไม่หมดกิเลสเข้า
ไปสู่ป่ามีอยู่ ๑๖ ประการ มีความมีกาย วาจา และใจไม่บริสุทธิ์ เป็นต้น และทรงแสดงเหตุที่พระสาวกของ
พระองค์ไม่กลัว เพราะเหตุ ๑๖ ประการตรงข้ามนั้น นอกจากนั้นทรงแสดงเหตุที่จะลดความกลัวก็คือ (๑) ต้อง
รู้ธรรมชาติของความกลัวว่าความกลัวคือกิเลส (๒) เมื่อขณะปฏิบัติธรรมแล้วเกิดความกลัวให้พิจารณาตาม
อาการที่เกิดในอิริยาบถต่างๆ (๓) หมั่นปฏิบัติธรรมเพ่ือละนิวรณ์และบรรลุฌาน ๔ และพัฒนาไปสู่การบรรลุ
วิชชา ๓ ก็จะสามารถตัดกิเลสและความกลัวลงไปได้อย่างสิ้นเชิง 
ค าส าคัญ :  ภยเภรวสูตร,การระงับความกลัว 

Abstract 

This article is significant part of thesis entitled ‘Bhayabherava Sutta’ The thesis has 

three objectives, namely (1) to study the structure and content of Bhayabherava Sutta and (2) 

to study the principle of fear  in  Bhayabherava Sutta (3) to analytical study of the principle of 

fear  in  Bhayabherava Sutta. Research methodology adapted on this thesis is of documentary 

research by using descriptive analysis.The results of the study were as follows: This Sutta is 

related to the asking questions of fear and intrigue, ways to eliminate fear in Buddhism 

between Chanussoni Brahmin and The Load Buddha. The Buddha described the cause of fear 

and how to get rid of fear that is sixteen the cause of fear when the monk or Brahmin whom 

not yet attained went to inside the forest such as: physical, verbal, and impure minds and so 

                                                           

 ๑ นิสิตปรญิญาโท สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
M.A. Student, Tipitaka  Studies, Faculty of Buddhism,  Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

 ๒อาจารย์ประจ าภาควิชาพระพุทธศาสนา คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
Permanent Lecturer, Department of Buddhism, Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๘๐ 

 

on, and then he explain about the cause of his Fearlessness that opposites from the 16 cause 

of Fear. In addition, he also explain how to reduce fear such as: (1) to know the nature of fear 

that fear is the passion. (2) When meditating, fear is considered by the symptoms in the 

various movements. (3) To practice meditation to stop the five hindrances (Nãvaraõa) and to 

attain four absorption (Jhàna) and to develop to attain the Threefold Knowledge, it can cut off 

passion and fear altogether. 

 

Keywords: Bhayabherava Sutta, How to cut out of the fear. 

 

๑.บทน า 

เป็นธรรมดาทีเดียวส าหรับมนุษย์เราที่เกิดมาแล้วย่อมเป็นคนที่กลัว ซึ่งความกลัวนี้ถือว่าเป็นสิ่งที่

เกิดมาพร้อมกับความเป็นมนุษย์ หรือแม้กระทั่งสัตว์ทั้งหลายก็เป็นเช่นนั้นไม่แตกต่างกัน ล้วนเป็นผู้ที่มีความ

กลัวเป็นพ้ืนฐานของจิตใจ คือกลัวต่อความตาย กลัวภัยที่เข้ามาคุกคาม ดังปรากฏในพระพุทธพจน์ว่า สัตว์ทุก

ประเภท ย่อมสะดุ้งกลัวโทษทัณฑ์สัตว์ทุกประเภท ย่อมหวาดกลัวความตาย๓ และเมื่อมนุษย์ถูกภัยคุกคามแล้ว

ก็จะแสดงออกต่อความกลัวนั้นไปต่างๆกัน  เช่นเข้าไปพ่ึงภูเขา ป่าไม้ อาราม และรุกขเจดีย์เป็นสรณะ๔ ซึ่ง

พระพุทธศาสนาได้ให้ทัศนะเอาไว้ว่า มนุษย์เรานั้นตราบที่ยังไม่บรรลุธรรมย่อมจะมีความกลัว แต่เมื่อบรรลุ

ธรรมขั้นสูงสุดแล้วนั่นเองจึงหมดความกลัว ดังปรากฏในพระพุทธพจน์ที่ว่า 

ผู้บรรลุความส าเร็จแล้วไม่มีความสะดุ้งกลัว    

ปราศจากตัณหา ไม่มีกิเลสเพียงดังเนิน  

ตัดลูกศรที่น าไปสู่ภพได้ขาดแล้ว   

ร่างกายนี้จึงเป็นร่างกายสุดท้าย๕ 

อนึ่ง เราจะพบว่าในทางพระพุทธศาสนาได้แบ่งความกลัวที่มนุษย์มีอยู่เป็น ๒ ประเภท คือ (๑) 

กลัวต่อภัยที่เข้ามาคุกคามชีวิต กลัวว่าจะต้องพลัดพรากจากสิ่งที่รักหรือกลัวที่จะไม่ได้สิ่งที่ตนเองปรารถนา ซึ่ง

ประเด็นนี้เป็นความกลัวที่เกิดมาจากกิเลส (๒) ความกลัวต่อการกระท าความผิดหรือกลัวต่อการกระท าความ

ชั่ว อันนี้จัดว่าเป็นความละอายต่อการกระท าความชั่ว การคบคนชั่ง เป็นต้น ซึ่งความกลัวทั้ง ๒ ประการนั้นถือ

ว่าข้อที่ (๑) เป็นความกลัวในเชิงลบ (Negative Fear ) ส่วนข้อที่ (๒) นั้นจัดเป็นความกลับที่เป็นไปในทางบวก 

(Positive Fear ) ในความกลัวทั้งสองประเภทนี้พระพุทธศาสนาสนับสนุนให้มนุษย์มีความกลัวในประเภทที่ 

                                                           
๓ขุ.ธ. (ไทย) ๒๕/๑๒๙/๗๒. 
๔ขุ.ธ. (ไทย) ๒๕/๑๘๘/๙๒. 
๕ขุ.ธ. (ไทย) ๒๕/๓๕๑/๑๔๒. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๘๑ 

 

(๒) และให้หลีกเว้นหรือก าจัดความกลัวประเภทที่ (๑)  แต่อย่างไรก็ตามเมื่อมีการกล่าวถึงความกลัวโดยทั่วไป

ก็จะจะเข้าใจว่าพระพุทธศาสนาได้สอนเฉพาะเรื่องความกลัวในข้อที่ (๒) เท่านั้น เพราะความจริงแล้ว

พระพุทธศาสนาได้สอนในเรื่องของความกลัวเอาไว้ทั้ง ๒ ประการ 

อนึ่ง จะพบว่าเมื่อกล่าวถึงความกลัวในทางพระพุทธศาสนานั้น โดยมากจะเป็นค าอธิบายที่มีการ

อธิบายเกี่ยวกับความกลัวที่เป็นกิเลส คือโดยเนื้อหาของความกลัวนั้นมาจากการที่มนุษย์ยังมีกิเลส คือ ราคะ 

โทสะ และโมหะ เป็นพ้ืนฐาน เพราะมนุษย์มีพ้ืนฐานของกิเลสดังกล่าวนี้เองเป็นผลท าให้มนุษย์เกิดความกลัว 

เมื่อเกิดความกลัวก็จะแสดงพฤติกรรมออกมาในท านองของการกระท าที่จะก่อให้เกิดการปกป้องตนเองให้รอด

พ้นจากความกลัวก็คือ (๑) กลัวว่าจะถูกท าร้ายก็จึงท าร้ายคนอ่ืนก่อน (๒)กลัวว่าจะถูกคุกคามก็จึงประกอบ

พิธีกรรมเพ่ือลดทอนความกลัวลง หรือ(๓)กลัวว่าจะแก่จึงพยายามหาวิธีการที่จะท าให้ตนเองไม่แก่ เป็นต้น ซึ่ง

เมื่อมนุษย์เกิดความกลัวแล้วย่อมแสดงพฤติกรรมต่างๆออกมา บางพฤติกรรมก็ก่อให้เกิดประโยชน์ บาง

พฤติกรรมก็ก่อให้เกิดโทษ ดังนั้น ในแง่ของผลที่เกิดจากความกลัวเราจะพบว่า เพราะความกลัวนี่เองที่เป็นเหตุ

ท าให้เกิดการพัฒนาการของสิ่งต่างๆในสังคม เช่น เกิดการปกครอง เกิดศาสนา เกิดการบัญญัติกฎหมาย จารีต

ประเพณี เป็นต้นขึ้นมาในโลกนี้ 

พระพุทธศาสนาถือว่าเป็นศาสนาหนึ่งที่สอนในเรื่องของความกลัวและยอมรับว่าความกลัวเป็นส่วน
หนึ่งของชีวิต และความกลัวนั้นก่อให้เกิดผลหลายประการ และพระพุทธศาสนาก็ได้พยายามสอนให้มนุษย์รู้จัก
การบรรเทาความกลัวหรือใช้ความกลัวให้เกิดประโยชน์กับชีวิต เช่น ถ้ากลัวผลร้ายที่จะตามมาก็ไม่ควรท า
กรรมชั่ว หรือ ถ้ากลัวว่าจะยากจนก็จะต้องขยัน เป็นต้น ซึ่ง ค าสอนที่พระพุทธศาสนาได้สอนเรื่องความกลัวนั้น
ก็มีปรากฏอยู่ในพระสูตรหลายพระสูตร ซึ่งภยเภรวสูตรก็เป็นหนึ่งในพระสูตรที่สอนเรื่องความกลัวเอาไว้  

ส าหรับค าว่า ภยเภรวสูตร  แปลว่า  พระสูตรว่าด้วยความขลาดกลัว  ชื่อนี้ตั้งตามเนื้อหาสาระของ
พระสูตร  ซึ่งกล่าวถึงเหตุสะดุ้งกลัวการอยู่ในเสนาสนะป่า ๑๖ ประการ พระสูตรนี้ พระผู้มีพระภาคทรงแสดง
แก่ชาณุสโสณิพราหมณ์ ขณะประทับอยู่ ณ พระเชตวัน  อารามของอนาถบิณฑิกเศรษฐี  เขตกรุงสาวัตถี  เหตุ
เกิดแห่งพระสูตร นี้จัดอยู่ในประเภท  ปุจฉาวสิกะ  คือทรงแสดงเพ่ือตอบปัญหาของผู้ถามเกี่ยวกับเรื่องความ
กลัวว่าท าอย่างไรเวลาไปปฏิบัติธรรมในป่าช้าจึงจะไม่กลัว ซึ่งพระพุทธองค์ได้ทรงตรัสถึงเหตุของความกลัวของ
พระภิกษุท่ีเข้าไปปฏิบัติธรรมในป่าช้าว่า 

สมณพราหมณ์พวกอ่ืนสะดุ้งกลัวเพราะ  (๑)  มีกายกรรมไม่บริสุทธิ์  (๒)  มีวจีกรรมไม่บริสุทธิ์  (๓)  
มีมโนกรรมไม่บริสุทธิ์  (๔)  มีอาชีพไม่บริสุทธิ์  (๕)  มีปกติเพ่งเล็งอยากได้สิ่งของของผู้อ่ืน  (๖)  มีจิต
วิบัติ คิดชั่วร้าย  (๗)  มีจิตถูกถีนมิทธะ (ความหดหู่และความเซื่องซึม) กลุ้มรุม  (๘)  เป็นผู้ฟุ้งซ่าน จิต
ไม่สงบ  (๙)  เป็นผู้เคลือบแคลงสงสัย  (๑๐)  เป็นผู้ยกตนข่มผู้อ่ืน  (๑๑)  เป็นคนมักขลาดมักกลัว  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๘๒ 

 

(๑๒)  ปรารถนาลาภสักการะ  (๑๓)  เป็นคนเกียจคร้าน ไม่มีความเพียร  (๑๔)  เป็นคนขาด
สติสัมปชัญญะ (หลงลืม)  (๑๕)  มีจิตไม่ตั้งม่ัน มีจิตกวัดแกว่ง  (๑๖)  เป็นคนโง่เขลาเบาปัญญา๖ 

เมื่อพระภิกษุมีความไม่บริสุทธิ์ดังกล่าวแล้วเข้าป่าไปก็ย่อมเกิดความกลัวขึ้นมาได้ เมื่อเกิดความ

กลัวขึ้นมาแล้วก็ย่อมจะท าให้เกิดปัญหาคือไม่อาจจะปฏิบัติธรรมได้เนื่องจากจิตใจไม่เป็นสมาธินั่นเอง แต่

ปัญหาดังกล่าวย่อมไม่มีในพระอริยบุคคลเลย๗ จากนั้นทรงอธิบายถึงวิธีการก าจัดความกลัวในคราวที่ยังไม่

บรรลุพระสัมมาสัมโพธิญาณว่าการบรรเทาหรือการก าจัดความกลัวนั้นควรท าอย่างไร ซึ่งเถือว่าเป็นวิธีการที่มี

ประโยชน์ส าหรับผู้ปฏิบัติธรรมเป็นอย่างยิ่ง 

๒. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

 บทความนี้ เป็นส่วนหนึ่ งของวิทยานิพนธ์ เรื่อง“ศึกษาวิ เคราะห์ อุภยเภรวสูตร” ส าหรับ 
วัตถุประสงค์ที่ต้องการน าเสนอในบทความนี้มี ๓ ข้อ คือ 

 ๒.๑  เพ่ือศึกษาโครงสร้าง เนื้อหาของภยเภรวสูตร 
 ๒.๒  เพ่ือศึกษาค าสอนเรื่องความกลัวในพระไตรปิฎก 
 ๒.๓  เพ่ือศึกษาวิเคราะห์ค าสอนเรื่องความกลัวในภยเภรวสูตร 

 

๓. วิธีการด าเนินการวิจัย 

 ในงานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ (Quality Research) โดยการสืบค้นข้อมูลที่เกี่ยวข้องจาก
เอกสาร (Document Research) ที่เกี่ยวข้องกับการศึกษาวิเคราะห์ภยเภรวสูตรในพระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๒ 
มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ โดยศึกษาค้นคว้าข้อมูลทั้งในพระไตรปิฎกและอรรถกถา ฎีกา รวมถึงเอกสารอ่ืน ๆ
ที่เก่ียวข้อง โดยมีล าดับการด าเนินการดังต่อไปนี้ 

(๑) รวบรวมเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) ได้แก่เอกสารอ้างอิงทางพระพุทธศาสนา เป็น
ต้นว่าพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และเอกสารวรรณกรรม ที่เก่ียวข้องกับการศึกษาการวิเคราะห์ภยเภรวสูตร 

(๒) รวบรวมเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ได้แก่ หนังสือ งานวิจัย เอกสาร วารสารที่
เกี่ยวข้อง  

 (๓) รวบรวมเรียบเรียงวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารต่าง ๆ และน าเสนอผลการวิจัยรวมถึง

ข้อเสนอแนะต่อไป 

 
 

                                                           
๖ม.มู.(ไทย)๑๒/๓๔-๕๔/๓๓-๓๘. 
๗ม.มู.(ไทย)๑๒/๔๔-๕๔/๓๖-๓๗. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๘๓ 

 

๔. ผลการวิจัย 
 พระสูตรนี้ พระผู้มีพระภาคทรงแสดงแก่ชาณุสโสณิพราหมณ์ ขณะประทับอยู่ ณ พระเชตวัน  

อารามของอนาถบิณฑิกเศรษฐี  เขตกรุงสาวัตถี  เหตุเกิดแห่งพระสูตร นี้จัดอยู่ในประเภท  ปุจฉาวสิกะ  คือ
ทรงแสดงเพื่อตอบปัญหาของผู้ถาม  

โดยที่ชาณุสโสณิพราหมณ์ทูลถามว่า  กุลบุตรทั้งหลายออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิตเจาะจงท่าน
พระโคดม  ท่านพระโคดมเป็นหัวหน้าของกุลบุตรเหล่านั้น       ทรงมีอุปการะ แนะน าให้ท าตาม และชุมชน
นั้นก็ถือปฏิบัติตามแบบอย่างของท่านพระโคดมหรือ จากนั้นพระพุทธองค์ทรงรับว่า  เป็นเช่นนั้น จากนั้น 
ชาณุสโสณิกราบทูลว่า เสนาสนะป่าอยู่ล าบาก ท าให้สงบได้ยาก ในการอยู่โดดเดี่ยว ก็หาความรื่นรมย์ได้ยาก 
ป่าทั้งหลายมักจะชักน าจิตของภิกษุผู้ไม่ได้สมาธิ ให้เกิดความหวาดหวั่นได้ 

พระพุทธองค์ทรงรับว่า ในสมัยที่พระองค์ยังไม่ได้ตรัสรู้ ก็ทรงเห็นอย่างนั้น แล้วทรงอธิบายเหตุ
สะดุ้งกลัวการอยู่ในเสนาสนะป่า ๑๐ ประการ ของสมณพราหมณ์พวกอ่ืน  เปรียบเทียบกับเหตุไม่สะดุ้งกลัว
การอยู่ในเสนาสนะป่าของพระองค์  และพระอริยะทั้งหลาย ว่าสมณพราหมณ์พวกอ่ืนสะดุ้งกลัวเพราะ  (๑)  มี
กายกรรมไม่บริสุทธิ์  (๒)  มีวจีกรรมไม่บริสุทธิ์  (๓)  มีมโนกรรมไม่บริสุทธิ์  (๔)  มีอาชีพไม่บริสุทธิ์  (๕)  มี
ปกติเพ่งเล็งอยากได้สิ่งของของผู้อ่ืน  (๖)  มีจิตวิบัติ คิดชั่วร้าย  (๗)  มีจิตถูกถีนมิทธะ (ความหดหู่และความ
เซื่องซึม) กลุ้มรุม  (๘)  เป็นผู้ฟุ้งซ่าน จิตไม่สงบ  (๙)  เป็นผู้เคลือบแคลงสงสัย  (๑๐)  เป็นผู้ยกตนข่มผู้อ่ืน  
(๑๑)  เป็นคนมักขลาดมักกลัว  (๑๒)  ปรารถนาลาภสักการะ  (๑๓)  เป็นคนเกียจคร้าน ไม่มีความเพียร  (๑๔)  
เป็นคนขาดสติสัมปชัญญะ (หลงลืม)  (๑๕)  มีจิตไม่ตั้งมั่น มีจิตกวัดแกว่ง  (๑๖)  เป็นคนโง่เขลาเบาปัญญา  
ส่วนพระองค์และพระอริยะทั้งหลายไม่สะดุ้งกลัวการอยู่ในเสนาสนะป่า เพราะเหตุ ๑๖ ประการมีนัยตรงกัน
ข้าม จากนั้นทรงอธิบายต่อไปว่า  ขณะที่พระองค์ยังไม่ได้ตรัสรู้  ทรงเลือกการอยู่ในเสนาสนะป่า และเม่ือความ
กลัวความขลาดเกิดขึ้นในขณะที่ทรงอยู่ในอิริยาบถใด ก็ทรงพิจารณาก าจัดความกลัวความขลาดให้หมดไปใน
อิริยาบถนั้น  เช่น  เกิดขึ้นขณะจงกรม  ก็ทรงก าจัดให้หมดไปในขณะจงกรมนั้นเอง  ไม่ทรงเปลี่ยนอิริยาบถ
จนกว่าจะทรงก าจัดได้  แล้วทรงบ าเพ็ญเพียรต่อไปจนได้ฌาน ๔ และวิชชา ๓ จนบรรลุธรรม  ตามล าดับ 

นอกจากนั้นในภยเภรวสูตรนั้นยังได้อธิบายถึงอุบายที่จะบรรเทาความกลัวลงไปได้ด้วยการปฏิบัติ
ตามเหตุที่จะไม่ก่อให้เกิดความกลัว ๑๖ ประการ ได้แก่ (๑)  มีกายกรรมบริสุทธิ์ (๒)  มีวจีกรรมบริสุทธิ์  (๓)  
มีมโนกรรมบริสุทธิ์  (๔)  มีอาชีพบริสุทธิ์  (๕)  มีปกติไม่เพ่งเล็งอยากได้สิ่งของของผู้อ่ืน  (๖)  มีจิตไม่วิบัติ ไม่
คิดชั่วร้าย  (๗)  มีจิตไม่ถูกถีนมิทธะ  กลุ้มรุม  (๘)  เป็นผู้ไม่ฟุ้งซ่าน จิตสงบ  (๙)  เป็นผู้หมดความสงสัย  (๑๐)  
เป็นผู้ไม่ยกตนข่มผู้อ่ืน  (๑๑)  ไม่เป็นคนขี้กลัว  (๑๒)  ไม่ปรารถนาลาภสักการะ  (๑๓)  ไม่เป็นคนเกียจคร้าน 
มีความเพียร  (๑๔)  เป็นคนมีสติสัมปชัญญะ (ไม่หลงลืม)  (๑๕)  มีจิตตั้งมั่น มีจิตมั่นคง  (๑๖)  เป็นคนมี
ปัญญา และนอกจากเหตุทั้ง ๑๖ ประการนี้แล้วก็ยังมีเหตุอ่ืนอีกก็คือ (๑) การพิจารณาความกลัวที่เกิดในแต่ละ
อิริยาบถ (๒) การปฏิบัติธรรมเพ่ือละกิเลส เพราะความกลัวนั้นจัดเป็นกิเลส เมื่อก าจัดกิเลสได้ก็เท่ากับสามารถ



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๘๔ 

 

ก าจัดความกลัวได้โดยล าดับการปฏิบัติธรรมเพ่ือก าจัดความกลัวในภยเภรวสูตรนั้นก็มีดังต่อไปนี้ (๑) ปฏิบัติ
ตามหลักสมถกรรมฐานเพ่ือละนิวรณ์ ๕ (๒) เมื่อละนิวรณ์ ๕ ได้แล้วก็พัฒนาจิตเพ่ือให้บรรลุฌาน ๔ (๓) 
จากนั้นแผ่เมตตาอัปปมัญญา (๔) จากนั้นพัฒนาจิตเพ่ือให้บรรลุวิชชา  ๓ ได้แก่ (๑) บุเพสันนิวาสนูสติญาณ 
คือ การระลึกชาติก่อนได้ ๑ ชาติบ้าง ๒ ชาติบ้าง จนถึง ๑๐๐,๐๐๐ ชาติ (๒) จุตูปปาตญาณ ความรู้จุติและ
อุบัติของสัตว์ทั้งหลาย (๓) อาสวักขยญาณ ความรู้ที่ท าอาสวะให้สิ้น เมื่อบรรลุวิชชา ๓ นี้แล้วก็ถือว่าเป็นผู้
บรรลุธรรมและสามารถที่จะตัดความกลัวได้อย่างแท้จริง 

นอกจากนั้น จากการศึกษามาท้ังหมดจะพบว่า ภยเภรวสูตรยังมีความสัมพันธ์กับการบรรลุธรรมใน
ฐานะที่ภยเภรวสูตรนันเป็นเรื่องของการศึกษาความกลัวและความกลัวนั้นก็เป็นกิเลสชนิดหนึ่งการที่มนุษย์เรา
จะก าจัดความกลัวได้ก็จะต้องก าจัดกิเลสและการก าจัดกิเลสนั้นก็ถือได้ว่าเป็นการบรรลุธรรม ภยเภรวสูตรมี
ความสัมพันธ์กับการบรรลุธรรมดังต่อไปนี้ นอกจากนั้นภยเภรวสูตรยังมีคุณค่าจากการประยุกต์ความกลัวไปใช้
กับการด าเนินชีวิตหลายประการ ได้แก่ (๑) คุณค่าในการเห็นความจริงเรื่องความกลัว มีอยู่ ๕ ประการคือ (๑) 
ความกลัวเป็นเรื่องของจิตใจที่มีกิเลส (๒) ความกลัวหลอกให้คนกลัว (๓) ความกลัวนั้นสามารถที่จะท าให้
หายไปได้ (๔) ความกลัวนั้นไม่คงที่เปลี่ยนแปลงตลอดเวลา (๕) ความกลัวเป็นธรรมชาติของมนุษย์ (๒) คุณค่า
ในเรื่องของการสอนธรรม (๓) คุณค่าในเรื่องการพัฒนาตนเอง ซึ่งมีอยู่ ๓ ประการได้แก่ (๑) การพัฒนาตนเอง
ทางกาย (๒) การพัฒนาตนเองในด้านจิตใจ (๓) การพัฒนาตนเองในด้านปัญญา 
 

๕. บทสรุป 

จากการศึกษามาทั้งหมดจะพบว่า ความกลัวจัดเป็นกิเลสที่ส าคัญของมนุษย์เป็นรากเหง้าของกิเลสที่
ฝังอยู่ในจิตใจของมนุษย์ เมื่อมนุษย์เกิดมาย่อมจะต้องมีความกลัวเป็นเรื่องธรรมดา ไม่มีใครที่จะไม่กลัว  แต่
ความกลัวที่ว่านี้ก็เป็นสิ่งที่สามารถบรรเทาหรือก าจัดไปได้ด้วยการปฏิบัติตามหลักค าสอนของพระพุทธศาสนา
ก็คือ การรักษา กาย วาจา และจิตให้สงบระงับเมื่อกายวาจา และจิตสงบระงับด้วยการปฏิบัติธรรมกรรมฐาน
ตามหลักค าสอนของพระพุทธศาสนาแล้วย่อมสามารถจะบรรเทาความกลัวลงไปได้เมื่อบรรเทาความกลัวลงไป
ได้แล้วย่อมสามารถที่จะสร้างคุณงามความดีให้เกิดขึ้นในชีวิตได้ มนุษย์เราเกิดมาย่อมมีความรู้สึกกลัว แต่เมื่อ
กลัวแล้วย่อมไม่อาจจะท าความดีต่างๆขึ้นมาได้ แต่เมื่อไหร่ก็ตามที่เรารู้จักวิธีการก าจัดความกลัวแล้ว เราก็
สามารถที่จะท าความดีให้เกิดขึ้นในชีวิตได้ ภยเภรวสูตร เป็นพระสูตรที่มีความส าคัญที่พระพุทธองค์ได้ทรง
แนะน าหรือสั่งสอนเรื่องของแนวทางในการก าจัดความกลัวให้หมดไปจากจิตใจของตนเอง ซึ่งการจะก าจัด
ความกลัวได้ก็ต้องอาศัยแนวค าสอนของพระพุทธศาสนานั้นเป็นพ้ืนฐานนั่นเอง 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๘๕ 

 

เอกสารอ้างอิง 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   
 กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. พระไตรปิฏกพร้อมอรรถกถา แปล. ชุด ๙๑ เล่ม.  กรุงเทพมหานคร :  
 โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๓๔. 
คณาจารย์สถาบันราชภัฏสวนดุสิต. ความจริงของชีวิต.  พิมพ์ครั้งที่ ๓.  กรุงเทพมหานคร : สถาบันราชภัฏ

สวนดุสิต, ๒๕๔๗. 
ฐานวุฑโฒภิกขุ. มงคลชีวิตฉบับธรรมทายาท.  หนังสืออนุสรณ์งานฌาปนกิจคุณแม่ อาเตียงแช่จิว ๓ มิถุนายน 

๒๕๓๓.   
ธนิต อยู่โพธิ์. อานิสงส์วิปัสสนากรรมฐาน.  ครั้งที่ ๖.  ม.ป.ท, ๒๕๓๙.    

นายแพทย์จ าลอง ดิษยวณิช.  จิตวิทยาของความดับทุกข.์  เชียงใหม่ : กลางเวียงการพิมพ์, ๒๕๔๔.   
บุญทัน มูลสุวรรณ. พระไตรปิฏกส าหรับพระนวกะและพุทธศาสนิกชนทั่วไป เล่ม ๙.  กรุงเทพมหานคร : 

ไทยวัฒนาพานิช, ๒๕๓๙. 
บุญมี  เมธางกูร. ความมหัศจรรย์ของจิต.  กรุงเทพมหานคร : เลี่ยงเชียง, ๒๕๔๕.  
พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระจันทบุรีนฤนาถ. ปทานุกรม บาลี ไทย อังกฤษ สันสกฤต.  พิมพ์ครั้งที่ ๒.  

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย, ๒๕๑๒.  
พระธรรมกิตติวงศ์ ทองดี สุรเตโช ป.ธ. ๙ ราชบัณฑิต. พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ ชุดค าวัด.  

กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์ช่อระกา, ๒๕๔๘. 
_________.พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ ชุดค าวัด.  กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์ธรรมสภาและ

สถาบันบันลือธรรม, ๒๕๔๘.   
พระธรรมปิฎก ป.อ. ปยุตฺโต. ความส าคัญของพระพุทธศาสนา ในฐานะศาสนาประจ าชาติ.  พิมพ์ครั้งที่ ๙.  

กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิพุทธธรรม, ๒๕๔๐.  
_________.หลักแม่บทของการพัฒนาตน .  พิมพ์ครั้งที่ ๑๕.  กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย, ๒๕๔๗.   
_________.  พุทธธรรม ฉบับขยายความ.  พิมพ์ครั้งที่ ๑๑.  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ บริษัทสหธรรมิก 

จ ากัด, ๒๕๔๙.   
พระพรหมคุณาภรณ์  ป.อ.ปยุตฺโต. พจนานุกรมพุทธศาสตร์  ฉบับประมวลธรรม .  พิมพ์ครั้งที่  ๑๗.  

กรุงเทพมหานคร : สานักพิมพ์จันทร์เพ็ญ, ๒๕๕๒.   
_________. พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์.  พิมพ์ครั้งที่ ๑๕.  กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๓.   



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๘๖ 

 

พระพุทธโฆษาจารย์. คัมภีร์วิสุทธิมรรค.  แปลเรียบเรียงโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์ อาจ อาสภมหาเถร.  พิมพ์
ครั้งที ่๔. กรุงเทพมหานคร : บริษัทประยูรวงค์พริ้นติ้ง จ ากัด, ๒๕๔๖.   

พระมหาสมปอง มุทิโต. คัมภีร์อภิธานวรรณนา.  พิมพ์ครั้งที่ ๒.  กรุงเทพมหานคร : บริษัท ประยูรวงศ์พริ้นติ้ง 
จ ากัด, ๒๕๔๗.   

พระอุปติสสเถระ. คัมภีร์วิมุตติมรรค.  แปลโดย พระราชวรมุนี ประยูร ธมฺมจิตฺโต และคณะ.  พิมพ์ครั้งที่ ๕.  

กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์สยาม, ๒๕๔๑.   

ราชบัณฑิตยสถาน. พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒.  กรุงเทพมหานคร : อักษรเจริญทัศน์, 
๒๕๔๒.   

สุรีย์ มีผลกิจ - วิเชียร มีผลกิจ. พระพุทธกิจ ๔๕ พรรษา.  พิมพ์ครั้งที่ ๕.  กรุงเทพมหานคร : บริษัท คอน

ฟอร์ม จ ากัด, ๒๕๔๘.   

พระมหาอุทัย ภูริเมธี ขะกิจ. “ศึกษาคุณค่าของการเกิดเป็นมนุษย์ในพระพุทธศาสนา”.  วิทยานิพนธ์พุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต.  บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๒. 


