
การศึกษาวิเคราะห์พฤติกรรมของภิกษุหัวดื้อในพระวินัยปิฎก 

An Analytical Study of the Behavior of the Obstinate Buddhist Monks in 
Vinaya Tipitaka 

พระสมพร ธมฺมกาโม (จุลเอียด)๑ 
Phrasomporn Dhammagamo (Juleiad) 

ดร. อธิเทพ ผาทา๒ 

Dr. Athithep Phatha 

บทคัดย่อ 

บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์เรื่อง ศึกษาวิเคราะห์อุชชยสูตร มีวัตถุประสงค์ 
คือ เพ่ือศึกษาพฤติกรรมของภิกษุหัวดื้อในพระวินัยปิฎก และเพ่ือศึกษาวิเคราะห์พฤติกรรมของภิกษุ
หัวดื้อในพระวินัยปิฎก โดยมีระเบียบวิธีวิจัย เป็นแบบการวิจัย เชิงเอกสาร (Documentary 
Research) โดยใช้วิธีการวิเคราะห์เชิงพรรณนา (Descriptive Analysis)  

ผลการวิจัยพบว่า พระภิกษุหัวดื้อในพระวินัยปิฎก มีพัฒนาการมาจากการตรัสรู้ของพระ
พุทธองค์แล้วตั้งคณะสงฆ์ข้ึนมา ภิกษุหัวดื้อโดยมากจะเป็นคนที่ว่ายากสอนยาก ไม่น าพาต่อการอบรม
สั่งสอนของผู้รู้หรือผู้ที่มีศีลเป็นที่รัก และไม่ละอาย เป็นคนทุศีลรวมกลุ่มกันหรือดื้อเป็นส่วนบุคคล
ตามแต่จริตและความประสงค์ของบุคคลและกลุ่ม  นอกจากนั้นจะพบว่า พฤติกรรมของภิกษุหัวดื้อมี
ผลกระทบอยู่ ๒ ประการก็คือ (๑) ผลกระทบต่อตนเอง (๒) ผลกระทบต่อสังคม โดยพระพุทธองค์ทรง
มีพุทธวิธีแก้ไขปัญหาไว้ตามหลักการของพระธรรมวินัย 
ค าส าคัญ :  พฤติกรรมของภิกษุหัวดื้อในพระวินัยปิฎก 

 
Abstract 

 This article is significant part of thesis entitled “An Analytical Study of the 

Behavior of the Obstinate Buddhist Monks in Vinaya Tipitaka”. The thesis has three 

objectives, namely (1) to study the behavior of the Obstinate Buddhist Monks in the 

discipline of Tipitaka and (2) to study and analyze the behavior of the Obstinate 

                                                           
๑นิสิตปรญิญาโท สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา ภาควิชาพระพุทธศาสนา คณะพุทธศาสตร์ 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
M.A. Student, Tipitaka  Studies, Department of Buddhism, Faculty of Buddhism, 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
๒อาจารย์ที่ปรึกษา, อาจารย์ประจ าภาควิชาพระพุทธศาสนา คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย 
Advisor, Permanent Lecturer, Department of Buddhism, Faculty of Buddhism, 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๙๕ 

 

Buddhist Monks in the discipline of the Tipitak. Research methodology based on 

documentary research by using descriptive analysis. The results of the study were as 

follows: 

The research found that the obstinate Buddhist monks in the discipline of 

Tipitaka have evolved from the enlightenment of the Buddha and set up a monk with 

the form of the administrative structure of the monk. The most of the Obstinate 

Buddhist Monks are very difficult to teach. They do not lead to the teachings of those 

who know or those who have a sacred love and are not ashamed to be a person. 

 All of them are precepts are grouped together or stubbornly as personal, as 

per the wishes and wishes of individuals and groups. Moreover, the effect of the 

behavior of the obstinate Buddhist Monks, was found that 2 kind: (1) self-impact (2) 

impact on society and the Buddha has a Buddhist solution to the problem by the 

discipline of Tipitaka. 
Keywords: the Behavior of the Obstinate Buddhist Monk in Vinaya Tipitaka. 

 

๑.บทน า 

เมื่อเอ่ยถึงพฤติกรรมที่เรียกว่าดื้อในความเข้าใจของคนทั่วไปคงหมายถึง  ความซนความ
แก่นของเด็ก ๆ ซึ่งความเป็นจริงแล้วเราอาจจะเข้าใจคลาดเคลื่อนเกี่ยวกับค านี้ก็ได้ ตามความ  หมาย
ของพจนานุกรมไทย ค าว่าดื้อนั้น แปลว่า ไม่ยอมเชื่อฟังหรือท าตาม และมีค าอธิบายเพ่ิมเติม คือ ดื้อ
ดึง หมายถึงการขัดขืนจะเอาชนะ ดื้อด้าน หมายถึงดื้อเสียจนชิน ดื้อแพ่ง หมายถึง ไม่ยอมฟังเหตุผล
ขัดขืนไม่ปฏิบัติตามหรือไม่ยอมให้ความร่วมมือ๓ จากความหมายดังกล่าวจึงสรุปได้ว่า พฤติกรรมที่
เรียกว่า ดื้อนั้น เป็นพฤติกรรมที่ขัดขืนไม่ท าตามต้องการเอาชนะอย่างไม่มีเหตุผล  

ในสมัยพุทธกาลนั้น เมื่อพระพุทธองค์ทรงประกาศศาสนาแล้วทรงรับบุคคลากรเข้ามา
บวชเป็นจ านวนมาก ซึ่งต่างก็มาจากท่ีหลาย ๆ แห่ง ต่างจิตต่างใจ ดังนั้นจึงมักจะมีบางกลุ่มบางพวกที่
มีพฤติกรรมที่เรียกว่า "ดื้อ" รวมอยู่บ้าง ซึ่งพระภิกษุหัวดื้อนี้เองที่เป็นต้นเหตุให้พระพุทธองค์ทรง
บัญญัติพระวินัยหลาย ๆ ข้อ จึงจะเห็นว่าภิกษุหัวดื้อนั้นก็ได้มีส่วนส าคัญในการท าให้เกิดการบัญญัติ
สิกขาบทตา่ง ๆ  

จากการศึกษามาจะพบว่าคนในสมัยพุทธกาลนิยมมีพรรคพวกไปไหนมาไหนก็นิยมไปเป็น
กลุ่ม หรือนิยมเรียกกันเป็นคณะเป็นพรรคพวก เช่น กษัตริย์ลิจฉวี ซึ่งก็ไม่นิยมจ าเพาะเจาะจงเรียกชื่อ
คนนั้นคนนี้ถ้ามาจากกรุงแวลาสีก็จะเรียกว่า กษัตริย์ลิจฉวี เป็นต้น นอกจากนั้นในส่วนของคนสามัญ
ธรรมดาก็เช่นกัน ก็จะเรียกชื่อในนามกลุ่ม เช่น กลุ่มภัททิยกุมาร ซึ่งมีอยู่จ านวน ๓๐ คนที่มักจะกัน
ออกไปหาความส าราญนอกเมืองเป็นประจ า ดังนั้น เมื่อคนเหล่านั้นบวชโดยส่วนมากก็มักจะบวชกัน
เป็นกลุ่มเป็นคณะ เป็นพรรคพวกและเมื่อบวชมาแล้วก็มักจะจับกลุ่มกันเป็นพรรคพวก หรือยึดกลุ่ม/
                                                           

๓ส านักราชบณัฑิตยสถาน, พจนานกุรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๒๕, (กรุงเทพมหานคร : 
อักษรเจรญิทัศน์, ๒๕๒๕), หน้า ๑๑๔๓. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๙๖ 

 

พวกของตนเองอยู่อย่างนั้น ในบางสาวกถูกพระพุทธองค์ทรงต าหนิอยู่บ่อย ๆ เกี่ยวกับการรวมกลุ่ม
สนทนาหรือจะท าอะไร ๆ ก็มักจะท าเป็นกลุ่มว่าเป็นสิ่งที่ไม่น่าท าเพราะการรวมกลุ่มมักจะเกิดการ
พูดคุย สนทนากันท าให้ไม่มีการเร่งปฏิบัติธรรมเพ่ือหวังนิพพานหรือมรรคผลชิ้นใดชิ้นหนึ่งแต่อย่างใด 
จะพบว่าพระภิกษุที่บวชมาแล้วมักจะมีชื่อเรียกกันตามกลุ่มของตน เช่น ปัญจวัคคีย์ ซึ่งค าว่า วรรค 
หรือวัคคะ นั้นหมายถึง กลุ่มหรือกลุ่มพระที่มีพฤติกรรมหัวดื้อที่เที่ยวสร้างความวุ่นวายให้กับคณะสงฆ์
อยู่บ่อย ๆ ก็คือพระกลุ่มฉัพพัคคีย์ หรือกลุ่มพวก ๖ ซึ่งกลุ่มนั้นจะมีพระอยู่ ๖ รูป เป็นต้น นี้เป็น
ตัวอย่างของพฤติกรรมที่ชอบท าเป็นกลุ่มและพระที่อยู่กันเป็นกลุ่มจะด้วยความสนิทชิดเชื้อหรือด้ วย
เหตุผลอ่ืนก็ตามนี้มักจะมีปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎกอยู่หลายที่และแต่ละคราวที่กลุ่มพระเหล่านี้แสดง
พฤติกรรมออกมาก็จะเป็นปฐมบัญญัติหรือเป็นเรื่องราวที่สงฆ์จะต้องน าไปฟ้องหรือกราบทูลให้แก่พระ
พุทธองค์ให้ทรงทราบทุกครั้ง 

ส าหรับพฤติกรรมของภิกษุหัวดื้อที่ปรากฏตามคัมภีร์คือมีทั้งที่เป็นพฤติกรรมรายบุคคล
และพฤติกรรมกลุ่ม ส าหรับพฤติกรรมรายบุคคลเป็นพฤติกรรม “ดื้อ” เฉพาะตัวเองไม่เกี่ยวกับกลุ่ม
ได้แก่พระอุปนันทศากยบุตร, พระอุทายี, พระฉันนะ เป็นต้น ส่วนพฤติกรรมดื้อแบบกลุ่มก็จะเป็นการ
แสดงพฤติกรรมเป็นกลุ่ม ซึ่งผลจากการศึกษาในแต่ละกลุ่มของภิกษุหัวดื้อมีบางกลุ่มที่สามารถระบุ
ผู้น ารูปส าคัญๆของกลุ่มได้ดังนี้ คือ 

ก. กลุ่มพระฉัพพัคคีย์ได้แก่กลุ่มพระภิกษุผู้ก่อการในคณะสงฆ์จ านวน ๖ รูป (ฉ+วคค = 
พวก ๖) ซึ่งมีภูมิล าเนาที่แตกต่างกันแต่มีพฤติกรรมที่คล้าย ๆ กัน 
 ข.กลุ่มพระเทวทัต ได้แก่กลุ่มพระภิกษุผู้มีอ านาจทางการเมืองอยู่ในมือเพราะถือข้างของ
พระเทวทัต ซึ่งเป็นเจ้าชายกรุงเทวทหะ และมีศักดิ์เป็นพ่ีชายอดีตชายาของพระพุทธองค์ด้วย จึงท าให้
มีผู้เข้ากลุ่มและจงรักภักดีอยู่มาก เรื่องต่าง ๆ ที่เกิดจากพระกลุ่มนี้มักจะมีความรุนแรงถึงขั้นท าให้
คณะสงฆ ์ปั่นป่วนและมีปัญหา ซึ่งสมาชิกหรือแกนน ากลุ่มนอกจากจะมีพระเทวทัตแล้วก็มีพระโกกาสิ
กะ๔ เป็นลูกน้องคนสนิท  
 ค. ภิกษุกลุ่มอ่ืน ๆ ที่ไม่ปรากฏชื่อ เช่น พวก ๑๗ (สัตตรสวัคคีย์) ภิกษุชาวเมืองวัชชี , 
ชาวเมืองอาฬวี หรือถ้าไม่สังกัดเมืองใดเมืองหนึ่งหรือกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งก็จะถูกกล่าวถึงในนามของกลุ่ม
ภิกษุหลายรูป๕  

ส าหรับพฤติกรรมของภิกษุหัวดื้อที่ส่งผลกระทบต่อพระวินัยก็มีอยู่หลายประการ เริ่ม
ต้ังแต่การละเมิดพระวินัยที่พระพุทธองค์ได้บัญญัติไว้แล้วหรือการแสดงพฤติกรรมเสียหายเป็นเหตุให้มี
การบัญญัติพระวินัย ซึ่งผลจากการแสดงพฤติกรรมดังกล่าวย่อมก่อให้เกิดทั้งผลดีและผลเสียกับ

                                                           
๔ วิ.ม.(ไทย)๑/๔๑๗/๔๔๙ 
๕วิ.ม. (ไทย)๒/๕๕๗/๗๓  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๙๗ 

 

พระพุทธศาสนาก็คือ ผลดีท าให้มีการบัญญัติพระวินัย ผลเสียก็คือก่อให้เกิดภาพลักษณ์ที่ ไม่ดีต่อพระ
ศาสนาหรือต่อคณะสงฆ์ 

จากการศึกษาจะพบว่าในอดีตการศึกษาพระพุทธศาสนาเรามักแต่จะค านึงถึงพฤติกรรมที่
ดีของพระแต่ไม่เคยมีใครคิดที่จะหันมาศึกษาถึงพฤติกรรมด้านลบของพระ การมองพระแต่ในด้านดี
นั้น เรามักจะให้ค่าพระสูงเกินกว่าความเป็นจริง เช่น เห็นว่าพระทุกรูปดีเหมือนกันหมด หรือเมื่อพบ
พระท าไม่ดีก็เหมาว่าพระเลวทั้งหมด ซึ่งสาเหตุที่เป็นเช่นนั้นก็เพราะว่า เรามองอะไร ๆ แต่ในด้าน
เดียวอย่างเดียวโดยไม่คิดถึงความผิดหวังก็มักจะท าใจไม่ได้  เมื่อเวลาที่พลาดมาถึง เฉกเช่นเดียวกับ
การมองพระเฉพาะส่วนดี เมื่อเจอพระท าไม่ดีบางคนถึงกับรับไม่ได้ ดังนั้น จึงเป็นเหตุส าคัญท าให้
ผู้วิจัยมีความประสงค์ท่ีจะศึกษาวิจัยในเรื่องนี้ 
 

๒. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์เรื่อง“การศึกษาวิเคราะห์พฤติกรรมของภิกษุหัว
ดื้อในพระวินัยปิฎก” ส าหรับ วัตถุประสงค์ที่ต้องการน าเสนอในบทความนี้ม ี๒ ข้อ คือ 

๒.๑ เพ่ือศึกษาพฤติกรรมของภิกษุหัวดื้อในพระวินัยปิฎก 
 ๒.๒ เพ่ือศึกษาวิเคราะห์พฤติกรรมของภิกษุหัวดื้อในพระวินัยปิฎก 

 
๓. วิธีการด าเนินการวิจัย 

ในงานวิจัยนี้ เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ (Quality Research) โดยการสืบค้นข้อมูลที่
เกี่ยวข้องจากเอกสาร (Document Research) ที่เกี่ยวข้องกับการศึกษาวิเคราะห์พฤติกรรมของภิกษุ
หัวดื้อในพระวินัยปิฎก โดยศึกษาค้นคว้าข้อมูลทั้งในพระไตรปิฎกและอรรถกถา ฎีกา รวมถึงเอกสาร
อ่ืน ๆที่เก่ียวข้อง โดยมีล าดับการด าเนินการดังต่อไปนี้ 

(๑ ) รวบ รวม เอกสารชั้ นปฐมภู มิ  (Primary Source) ได้ แก่ เอกสาร อ้างอิ งท าง
พระพุทธศาสนา เป็นต้นว่าพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และเอกสารวรรณกรรม ที่เกี่ยวข้องกับ
การศึกษาวิเคราะห์พฤติกรรมของภิกษุหัวดื้อในพระวินัยปิฎก 

(๒) รวบรวมเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ได้แก่ หนังสือ งานวิจัย เอกสาร 
วารสารที่เกี่ยวข้อง  

(๓) รวบรวมเรียบเรียงวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารต่าง ๆ และน าเสนอผลการวิจัยรวมถึง

ข้อเสนอแนะต่อไป 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๙๘ 

 

๔. ผลการวิจัย 

จากการด าเนินการศึกษาวิจัยในเรื่องการศึกษาวิเคราะห์พฤติกรรมของภิกษุหัวดื้อในพระ
วินัยปิฎกมาท้ังหมดจะพบว่ามีประเดน็ที่เป็นสาระส าคัญของเรื่องทั้งหมดดังนี้  

(๑) ประเด็นเรื่องพัฒนาการของกลุ่มพระภิกษุหัวดื้อในพระวินัยปิฎก พบว่าพัฒนาการ
ของพระภิกษุหัวดื้อนั้นมีพัฒนาการมาจากการตรัสรู้ของพระพุทธองค์แล้วตั้งคณะสงฆ์ขึ้นมา โดยมี
รูปแบบของการจัดโครงสร้างการปกครองสงฆ์โดยมีพระธรรมวินัยเป็นแก่นในการปกครอง และมีสงฆ์
เป็นผู้ด าเนินการปกครองแทนพระพุทธองค์ภายใต้กรอบของการด าเนินการในเรื่องของพระวินัยที่พระ
พุทธองค์ได้ทรงบัญญัติไว้แล้ว โดยพระวินัยนั้นถือว่าเป็นสิ่งที่เกิดมาจากการกระท าความผิดของ
บรรดาภิกษุหัวดื้อทั้งหลายที่ได้ละเมิดพระธรรมวินัยจนพระพุทธองค์ต้องบัญญัติเป็นสิกขาบทไว้ 
ดังนั้น พัฒนาการของภิกษุหัวดื้อจึงเกิดมาจากพัฒนาการในเรื่องการก่อตั้งองค์กรสงฆ์ของพระพุทธ
องค์ โดยพฤติกรรมของเหล่าพระภิกษุหัวดื้อนี้ก็คือเป็นผู้ที่ไม่มีความละอายและกระท ากรรมที่ขัดแย้ง
ต่อพระวินัยอยู่ตลอดเวลา โดยพระภิกษุหัวดื้อหรือพฤติกรรมของพระภิกษุหั วดื้อนั้นสามารถแบ่งได้
เป็น ๒ ประเภท คือ (๑) ดื้อเป็นรายบุคคล ได้แก่พระฉันนะ หรือพระอุทายี เป็นต้น และ(๒) ดื้อเป็น
รายกลุ่ม ได้แก่กลุ่มของพระฉัพพัคคีย์และกลุ่มพระเทวทัต 

(๒) ประเด็นพฤติกรรมของภิกษุหัวดื้อในพระวินัยปิฎก  พบว่าพฤติกรรมของภิกษุหัวดื้อที่
ปรากฏในพระวินัยปิฎกนั้นจะพบว่า ภิกษุหัวดื้อโดยมากจะเป็นคนที่ว่ายากสอนยาก ไม่น าพาต่อการ
อบรมสั่งสอนของผู้รู้หรือผู้ที่มีศีลเป็นที่รัก และไม่ละอาย เป็นคนทุกศีลรวมกลุ่มกันหรือดื้อเป็นส่วน
บุคคลตามแต่จริตและความประสงค์ของบุคคลและกลุ่ม โดยจากการศึกษามาท้ังหมดพบว่าพฤติกรรม
ของภิกษุหัวดื้อในพระสินัยปิฎกนั้นก็ศึกษาได้จากกรณีของพระภิกษุเหล่านี้ก็คือ (๑) กรณีพฤติกรรมที่
ดื้อเป็นรายบุคคล ได้แก่ (๑) กรณีของพระเทวทัต ที่พยายามท าร้ายพระพุทธองค์และท าสังฆเภทเพ่ือ
แยกสงฆ์ให้แตกจากกัน (๒) กรณีของพระอุทายี ท่านเป็นผู้ที่มีพฤติกรรมที่กระด้างมักประสบคฤหัสถ์
และแสดงการกระท าที่ไม่เหมาะสมหลายประการ (๓) กรณีของพระธนิยะ เป็นต้นบัญญัติของการโกง
ไม้ของพระเจ้าพิมพิสาร (๔) กรณีของพระติสสะ เป็นพระหัวต้ือรั้นคล้ายๆกับพระฉันนะ (๕) กรณีของ
ฉันนะ  เป็นพระภิกษุที่บวชเมื่อแก่มีทิฏฐิกล้า กระด้างและไม่ยอมรับการสั่งสอนจากผู้อ่ืน (๖) กรณี
พระอุปนันทศากยบุตร เป็นพระที่มีพฤติกรรมแหวกแนวคล้ายๆกับพระอุทายี (๒)พฤติกรรมของภิกษุ
หัวดื้อรายกลุ่ม (๑) กลุ่มภิกษุฉัพพัคคีย์ (๒) กลุ่มพระเทวทัต โดยที่กลุ่มพระหัวดื้อเหล่านี้ได้เป็นผู้ก่อ
อธิกรณ์และเป็นต้นบัญญัติพระวินัยจ านวนมาก 

 
 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๙๙ 

 

๕. บทสรุป 

จากการศึกษาวิเคราะห์พฤติกรรมของภิกษุหัวดื้อในพระวินัยปิฎกมาทั้งหมดจะพบว่า
พฤตกิรรมของภิกษุหัวดื้อในพระวินัยปิฎก มีเรื่องท่ีต้องศึกษาท่ีส าคัญก็คือ  

(๑) ผลกระทบของพฤติกรรมภิกษุหัวดื้อนั้นก็มีอยู่ ๒ ประการก็คือ (๑) ผลกระทบต่อ
ตนเองก็คือผู้ที่เป็นภิกษุหัวดื้อจะต้องได้รับผลจากการกระท าของตนเองก็คือบาปกรรม (๒) ผลกระทบ
ต่อสังคมก็คือ  (๑)  ท าให้เกิดการละเมิดหลักการคือพระธรรมวินัย (๒) การก่อกวนหมู่คณะ (๓) การ
ท าลายสงฆ์ให้แตกกัน (๔) การท าให้พระสัทธรรมเสื่อม  

(๒) นอกจากนั้นจะพบว่าการแสดงพฤติกรรมของภิกษุหัวดื้อนั้นมีมูลเหตุส าคัญก็คือ (๑)
เป็นผู้มีความปรารถนาที่เป็นบาป (๒)เป็นผู้ยกตน ข่มผู้อ่ืน  (๓) เป็นผู้มักโกรธ ถูกความโกรธครอบง า
แล้ว  (๔) เมื่อถูกโจทแล้วไม่สงบ  (๕) เป็นผู้ลบหลู่คุณท่าน ตีเสมอ (๖) เป็นผู้ริษยา ตระหนี่ (๗) เป็นผู้
โอ้อวด มีมารยา (๘) เป็นผู้กระด้าง มักดูหมิ่นผู้อ่ืน (๙) เป็นผู้ถือความเห็นของตนเป็นใหญ่ ถือรั้น สลัด
ได้ยาก (๑๐) ความเป็นผู้ทุศีล ไม่เอ้ือเฟ้ือต่อพระธรรมวินัย (๑๑) ความเป็นผู้ที่เกียจคร้าน (๑๒) ความ
ไม่มีศรัทธา   

(๓) นอกจากนั้นผลการศึกษาจะพบว่าพระพุทธองค์ทรงมี พุทธวิธีแกไขปัญหาการ
ประพฤติเสียหายของพระภิกษุหัวดื้อไว้ดังนี้ คือ (๑) ต าหนิ + บัญญัติเป็นสิกขาบทที่เรียกว่าเป็น“อาทิ
พรหมจริยกาสิกขา” (๒) ทรงด าเนินการแก้ไขพฤติกรรมโดยใช้อธิกรณสมถะ (๓) ทรงแก้ไขปัญหาโดย
ใช้กระบวนการด้านการลง “นิคหกรรม” (๔) ทรงให้รวบรวมสิกขาบททั้งหมดเป็นอุเทศแล้วให้ยกแสดง
ทุกกึ่งเดือน 

(๔) จากการศึกวิเคราะห์จะพบว่าในการศึกษาพฤติกรรมภิกษุหัวดื้อในพระวินัยปิฎกนั้น
พบว่ามีหลักธรรมที่แสดงเนื่องจากพฤติกรรมของพระภิกษุหัวดื้ออยู่หลายประการ ได้แก่ (๑) ค าสอน
เรื่อง ลาภสักการะ (๒) หลักค าสอนเกี่ยวกับมิตรชั่ว (๓) หลักธรรมเรื่องความเป็นผู้ว่ายาก ซ่ึงมี
ลักษณะส าคัญดังต่อไปนี้ คือ(๑) ความยึดถือข้างขัดขืน (๒) ความพอใจในการโต้แย้ง  (๓) ความไม่
เอ้ือเฟ้ือ (๔) ความไม่เคารพ  (๕) การไม่รับฟัง ในเมื่อถูกว่ากล่าวโดยชอบ(๖)  ค าสอนเรื่องความไม่
ซื่อตรง (อนัชชวะ) (๗) ค าสอนเรื่องความไม่อ่อนโยน (อมัททวะ)  (๘) ค าสอนเรื่องความไม่อดทน 
(อขันติ) (๙) ค าสอนเรื่องความไม่เสงี่ยม (อโสรัจจะ)  (๑๐) ค าสอนเรื่อง ความเป็นผู้มีวาจาหยาบคาย 
(อสาขัลยะ)  (๑๑) ค าสอนเรื่องการไม่รู้จักการต้อนรับ (อัปปฏิสันถาร) (๑๒) ค าสอนเรื่องความเป็นผู้
ไม่คุ้มครองทวารในอินทรีย์ (๑๓) ค าสอนเรื่องความเป็นผู้ไม่รู้จักประมาณในการบริโภค   (๑๔) ความ
ระลึกไม่ได้ (มุฏฐัสสัจจะ)  

(๕) จากการศึกษาวิเคราะห์คุณค่าของการศึกษาพฤติกรรมของภิกษุหัวดื้อในพระวินัย
ปิฎก พบว่ามีคุณค่าจากการศึกษาอยู่ ๒ ประการ คือ  (๑) คุณค่าในด้านการศึกษา ได้แก่ (๑) คุณค่า



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๐๐ 

 

ด้านการศึกษาเพ่ือพัฒนาตนเอง (๒) คุณค่าด้านการศึกษาเพ่ือพัฒนาสังคม  (๒) คุณค่าในด้านการ
รักษาพระธรรมวินัย ได้แก่ (๑) ต้องรู้หลักของพระธรรมวินัย (๒) ต้องพัฒนาคนที่จะสามารถรักษาพระ
ธรรมวินัย (๓) ต้องรู้แนวทางในการรักษาหลักการของพระธรรมวินัย และ(๓) คุณค่าในด้านการน ามา
เป็นอุทาหรณ์ 

 
เอกสารอ้างอิง 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย.  พระไตรปิฏกพร้อมอรรถกถา แปล. ชุด ๙๑ เล่ม.  กรุงเทพมหานคร :  
โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๓๔. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต).  ธรรมนูญชีวิต.  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย, ๒๕๔๔.  

_________.  พุทธธรรม.  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๘.   
ส านักราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๒๕, กรุงเทพมหานคร : 
อักษรเจริญทัศน์, ๒๕๒๕ 
 


