
ศึกษาวิเคราะห์กรรมและการเกิดใหม่ท่ีปรากฏในวิมานวัตถุ 
An analytical study of Karma and reincarnation that appear in Vimanavatthu 

น.ส.สิรีรัศมิ์ สิงห์สนธิ๑ 

Miss Sirirasami Singhasonthi 
พระมหายุทธนา นรเชฏโฐ, ดร.๒ 

Phramaha Yutthana Narajettho, Dr. 
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มีวัตถุประสงค์ ๓ ประการคือ ๑) เพ่ือศึกษาความรู้ทั่วไปเกี่ยวกับวิมานวัตถุ ๒) เพ่ือศึกษา

แนวคิดเรื่องกรรม และ ๓) เพ่ือวิเคราะห์เรื่องกรรมในในวิมานวัตถุ เป็นบทความเชิงเอกสาร ผลการศึกษา
พบว่า วิมานวัตถุ คือประมวลเรื่องของผู้เกิดในวิมานจ านวน ๘๕ เรื่อง แต่ละเรื่องเป็นเรื่องเล่าซึ่งส่วนใหญ่
เจ้าของเรื่องเป็นผู้เล่า เหตุที่เล่าเพราะมีผู้ถาม เหตุที่ถามเพราะเมื่อได้เห็นวิมานและทิพยสมบัตินั้น ๆ แล้วรู้สึก
แปลกใจ รู้สึกชื่นชมยินดี จึงถามเพ่ือขอทราบความเป็นมา พระพุทธเจ้าและพระเถระเป็นผู้ถามเทพบุตร
เทพธิดาทั้งหลาย กรรมคือการกระท าอันประกอบด้วยเจตนา ในพระพุทธศาสนา แบ่งกรรมออกเป็น ๓ อย่าง
คือ กุศลกรรม อกุศลกรรม และอัพยากตกรรม กุศลกรรมส่งผลให้ได้วิมานต่าง ๆ   
 

ค าส าคัญ : กรรม, วิมานวัตถุ 
Abstract 

  

This Article has three purposes: 1) to study introduction to Vimanavatthu, 2) to 

study the concept of Karma and 3) to analytical study of Karma in Vimanavatthu. It is the 

documentary article. The result from studying is found that Vimanavatthu is a compilation of 

85 stories of the births of the castles. The reason for this is because people have asked, the 

reason for asking, when seeing the castles and other dhipaya treasures, was surprised. Feel 

joy therefore asked to know the history. The Lord Buddha and Thera asked the gods, 

goddesses. Karma is an action consisting of intention. In Buddhism, Karma is divided into 3 

kinds, namely: wholesome, unwholesome and neutral conduct. Wholesome results in various 

castles. 

Keywords:  Karma and, Vimanvatthu  

                                                 

 
๑นิสิตปริญญาโท สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา ภาควิชาพระพุทธศาสนา คณะพุทธศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

M.A. Student, Tipitaka Studies, Department of Buddhism, Faculty of Buddhism, 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University  

 
๒อาจารย์ประจ าภาควิชาพระพุทธศาสนา, ผู้อ านวยการหลักสตูรพุทธศาสตรมหาบณัฑติ สาขาวิชาพระไตรปฎิก

ศึกษา มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Permanent Lecturer, Director of M.A. program, Tipitaka Studies, Department of Buddhism, 

Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๐๒ 
 

๑.บทน า  
              ตามหลักค าสอนในคัมภีร์พระไตรปิฎก ในส่วนของพระสุตตันตปิฎกนั้น บางส่วนได้กล่าวถึงนรกสวรรค์ 
เทพบุตร เทพธิดา และวิมานต่างๆ มีชาวพุทธจ านวนไม่น้อยที่ศรัทธา มีความเชื่อมั่นในเรื่องนี้ ในโลกปจจุบันนี้ยัง
มีปญหาอยูหลายเรื่องที่อยูในความสงสัยและความอยากรูอยากเห็นของมนุษยไมว่าเกี่ยวกับชาตินี้ชาติหน้า ความดี
ความชั่ว ตายแล้วเกิด นรก สวรรค เรื่องดวงวิญญาณท่ีจะต้องเกิดใหม เปนมูลเหตุใหเกิดนรกและสวรรคขึ้น เปน 
ที่อยูของคนท าความชั่วและท าความดีสวรรคจึงกลายเปนรูป เปนถิ่นที่อยูอันส าราญบริบูรณด้วยทรัพยศฤงคารของ
ผู้ท าความดี สวนนรกกลายเปนที่เต็มไปดวยทุกขทรมาน มีแตความนาเกลียด นากลัว และทารุณกรรม เปนที่
ต้อนรับผูท าความชั่วเมื่อตายไปจากโลกมนุษย์์ ปญหาในสังคมไทยปจจุบัน มักจะมีความรุนแรงขึ้นทุกวัน เนื่องจาก
บุคคลไมไดใสใจในมนุษยธรรม คือ ธรรมที่ท าใหเปนมนุษยอันหมายถึง เบญจศีลและเบญจธรรม จึงจ าเปนอยางยิ่งที่
คนเราจะต้องมีเครื่องระลึกอยูเสมอเพ่ือใหตนด ารงอยูในคุณธรรมอันประเสริฐ ในที่นี้ขอกลาวถึงเทวตานุสติหมายถึง
การระลึกถึงเทวดาหรือการระลึกถึงธรรมซึ่งท าใหมนุษยเปนเทวดา ในเบื้องต้นใหระลึกถึงเทวดาในตนเองกอน กลา
วคือความมีภาวะที่สูงกวาสัตวดิรัจฉาน เพราะมีคุณธรรม ๒ ประการคือ หิริความละอายตอบาป และโอตตัปปะ
ความเกรงกลัวตอบาปและความชั่วทั้งปวง๔อีกประการหนึ่ง ทานและศีล ก็จัดเปนเทวธรรมเชนกัน ทาน คือ การให
การบริจาค สวนศีลก็คือความประพฤติดีงดเว้นจากความชั่วเสียหายเปนภัยทางกาย ทางวาจาด้วยความตั้งใจธรรม 
๒ ข้อนี้ก็สงผลใหจิตใจของผูปฏิบัติมีภาวะที่สูงขึ้นเชนเดียวกัน ด้วยเหตุนี้สวรรคจึงเปนสถานที่เกิดใหมของสัตวผู
ท าบุญทุกจ าพวก บางลัทธิถือวาเปนดินแดนอมตะ สัตวที่สามารถเขาถึงสวรรคไดแล้ว จะด ารงอยูในดินแดนนั้น
ตลอดไปโดยไมกลับมาเกิดในภูมิอ่ืนอีก และเรื่องราวเหลานี้มีปรากฏในวิมานวัตถุเปนสวนหนึ่งของคัมภีรขุทฺทก
นิกาย พระสุตตันตปฎก ซึ่งพูดถึงความดีที่บุคคลทั้งชายและหญิงไดท าไวขณะเปนมนุษยอันเปนเหตุท าใหไดวิมาน 
พวกเขาท าความดีตามหลักพุทธธรรมอะไรหรือจึงเปนเหตุใหไดวิมาน และเนื้อหาสาระของวิมานวัตถุที่วาด้วยเทวดา
ที่เป็นเจ้าของวิมานนั้น ๆ 

๒.์ความรู้ทั่วไปเกี่ยวกับวิมานวัตถุ 
 ประเด็นเกี่ยวกับคัมภีร์วิมานวัตถุ จะกล่าวถึงในประเด็น ความหมายตามรูปศัพท์ของวิมานวัตถุ 
ที่มาของช่ือ ที่มาของเรื่อง รูปแบบของเรื่อง และประเภทของวิมาน มีรายละเอียดดังจะกล่าว ดังนี้ 

 ๒.๑์ความหมายตามรูปศัพท์ของวิมานวัตถุ 
 วิมานวัตถุ ประกอบด้วยค า ๒ ค าคือ วิมาน + วัตถุ (วตฺถุ) ค าว่า วิมาน แปลว่า ที่อยู่ของเทวดา, 

เทววิมาน,เรือน ๗ ชั้น๓ ค าว่า วตฺถุ แปลว่า เป็นที่ตั้งแห่งอานิสงส์, เป็นที่โปรยแห่งอานิสงส์, เป็นที่หลั่งแห่ง

อานิสงส์, เป็นที่หลั่งอานิสงส์, ที่อยู่, ที่ตั้งบ้านเรือน๔  

                                                 

 ๓พันตรี ป.หลงสมบุญ, พจนานกุรมมคธ-ไทย,์(กรุงเทพมหานคร : อาทรการพิมพ์, ๒๕๔๐), หน้า ๖๕๘. 
 ๔เรื่องเดียวกัน, หน้า ๖๓๐. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๐๓ 
 

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.๙,ราชบัณฑิต) ได้วิเคราะห์ความหมายของรูปศัพท์ว่า 
“วิมาน” ตามรากศัพท์ มีใจความว่า สถานที่อันเป็นที่เดินไปในอากาศของพวกเทวดา, ที่อันกรรมกะก าหนดโย
พิเศษ, ที่อันกรรมที่ประพฤติดีแล้วเนรมิตให้โดยพิเศษ, ที่อันกรรมเนรมิตไว้โดยมีสัณฐานเหมือนนก คือ
ล่องลอยอยู่บนฟ้า, ที่ที่ถูกนับถือว่าวิเศษสุดเพราะประกอบด้วยความงดงามอย่างวิเศษ,ที่ที่พึงปรารถนาโดย

วิเศษ๕ 
 เมื่อรวมกัน จึงมีความหมายว่า สถานที่อันเป็นที่หลั่งอานิสงส์คือที่อยู่ของเทวดา ซึ่งเป็นความหมาย
ที่ประสงค์เอาในคัมภีร์วิมานวัตถุ หรือจะหมายถึงสถานที่อยู่ของพวกเทวดาที่เป็นวิมานต่าง ๆ ซึ่งได้รับเพราะ
กุศลกรรมที่ท าไว้เมื่อครั้งยังเป็นมนุษย์นั่นเอง 

 ๒.๒์ที่มาของชื่อเรื่อง๖ 
 วิมานวัตถุ แปลว่า เรื่องวิมาน, ที่ตั้งของวิมาน หรือ เรื่องของผู้เกิดในวิมาน ในที่นี้หมายถึงประมวล

เรื่องต่าง ๆ ของพวกเทพบุตรและเทพธิดาผู้เกิดในวิมานหรือ ผู้ได้วิมาน และเล่าประวัติของตนเองว่าได้ท ากุศล
กรรมอะไรไว้จึงได้วิมานเช่นนั้น 

 ค าว่า วิมาน หมายถึง ที่เล่นที่อยู่ของเหล่าเทวดาหรือเทพ ซึ่งถือว่าเป็น สถานที่อันประเสริฐเพราะ
เกิดขึ้นด้วยอานุภาพแห่งกุศลกรรมของเทวดาผู้เป็นเจ้าของ วิมานนั้น ๆ วิมานเหล่านี้จึงรุ่งเรืองสว่างไสวแพรว
พราวหลากสีด้วยอ านาจแห่งรัตนชาติ ต่าง ๆ มีรูปทรงอันวิจิตรบรรจง มีขนาดต่าง ๆ คือ ๑ โยชน์บ้าง ๒ โยชน์
บ้าง ๑๒ โยชน์บ้าง กว่า ๑๒ โยชน์บ้าง ภายในวิมานเหล่านั้นมีเครื่องประดับตกแต่งสวยงาม และเพียบพร้อม
ด้วยเครื่องอุปโภคบริโภคอันเป็นทิพย์มากมาย ความแตกต่างของวิมานเหล่านั้นขึ้นอยู่กับบุญบารมีที่เจ้าของ
วิมานได้สั่งสมไว้เมื่อครั้งเป็นมนุษย์ เช่น เป็น วิมานทองค าบ้าง วิมานเงินบ้าง วิมานแก้วมณีบ้าง วิมานแก้ว
ไพฑูรย์บ้าง วิมาน แก้วผลึกบ้าง หรือต่างกันที่ขนาดเช่น วัดโดยรอบ ๑ โยชน์บ้าง ๒ โยชน์บ้าง ๑๒ โยชน์บ้าง 
ชื่อวิมานวัตถุ ตั้งขึ้นเพื่อแสดงความเป็นมาของวิมานและเจ้าของวิมานต่าง ๆ จ านวน ๘๕ วิมาน หรือ ๘๕ เรื่อง 

 ๒.๓์ที่มาของเรื่อง 
 วิมานวัตถุ คือประมวลเรื่องของผู้เกิดในวิมานจ านวน ๘๕ เรื่องดังกล่าวข้างต้น แต่ละเรื่องเป็นเรื่อง

เล่าซึ่งส่วนใหญ่เจ้าของเรื่องเป็นผู้เล่า เหตุที่เล่าเพราะมีผู้ถาม เหตุที่ถามเพราะเมื่อได้เห็นวิมานและทิพยสมบัติ
นั้น ๆ แล้วรู้สึกแปลกใจ รู้สึกชื่นชมยินดี จึงถามเพ่ือขอทราบความเป็นมา ผู้ถามได้แก่พระผู้มีพระภาคบ้าง (ใน
กรณีที่เทวดานั้น ๆ ลงมาเฝ้า) ท้าวสักกะจอมเทพบ้าง (เมื่อทรงทราบประวัติของวิมานใดแล้ว ก็ ตรัสบอกแก่
ท่านพระมหาโมคคัลลานเถระในกาลต่อมา) เทวดากันเองบ้าง พระเถระ ทั้งหลายบ้าง แต่ส่วนมากได้แก่ท่าน
พระมหาโมคคัลลานเถระผู้เป็นเลิศทางฤทธิ์ 

                                                 

 ๕พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.๙, ราชบัณฑิต), ศัพท์วิเคราะห์, (กรุงเททพมหานคร : โรงพิมพ์เลี่ยง
เชียง, ๒๕๕๐), หน้า ๖๒๐. 

 ๖มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, พระไตรปิฎกภาษาไทย์ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,๒๕๓๙), หน้า [๗-๑๕]. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๐๔ 
 

 ๒.๔์รูปแบบของเรื่อง 
 วิมานวัตถุแต่ละเรื่อง เป็นแบบการถาม-ตอบ ในรูปของค าฉันท์ที่เรียกกันว่า คาถา ซึ่งเป็นรูปแบบ

หนึ่งของพระพุทธพจน์ ๙ รูปแบบที่เรียกว่า นวังคสัตถุศาสน์ ลักษณะการถาม ตอบในวิมานวัตถุ มิใช่การถาม
ตอบแบบโต้วาทะประ คารมเพ่ือหักล้างวาทะหรือทิฏฐิของกันและกัน แต่เป็นแบบถามด้วยมุทิตาจิต เพ่ือขอ
ทราบสาเหตุที่ได้ทิพยสมบัตินั้น ๆ ผู้ตอบก็ตอบด้วยความเคารพ ด้วยไมตรีจิต และด้วยอารมณ์เบิกบานแจ่มใส
ในผลกรรมของตน 

 ๒.๕์ประเภทของวิมาน 
        วิมานวัตถุแบ่งเป็น ๒ ประเภท คือ ๑) อิตถีวิมาน มี ๕๐ วิมาน แบ่งเป็นวรรคได้ ๔ วรรคคือ ปีฐวรรค
วิมาน มี ๑๗ วิมาน, จติตลดาวรรค มี ๑๑ วิมาน, ปาริจฉัตตกวรรค มี ๑๐ วิมาน, มัญชิฏฐกวรรค มี ๑๒ วิมาน ๒) ปุ
ริสวิมาน มี ๓๕ วิมาน แบ่งเป็นวรรคได้๓วรรคคือ มหารถวรรค มี ๑๔ วิมาน, ปายาสิกวรรค มี๑๐ วิมาน, สุนิกขิตต
วรรค ม ี๑๑ วิมาน๗ 

 
๓.์แนวคิดเรื่องกรรม 

 ค าว่า กรรม แปลว่าการกระท า โดยเป็นการกระท าที่ประกอบด้วยเจตนาหรือว่าความจงใจจึงจะจัดว่า
เป็นกรรม ทั้งนี้การกระท าทุกอย่างไม่จ าเป็นต้องเป็นกรรมเสมอไป ดังพระพุทธองค์ตรัสไว้ว่า ภิกษุทั้งหลาย เพราะ

อาศัยเหตุนี้ เรากล่าวเจตนาว่าเป็นตัวกรรม บุคคลคิดแล้ว จึงกระท าด้วยกาย วาจา ใจ๘ กรรม จึงหมายถึง การกระท า 
มีความหมายเป็นค ากลาง ๆ คือเป็นการกระท าที่ไม่ถือว่าดีหรือชั่ว  จะดูหรือชั่วอยู่ที่องค์ประกอบทางการกระท าคือ 
“เจตนา” เจตนาจะเป็นตัวก าหนดว่าการกระท านั้นจะเป็นกรรม เมื่อท ากรรมแล้วก็จะได้รับผลเสมอเหมือนกันหมด 
จะมากหรือน้อย ช้าหรือเร็วเท่านั้น ดังนั้น เมื่อพูดถึงกฎแห่งกรรม ก็หมายถึง กฎแห่งความเป็นเหตุและผลกันนั่นเอง 

 ๓.๑์ประเภทของกรรม 
 ๓.๑.๑์ประเภทแห่งกรรมในคัมภีร์พระไตรปิฎก 
 การแบ่งกรรมในพระไตรปิฎกนั้น พบเห็นหลายลักษณะ ใช้การแบ่งตั้งแต่น้อยสุด ไปจนถึงมากสุด ขอ

น ามากล่าวเพียงบางส่วน ดังนี้  
 ในอกุสลสูตร ได้กล่าวถึงถึงกรรม ๒ ประการ ที่เป็นคุณลักษณะของพาลและบัณฑิต ภิกษุทั้งหลาย 

บุคคลประกอบด้วยธรรม ๓ ประการ พึงทราบว่า เป็นคนพาล ธรรม ๓ ประการ อะไรบ้าง คือ กายกรรมที่เป็น
อกุศล วจีกรรมที่เป็นอกุศล มโนกรรมที่เป็นอกุศล บุคคลประกอบด้วยธรรม ๓ ประการนี้แล พึงทราบว่า เป็น
คนพาล บุคคลประกอบด้วยธรรม ๓ ประการ พึงทราบว่า เป็นบัณฑิต ธรรม ๓ ประการอะไรบ้างกายกรรมที่

                                                 

 ๗มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, พระไตรปิฎกภาษาไทย์ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, หน้า 
[๑๒-๑๕] 

 ๘องฺ.ฉกฺก. (ไทย) ๒๒/๖๓/๕๗๗. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๐๕ 
 

เป็นกุศล วจีกรรมที่เป็นกุศล มโนกรรมที่เป็นกุศล บุคคลประกอบด้วยธรรม ๓ ประการนี้แล พึงทราบว่า เป็น
บัณฑิต เพราะเหตุนั้น ฯลฯ๙  

 นอกจากนี้ ในสาวัชชสูตร ยังกล่าวถึงกรรม ๓ อย่างซึ่งกรรม ๓ อย่างนี้เป็นการกล่าวถึงประเภท
ของกรรม ก าหนดโดยทางแห่งการกระท า การกระท าที่ประกอบด้วยเจตนาหรือความจงใจที่จัดเป็นกรรมเกิด
ได้ ๓ ทางคือ ทางกาย  เรียกว่า กายกรรม ทางวาจา เรียกว่า วจีกรรม ทางใจ  เรียกว่า  มโนกรรม๑๐ 

 การกระท าทางกายและทางวาจาที่จัดเป็นกรรมจะต้องมีใจเข้าไปประกอบด้วยเสมอไป นั่นก็คือ จะต้องมี
เจตนาในการกระท า แต่การกระท าทางใจนั้นล าพังความจงใจทางใจอย่างเดียวก็จัดเป็นกรรมได้ คนทั่วไปมักจะ
มองข้ามมโนกรรม โดยเห็นว่าความดีความชั่วจะต้องปรากฏออกมาเป็นพฤติกรรมทางกายหรือทางวาจา แต่ส าหรับ
พุทธปรัชญานั้น สิ่งที่ส าคัญที่สุดคือ ใจ เพราะพฤติกรรมทางกายหรือทางวาจาเป็นสิ่งที่ถูกก าหนดด้วยใจหรือความคิด
ที่เริ่มต้นขึ้นในใจ กายและวาจาเป็นเพียงผู้รับบัญชาจากใจเท่านั้น มโนกรรมที่นับว่าเป็นความชั่วที่ส่งผลร้ายแรงที่สุด
ก็คือ มิจฉาทิฏฐิ ที่แปลว่า ความเห็นผิด ค าว่า ความเห็นผิด ที่จัดเป็นมิจฉาทิฏฐินี้ หมายถึง การเห็นผิดจากท านอง
คลองธรรม เช่น เห็นว่ากรรมดีกรรมชั่วหรือบาปบุญไม่มี ผลของกรรมดีกรรมชั่วไม่มี นรกสวรรค์ไม่มี ผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติ
ชอบที่เข้าถึงความหลุดพ้นแล้วไม่มี ฯลฯ เมื่อมีมิจฉาทิฏฐิหรือความเห็นผิดย่อมเป็นเหตุให้เกิดการกระท าผิดทางกาย
ทางวาจา เมื่อมีการกระท าผิด ผลที่เป็นความทุกข์ความเดือดร้อนหรือความวิบัติก็ย่อมเกิดขึ้นแก่ผู้กระท าอย่างไม่มี
ทางหลีกเลี่ยง ส่วนมโนกรรมที่จัดว่าเป็นความดีสูงสุดตามทัศนะของพุทธปรัชญาก็คือสัมมาทิฏฐิ ที่แปลว่า ความ
เห็นชอบ ในระดับธรรมดาสามัญ ความเห็นชอบได้แก่ ความเห็นที่ถูกต้องตามท านองคลองธรรม ได้แก่ เห็นว่าบุญ
บาปหรือกรรมดีกรรมชั่วมี ผลของกรรมดีกรรมชั่วมีจริง ฯลฯ ในระดับสูงสุดสัมมาทิฏฐิ หมายถึงการ การเห็นแจ้ง ใน
อริยสัจ ๔ ที่น าไปสู่ความหลุดพ้นจากความทุกข์โดยสิ้นเชิง จิตหรือใจมีความส าคัญ 

 นอกจากนี้ยังแบ่งประเภทของกรรม โดยก าหนดเจตนาในการกระท า กรรมที่จัดประเภทตามนัยนี้
แบ่งเป็น ๓ อย่าง เช่นกันคือ 
 ๑)์กุศลกรรม ค าว่า กุศลกรรม แปลว่า กรรมดี เป็นการกระท าที่เกิดขึ้นจากกุศลเจตนาหรือเจตนาที่ดี 
กุศลกรรมนี้อาจเป็นการกระท าที่เกิดขึ้นทางกาย ทางวาจา หรือทางใจก็ได้ เช่น คิ ดบริจาคทานเพ่ือสงเคราะห์
อนุเคราะห์ผู้ประสบภัยธรรมชาติ ก็จัดเป็นกุศลกรรมฝ่ายมโนกรรม พูดชักชวนก็เป็นกุศลกรรมฝ่ายกายกรรม เป็นต้น 
 ๒)์อกุศลกรรม ค าว่า แปลว่า กรรมไม่ดีหรือกรรมชั่ว เป็นการกระท าที่เกิดขึ้นจากอกุศลเจตนาหรือ
เจตนาที่ไม่ดี อกุศลกรรมนี้อาจเกิดขึ้นทางกาย ทางวาจา หรือทางใจก็ได้เช่นเดียวกับกุศลกรรม เช่น คิดจะยิงนกก็เป็น
อกุศลกรรมฝ่ายมโนกรรม พูดชักชวนคนอ่ืนไปยิงนกก็เป็นอกุศลกรรมฝ่ายวจีกรรม  ลงมือยิงนกด้วยตนเองก็เป็น
อกุศลกรรมฝ่ายกายกรรม เป็นต้น 

 ๓)์อัพยากตกรรม ค าว่า อัพยากตกรรม แปลว่า กรรมที่เป็นกลาง ๆ หรือการกระท าที่ไม่อาจจัดได้ว่าดี
หรือชั่วทางศีลธรรม เป็นการกระท าที่เกิดจากอัพยากตเจตนา หรือเจตนาที่เป็นกลาง ๆ ซึ่งไม่จัดอยู่ในฝ่ายกุศลหรือ

                                                 

 ๙ดูรายละเอียดใน องฺ.ทุก.(ไทย) ๒๐/๖/๑๔๔-๑๔๕,  องฺ.ทุก.(ไทย) ๒๐/๑๔๗/๓๙๖. 
 ๑๐องฺ.ทุก.(ไทย) ๒๐/๗/๑๔๕. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๐๖ 
 

อกุศล เช่น หยิบแก้วน้ าที่วางอยู่บนโต๊ะท างานจากที่หนึ่งไปวางไว้อีกที่หนึ่งเพ่ือจะได้ท างานสะดวก อย่างนี้ไม่จัดเป็น
กุศลกรรมหรืออกุศลกรรมทางศีลธรรม แต่ถ้าเห็นแก้วน้ าวางอยู่ใกล้มือเด็กเล็กท่ีก าลังเล่นสนุกสนานอยู่กับเพ่ือน 
เกรงว่าเด็กจะเผลอท าแก้วน้ าแตกแล้วจะถูกแก้วบาดเอา จึงหยิบแก้วน้ านั้นไปวางไว้ที่อ่ืนให้พ้นจากท่ีเล่นของเด็ก 
อย่างนี้จัดเป็นการกระท าที่อยู่ฝ่ายกุศลกรรม หรือตัวอย่างอ่ืน เช่น เข้าไปในห้างสรรพสินค้าแห่งหนึ่ง เห็นของที่เคย
คิดอยากได้ก็หยิบขึ้นมาดูโดยยังไม่ได้ตัดสินใจว่าจะซื้อหรือไม่ซื้อ การกระท าอย่างนี้จัดเป็นการกระท าที่กลาง ๆ ไม่ดี
ไม่ชั่วทางศีลธรรม แต่ถ้าเห็นของที่ชอบใจแล้วหยิบขึ้นมาโดยเจตนาที่จะขโมย การกระท าอย่างนี้จัดเป็นอกุศลกรรม 
 โดยทั่วไปการจัดแบ่งประเภทของกรรมโดยถือเอาเจตนาเป็นหลักในการแบ่งนั้น ท่านแบ่งได้เป็น ๒ อย่าง 
คือ กุศลกรรมกับอกุศลกรรม เท่านั้น แต่ในการด ารงชีวิตของบุคคลที่ด าเนินไปในแต่ละวันนั้น การกระท าของเขา
ไม่ได้มีแต่ความดีกับกความชั่วหรือกุศลกับอกุศลเท่านั้น แต่ยังมีการกระท าที่เป็นกลาง ๆ ไม่ดีไม่ชั่ว ทางศีลธรรม 
เรียกว่า อัพยากตกรรม ที่เกิดจากอัพยากตเจตนาอยู่ด้วย และเป็นการกระท าส่วนมากในการด าเนินชีวิตในวันหนึ่ง ๆ 
ด้วยเช่น ท างานจนถึงเวลาพักกลางวัน จึงเดินออกจากที่ท างานไปซื้ออาหารรับประทานที่โรงอาหารหรือร้านที่
ใกล้เคียง พอถึงตอนเลิกงานตอนเย็นก็เดินออกจากที่ท างานไปขึ้นรถประจ าทางกลับบ้าน พอรถจอดตรงป้ายที่ใกล้
บ้านก็เดินลงจากรถ แล้วเดินต่อไปจนถึงบ้าน เมื่อเข้าไปในบ้านแล้วก็ผลัดเปลี่ยนเครื่องแต่งตัว สวมใส่ชุดอยู่กับบ้าน
แล้วนั่งพักผ่อน การกระท าทั้งหมดดังกล่าวนี้จะเห็นได้ว่าเป็นการกระท าที่เป็นกลาง ๆ ที่เรียกว่า อัพยากตกรรม ซึ่ง
ไม่ได้จัดว่าดีหรือชั่วทางศีลธรรม เป็นการกระท าที่เกิดจากอัพยากตเจตนาหรือเจตนาที่เป็นกลาง ๆ ไม่ใช่ทั้งกุศลและ
อกุศล ด้วยเหตุที่การกระท าซึ่งเป็นกลางๆ  มี่อยู่ และมีอยู่เป็นส่วนมากของการกระท าเพ่ือด ารงชีพอยู่ในแต่ละวัน
ด้วย การจัดแบ่งประเภทของกรรมโดยถือเอาเจตนาเป็นหลักในการแบ่ง จึงควรรวมอัพยากตกรรมที่เกิดจากอัพยากต

เจตนาไว้ด้วย๑๑ 
 ๓.๑.๒์กรรมตามที่อธิบายไว้ในคัมภีร์อื่น์ๆ 
 เมื่อกล่าวถึงเรื่องกรรมตามที่กล่าวไว้ในคัมภีร์อ่ืน ๆ ในที่นี้ขอน ากรรม ๑๒ มากล่าว กรรม ๑๒ 

หรือกรรมสี่ ๓ หมวด ตามท่ีท่านแสดงไว้ในอรรถกถาและฎีกาท้ังหลาย มีหัวข้อและความหมายโดยย่อ ดังนี้๑๒ 
 หมวดที ่๑ ว่าโดยกาล คือ จ าแนกตามเวลาที่ให้ผล 
 ๑. ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม กรรมให้ผลในปัจจุบันคือภพนี้ ได้แก่ กรรมดีก็ตาม ชั่วก็ตาม ที่กระท า

ในขณะแห่งชวนจิตดวงแรก ในบรรดาชวนจิตทั้ง ๗ แห่งชวนวิถีหนึ่งๆ พูดเป็นภาษาวิชาการว่า ได้แก่ชวน
เจตนาที่หนึ่ง กรรมนี้ให้ผลเฉพาะในชาตินี้เท่านั้นถ้าไม่มีโอกาสให้ผลในชาตินี้  ก็กลายเป็นอโหสิกรรม ไม่มีผล
ต่อไป เหตุที่ให้ผลในชาตินี้ เพราะเป็นเจตนาดวงแรก ไม่ถูกกรรมอ่ืนครอบง า เป็นการปรุงแต่งแต่เริ่มต้น จึงมี

                                                 

 ๑๑สุนทร ณ รังษี, พุทธปรัชญาจากพระไตรปิฎก, พิมพ์ครั้งที่  ๓, (กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์แห่ง
จุฬาลงกรณ์-มหาวิทยาลัย, ๒๕๕๐), หน้า ๑๗๑-๑๗๒. 

 ๑๒พระพรหมคุณาภรณ ์(ป.อ.ปยุตฺโต), พุทธธรรม์ฉบับปรับขยาย, พิมพครั้งที่ ๓๒, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๕), หน้า ๓๒๑-๓๒๒. รายละเอียดเรื่องกรรม ๑๒ ดูใน วิสุทฺธิ.(บาลี) ๓/๒๒๓-๒๒๔. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๐๗ 
 

ก าลังแรง แต่ไม่ให้ผลต่อจากชาตินี้ไปอีก เพราะไม่ได้การเสพคุ้น จึงมีผลเล็กน้อย ท่านเปรียบว่า เหมือนพราน
เห็นเนื้อ หยิบลูกศรยิงไปทันท ีถ้าถูกเนื้อก็ล้มท่ีนั่น แต่ถ้าพลาดเนื้อ ก็รอดไปเลย 

 ๒. อุปปัชชเวทนียกรรม กรรมให้ผลในภพที่จะไปเกิด คือในภพหน้า ได้แก่ กรรมดีก็ตาม ชั่วก็ตาม 
ที่กระท าในขณะแห่งชวนจิตดวงสุดท้าย ในบรรดาชวนจิตทั้ง ๗ แห่งชวนวิถีหนึ่งๆ พูดเป็นภาษาวิชาการว่า 
ได้แก่ชวนเจตนาที่ ๗ กรรมนี้ให้ผลเฉพาะในชาติถัดจากนี้ไปเท่านั้น ถ้าไม่มีโอกาสให้ผลในชาติหน้า ก็กลายเป็น
อโหสิกรรม ที่เป็นเช่นนี้ เพราะเป็นเจตนาท้ายสุดของชวนวิถี เป็นตัวให้ส าเร็จความประสงค์ และได้ความเสพ
คุ้นจากชวนเจตนาก่อนๆ มาแล้ว แต่ในเวลาเดียวกัน ก็มีก าลังจ ากัด เพราะเป็นขณะจิตที่ก าลังสิ้นสุดชวนวิถี 

 ๓. อปราปริยเวทนียกรรม กรรมให้ผลในภพต่อๆ ไป ได้แก่ กรรมดีก็ตาม ชั่วก็ตาม ที่ท าในขณะ
แห่งชวนจิตทั้ง ๕ ในระหว่าง คือ ในชวนจิตที่ ๒-๖ แห่งชวนวิถีหนึ่งๆ พูดเป็นภาษาวิชาการว่า ได้แก่ ชวน
เจตนาที่สอง ถึงที่หก กรรมนี้ให้ผลได้เรื่อยไปในอนาคต เมื่อเลยจากภพหน้าไปแล้ว คือ ได้โอกาสเมื่อใด ก็
ให้ผลเมื่อนั้น ไม่เป็นอโหสิกรรม ตราบเท่าที่ยังอยู่ในสังสารวัฏ ท่านเปรียบเหมือนสุนัขไล่เนื้อ ตามทันเมื่อใดก็
กัดเม่ือนั้น 

 ๔. อโหสิกรรม กรรมเลิกให้ผล ได้แก่ กรรมดีก็ตาม ชั่วก็ตาม ซึ่งไม่ได้โอกาสที่จะให้ผลภายในเวลา
ที่จะออกผลได้ เมื่อผ่านล่วงเวลานั้นไปแล้ว ก็ไม่ให้ผลอีกต่อไป (อโหสิกรรมนี้ ความจริงเป็นค าสามัญแปลว่า 
“กรรมได้มีแล้ว” แต่ท่านน ามาใช้เป็นค าศัพท์เฉพาะในความหมายว่า “มีแต่กรรมเท่านั้น วิบากไม่มี”๑๓ มิใช่
แปลว่าเลิกให้ผล หรือให้ผลเสร็จแล้ว อย่างที่แปลแบบให้เข้าใจกันง่ายๆ ตามส านวนที่เคยชิน) 

 หมวดที ่๒ ว่าโดยกิจ คือ จ าแนกการให้ผลตามหน้าที่ 
 ๕. ชนกกรรม กรรมแต่งให้เกิด หรือกรรมที่เป็นตัวน าไปเกิด ได้แก่ กรรมคือเจตนา ดีก็ตาม ชั่วก็

ตาม ที่เป็นตัวท าให้เกิดขันธ์ที่เป็นวิบาก ทั้งในขณะที่ปฏิสนธิ และในเวลาที่ชีวิตเป็นไป (ปวัตติกาล) 
 ๖. อุปัตถัมภกกรรม กรรมสนับสนุน ได้แก่ กรรมพวกเดียวกับชนกกรรม ซึ่งไม่สามารถให้เกิดวิบาก

เอง แต่เข้าช่วยสนับสนุน หรือซ้ าเติม ต่อจากชนกกรรม ท าให้สุขหรือทุกข์ที่เกิดขึ้นในขันธ์ ซึ่งเป็นวิบากนั้น 
เป็นไปนาน 

 ๗. อุปปีฬกกรรม กรรมบีบคั้น ได้แก่ กรรมฝ่ายตรงข้ามกับชนกกรรม ซึ่งให้ผลบีบคั้นผลแห่งชนก
กรรมและอุปัตถัมภกกรรม ท าให้สุขหรือทุกข์ที่เกิดขึ้นในขันธ์ ซึ่งเป็นวิบากนัน้ ไม่เป็นไปนาน 

 ๘. อุปฆาตกกรรม กรรมตัดรอน ได้แก่ กรรมฝ่ายตรงข้ามที่มีก าลังแรง เข้าตัดรอนความสามารถ
ของกรรมอ่ืนที่มีก าลังน้อยกว่าเสีย ห้ามวิบากของกรรมนั้นขาดไปเสียทีเดียว แล้วเปิดช่องแก่วิบากของตน เช่น 
ปิตุฆาตกรรมของพระเจ้าอชาตศัตรู ที่ตัดรอนกุศลกรรมของพระองค์เสีย เป็นต้น 

 หมวดที่ ๓ ว่าโดยระดับความรุนแรงในการให้ผล คือ จ าแนกตามแง่ท่ียักเยื้องกัน คือล าดับความ
แรงในการให้ผล 

                                                 

 ๑๓ดรูายละเอียดใน วิสุทฺธ.ิ (ไทย) ๒/๖๘๕-๖๘๗/๓๕๐-๓๕๑. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๐๘ 
 

 ๙. ครุกกรรม กรรมหนัก ได้แก่ กรรมที่มีผลแรงมาก ในฝ่ายดี ได้แก่สมาบัติ ๘ ในฝ่ายชั่ว ได้แก่
อนันตริยกรรม มีมาตุฆาตเป็นต้น ย่อมให้ผลก่อน และครอบง ากรรมอ่ืนๆ เสีย เปรียบเหมือนห้วงน้ าใหญ่ไหล
บ่ามาท่วมทับน้ าน้อยไป 

 ๑๐. พหุลกรรม หรือ อาจิณณกรรม กรรมท ามาก หรือกรรมชิน ได้แก่ กรรมดีหรือกรรมชั่วที่
ประพฤติมาก หรือท าบ่อย ๆ สั่งสมเคยชินเป็นนิสัย เช่น เป็นคนมีศีลดี หรือเป็นคนทุศีล เป็นต้น กรรมไหนท า
บ่อย ท ามาก เคยชิน มีก าลังกว่า ก็ให้ผลได้ก่อน เหมือนนักมวยปล้ า ลงสู้กัน คนไหนแข็งแรง เก่งกว่า ก็ชนะไป 
กรรมนี ้ต่อเมื่อไม่มีครุกกรรม จึงจะให้ผล 

 ๑๑. อาสันนกรรม กรรมจวนเจียน หรือกรรมใกล้ตาย ได้แก่ กรรมที่กระท าหรือระลึกขึ้นมาใน
เวลาใกล้จะตาย จับใจอยู่ใหม ่ๆ ถ้าไม่มีกรรม ๒ ข้อก่อน ก็จะให้ผลก่อนกรรมอ่ืนๆ (แต่คัมภีร์อภิธัมมัตถวิภาวินี 
ว่า อาสันนกรรมให้ผลก่อนอาจิณณกรรม) เปรียบเหมือนโคแออัดอยู่ในคอก พอนายโคบาลเปิดประตูออก โค
ใดอยู่ริมประตูคอก แม้เป็นโคแก่อ่อนแอ ก็ออกไปได้ก่อน 

 ๑๒. กตัตตากรรม หรือ กตัตตาวาปนกรรม กรรมสักว่าท า ได้แก่กรรมที่ท าด้วยเจตนาอันอ่อน 
หรือมิใช่เจตนาอย่างนั้น ๆ โดยตรง เป็นกรรมที่เบา เปรียบเหมือนลูกศรที่คนบ้ายิงไป ต่อเมื่อไม่มีกรรมสามข้อ
ก่อน กรรมนี้จึงจะให้ผล 
 สรุปได้ว่า หลักค าสอนเรื่องกรรมในพุทธศาสนามีแหล่งที่มานับว่าส าคัญก็คือพระไตรปิฎก รองลงมาก็
คืออรรถกถาและปกรณ์วิเศษที่อยู่อันดับเดียวกับอรรถกถา อย่างคัมภีร์วิสุทธิมรรค นอกจากนี้ก็มีอยู่ในคัมภีร์ฎีกา
บ้าง แต่ก็เป็นการน าเอาหลักที่มีอยู่ในพระไตรปิฎกและอรรถกถามาอธิบายขยายความอีกทีหนึ่ง  

๔.์วิเคราะห์แนวคิดเรื่องกรรมในวิมานวัตถุ 
 จากที่ได้กล่าวเรื่องกรรมมาแล้ว จะเห็นได้ว่า เรื่องกรรมที่ปรากฏในคัมภีร์วิมานวัตถุ จะเป็นเรื่อง
กุศลกรรม คือกรรมดีที่แต่ละคนได้สร้างไว้เมื่อครั้งเป็นมนุษย์ ซึ่งขอบข่ายของกุศลกรรม จะเป็นเรื่องบุญกิริยา
วัตถุ ๓ คือ ๑) ทานมัย บุญส าเร็จด้วยการให้ทาน ๒) สีลมัย บุญส าเร็จด้วยการรักษาศีล ๓) ภาวนามัย บุญ
ส าเร็จด้วยการเจริญภาวนา รวมถึงการประพฤติปฏิบัติในหลักธรรมบางข้ออย่างแน่วแน่มั่นคง ในวิมานวัตถุจึง
สะท้อนให้เห็นเรื่องกุศลกรรม ดังตัวอย่าง 
 ก.์เรื่องการให้ทาน 

 ปฐมปีฐวิมาน ว่าด้วยวิมานตั่งเรื่องที่ ๑ เป็นวิมานตั่งทองค า ขนาด ๑๒ โยชน์ในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์
ที่เกิดขึ้นแก่หญิงคนหนึ่งชาวกรุงสาวัตถี เพราะ ได้จัดตั่งถวายให้พระเถระรูปหนึ่งซึ่งเที่ยวบิณฑบาตมาถึงเรือน
ตนได้นั่งฉันภัตตาหาร และในโอกาสนั้น นางได้กราบ ได้ถวายข้าวและน้ าตามก าลังทรัพย์และปฏิบัติรับใช้พระ
เถระจนฉันเสร็จ 

 ทุติยปีฐวิมาน ว่าด้วยวิมานตั่งเรื่องที่ ๒ เป็นวิมานแก้วไพฑูรย์ ในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ที่เกิดขึ้นแก่
หญิงคนหนึ่งชาวกรุงสาวัตถี เพราะได้จัดตั่งถวายให้ พระเถระรูปหนึ่งซึ่งเที่ยวบิณฑบาตมาถึงเรือนตนได้นั่งฉัน



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๐๙ 
 

ภัตตาหาร และในโอกาสนั้น นางได้กราบ ได้ถวายข้าวและน้ าตามก าลังทรัพย์และได้ปฏิบัติรับใช้พระเถระจน 
ฉันเสร็จ๑๔ 

 ปทีปวิมาน ว่าด้วยวิมานที่เกิดขึ้นแก่หญิงผู้ถวายประทีป เป็นวิมาน ที่มีแสงสว่างโชติช่วงในสวรรค์
ชั้นดาวดึงส์ ผู้ถวายประทีปคือหญิงชาวกรุงสาวัตถี ได้ตามประทีปไว้หน้าธรรมาสน์แล้วนั่งฟังพระธรรม
เทศนา๑๕ 

 ติลทักขิณวิมาน ว่าด้วยวิมานที่เกิดข้ึนแก่หญิงผู้ถวายเมล็ดงา เป็นวิมานทองค าขนาด ๑๒ โยชน์ใน
สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ ผู้ถวายเมล็ดงาคือหญิงคนหนึ่ง ชาวกรุงราชคฤห์ ได้ถวายเมล็ดงาแด่พระผู้มีพระภาค๑๖ 

 ข.์การรักษาศีล  
 อุโปสถาวิมาน ว่าด้วยวิมานที่เกิดขึ้นแก่นางอุโปสถาอุบาสิกา เพราะได้ปฏิบัติธรรม รักษาอุโบสถ

ศีลเป็นประจ า และได้ถวายทานแด่พระอริยสงฆ์ด้วยความเคารพ แต่นางมีใจผูกพันกับทิพยสมมัติในสวนนันท
วัน ของเหล่าเทพชั้นดาวดึงส์จนเกินไป มิได้ปฏิบัติธรรมให้สูงขึ้นตามพระพุทธด ารัส นางจึงไปเกิดในสวรรค์ชั้น
ดาวดึงส์ และอยู่ที่นั้นถึง ๖๐,๐๐๐ ปีทิพย์ แล้วกลับไปเกิดในโลกมนุษย์อีก ท่านพระมหาโมคคัลลานเถระ
ปลอบใจนางว่า พระผู้มีพระภาคทรงพยากรณ์ไว้ว่านางจะบรรลุโสดาปัตติผลเมื่อกลับไปเกิดเป็นมนุษย์อีก๑๗ 

 สุนิททาวิมาน ว่าด้วยวิมานที่เกิดขึ้นแก่นางสุนิททาอุบาสิกา เพราะได้ปฏิบัติธรรม รักษาอุโบสถศีล
เป็นประจ า และได้ถวายทานแด่พระอริยสงฆ์ด้วยความเคารพ นางจึงไปเกิดในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ 

 สุทินนาวิมาน ว่าด้วยวิมานที่เกิดขึ้นแก่นางสุทินนาอุบาสิกา เพราะได้ปฏิบัติธรรม รักษาอุโบสถศีล
เป็นประจ า และได้ถวายทานแด่พระอริยสงฆ์ด้วยความเคารพ นางจึงไปเกิดในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์๑๘ 

 ค.์กุศลกรรมอ่ืน์ๆ 
 ปฐมปติพพตาวิมาน ว่าด้วยวิมานที่เกิดขึ้นแก่หญิงผู้ซื่อสัตย์ เป็นวิมานที่ดาดด้วยบุปผชาติน่า

รื่นรมย์ มีนกนานาพันธุ์ส่งเสียงไพเราะน่าฟังในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ ผู้ซื่อสัตย์ต่อสามีในที่นี้คือหญิงชาวกรุงสาวัต
ถี เป็นผู้รักษาศีล ให้ทาน ชอบช่วยเหลือผู้อื่น และได้ถวายข้าวและน้ าเป็นอันมากด้วย ความเคารพ 

 ทุติยปติพพตาวิมาน ว่าด้วยวิมานที่เกิดขึ้นแก่หญิงผู้ซื่อสัตย์ต่อสามีเรื่องที่ ๒ เป็นวิมานที่มีเสาท า
ด้วยแก้ไพฑูรย์เปล่งแสงเรืองรองในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ ผู้ซื่อสัตย์ต่อสามีในที่นี้คือหญิงชาวกรุงสาวัตถี เป็น
อุบาสิกา ได้ถวายข้าวและน้ าเป็นอันมากแด่พระเถระผู้เป็นพระอรหันต์ด้วยความเคารพ๑๙ 

                                                 

 ๑๔ดูรายละเอียดใน ขุ.วิ.(ไทย) ๒๖/๑-๒๒/๑-๕. 
 ๑๕ดูรายละเอียดใน ขุ.ว.ิ (ไทย) ๒๖/๗๕-๘๔/๑๓-๑๕. 
 ๑๖ดูรายละเอียดใน ขุ.วิ. (ไทย) ๒๖/๘๕-๙๒/๑๕-๑๖. 

 ๑๗ดูรายละเอียดใน ขุ.วิ. (ไทย) ๒๖/๒๒๙-๒๔๕/๓๙-๔๑. 

 ๑๘ดูรายละเอียดใน ขุ.วิ. (ไทย) ๒๖/๒๔๖-๒๖๙/๔๑-๔๓. 

 ๑๙ดูรายละเอียดใน ขุ.วิ. (ไทย) ๒๖/๙๓-๑๐๗/๑๖-๑๘. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๑๐ 
 

 จะเห็นได้ว่า กุศลกรรมที่เทพธิดาเหล่านี้ได้กระท า ล้วนอยู่ในขอบเขตของบุญกิริยาวัตถุ ๓ หรือบุญ
กิริยาวัตถุ ๑๐ อันเป็นที่ตั้งแห่งการท าบุญ กุศลกรรมที่ท าเหล่านี้ ส่งผลให้ได้รับวิมานต่าง ๆ เมื่อได้รับวิมาน 
เทพธิดาเหล่านี้ก็เท่ากับเจ้าของวิมาน โดยชื่อของวิมานต่าง ๆ ก็จะมีชื่อตามวัตถุสิ่งของที่เจ้าของวิมานได้เคย
ถวายบ้าง เช่น ปฐมนาวาวิมาน เกิดจากการที่เจ้าของวิมานถวายเรือ ปทีปวิมาน เกิดจากการที่เจ้าของวิมาน
ถวายประทีป เป็นต้น บางครั้งชื่อวิมานก็ได้ชื่อตามเจ้าของวิมาน เช่น อุตตราวิมาน วิมานของนางอุตตรา     
สิริมาวิมาน วิมานของนางสิริมา โสณทินนาวิมาน วิมานของนางโสณทินนา เป็นต้น  

 จะเห็นได้ว่า กุศลกรรมเป็นตัวส่งผลให้ได้รับวิมาน การได้รับวิมาน เป็นการให้ผลของกรรม ใน
ลักษณะที่เป็น “อุปปัชชเวทนียกรรม” คือกรรมที่จะให้ผลในภพหน้า หลังจากสิ้นชีวิตไปแล้ว และยังเป็นชนก
กรรม ที่ยังผลให้เกิดในสุคติภูมิ อันเป็นผลมาจากการท ากุศลกรรม 

๕.์สรุปและวิเคราะห์ 
 วิมานวัตถุที่กล่าวมา ถ้ามองโดยภาพรวมจะได้ข้อสรุปอย่างหนึ่ง คือเทพบุตรและเทพธิดาเจ้าของ

วิมานเหล่านั้นต่างก็ได้ท าบุญกุศลไว้เมื่อครั้งอยู่ในโลกนี้ เช่น ท าอัญชลีกรรมต่อท่านผู้มีศีลบ้าง ถวายทานบ้าง 
รักษาศีลบ้าง ตามประทีปโคมไฟบ้าง ฟังธรรมบ้าง ตั้งอยู่ในธรรมเช่นมีความสัตย์ ความไม่โกรธ ความซื่อสัตย์
ต่อสามี บ ารุงเลี้ยงดูบิดามารดา หรือแม้แต่กับที่มีความเลื่อมใสในพระสุรเสียงของพระผู้มีพระภาคขณะทรง
แสดงธรรมอยู่ก็ได้ไปเกิดในสวรรค์ ภาพรวมนี้ถ้ามองเผิน ๆ อาจเห็นว่า การไปเกิดในสวรรค์นั้นง่ายเหลือเกิน
เพราะท าความดีเพียงเล็กน้อยเท่านั้นก็ไปได้แล้ว ความจริงหาเป็นเช่นนั้นไม่ ผู้ที่ได้ไปเกิดในสวรรค์ล้วนเคย
ท าบุญกุศลถูกต้องครบถ้วนตามหลักการของพระพุทธศาสนา ซึ่งมิใช่จะท าได้โดยง่าย การจะไปเกิดในสวรรค์ได้ 
ต้องมีคุณธรรมพ้ืนฐานคือศีล ๕ เทวธรรม ๒ คือหิริและโอตตัปปะ รวมถึงบุญกิริยาวัตถุ ๑๐ ผู้ที่ยึดมั่นในความ
ดีงามเสมอ ท าคุณงามความดีตลอด อธิษฐานจิตเพ่ือให้ได้ผลที่ปรารถนา สิ่งที่ปรารถนาก็จะส าเร็จ ผู้เขียนมี
ข้อสังเกตว่า จากการที่ได้ศึกษาประวัติของเทพธิดา เทพบุตร ที่ได้วิมานต่าง ๆ เพราะท ากรรมบางอย่างเพียง
อย่างเดียว หรือเพราะท ากุศลกรรมเล็กน้อยนั้น อาจจะชวนให้เข้าใจผิดไปว่า การจะไปสวรรค์ไม่ยาก แต่ใน
ความเป็นจริง ผู้ที่ได้วิมานต่าง ๆ นั้น ล้วนเป็นผู้สั่งสมความดีมาเป็นระยะเวลานาน การที่มีจิตใจที่ฝักใฝ่ใน
ความดีตลอด ย่อมส่งผลให้เป็นผู้ไม่ตกต่ า ยิ่งการได้พบพระอรหันต์ ไม่ว่าจะเป็นพระพุทธเจ้า พระอรหันตสาวก
ต่าง ๆ ได้ฟังธรรมจากท่านเหล่านั้น เป็นประจ า ย่อมท าให้จิตใจตั้งมั่นอยู่ในความดี เรื่องวิมานวัตถุนี้ น่าจะเป็น
เครื่องมือสอนธรรมได้เป็นอย่างดีในประเด็นว่า เมื่อใจตั้งมั่นอยู่ในความดี ย่อมมีสุคติเป็นที่ไปในเบื้องหน้าอย่าง
แน่นอน อย่างน้อยก็ท าให้คนเรามีความสุขในปัจจุบันนั่นเอง  
 

 
์ 
 
 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๑๑ 
 

เอกสารอ้างอิง 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.๙, ราชบัณฑิต). ศัพท์วิเคราะห์. กรุงเททพมหานคร : โรงพิมพ์เลี่ยง- 
 เชียง, ๒๕๕๐. 
พันตรี ป.หลงสมบุญ. พจนานกุรมมคธ-ไทย.์กรุงเทพมหานคร : อาทรการพิมพ์, ๒๕๔๐. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). พุทธธรรม์ฉบับปรับขยาย. พิมพครั้งที่ ๓๒, กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ 
   มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๕. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : 
            โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  ๒๕๓๙. 
สุนทร ณ รังษ.ี พุทธปรัชญาจากพระไตรปิฎก. พิมพ์ครั้งที่ ๓, กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์- 
 มหาวิทยาลัย, ๒๕๕๐. 
 
 
 

 
  
 


