
ศึกษาหลักธรรมอนัตตาในคมัภีร์พระไตรปิฎก 

A Study of Anatta Principle in the Tipitaka 

น.ส.ณัฎฐาพรรณ กรรภิรมย์พชิรา๑ 
Ms. Nattapan Kanpirompachira 

พระมหายุทธนา นรเชฏโฐ, ดร.๒ 
Phramaha Yutthana Narajettho, Dr. 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์ ๒ ประการคือ ๑) เพ่ือศึกษาความเป็นมาและความส าคัญของ
อนัตตาในพระไตรปิฎก และ ๒) เพ่ือศึกษาเรื่องอนัตตาในหมวดธรรมต่าง ๆ เป็นบทความเชิงเอกสาร 
ผลการศึกษาพบว่า  ค าสอนเรื่องอนัตตา เป็นหลักค าสอนที่มีความส าคัญในพระพุทธศาสนา แสดงให้เห็น
หลักความจริงของสรรพสิ่งว่าไม่มีตัวตน เป็นเพียงสภาวะที่เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไปตามเหตุปัจจัย ค าสอนเรื่อง
อนัตตาแสดงจุดยืนของพระพุทธศาสนาในเรื่องการปฏิเสธอัตตา อนัตตาแปลว่าไม่มีตัวตน เป็นสภาพที่ว่าง
เปล่าจากอัตตาหรือตัวตน การสอนเรื่องอนัตตา เพ่ือต้องการให้เห็นว่าสรรพสิ่ง เมื่อมองแบบแยกย่อยไป
จนถึงที่สุดแล้ว ก็เป็นสภาพที่ปราศจากตัวตน อนัตตาปรากฏอยู่ในหมวดธรรมต่าง ๆ คือ ขันธ์ ๕, ไตร
ลักษณ์, ปฏิจจสมุปบาท และมัชเฌนธรรมเทศนา. 
ค าส าคัญ : อนัตตา, พระไตรปิฎก 

Abstract 

This article has two purpose: 1) to study the background and the significant 

of Anatta in Tipitaka, and 2) to study Anatta as found in various doctrines. This is the 

documentary ariticle. The result from studying is found that the doctrine “Antta” is a 

doctrine that is important in Buddhism. This shows that the truth of the universe does 

not exist just the state that is located, extinguished according to the factors. The Anatta 

shows Buddhism's position in rejecting Atta (Self). Anatta means selflessness. It is an 

empty state from the self. The purpose of teaching about Anatta is to see that everything 

                                                           

 ๑นิสิตปริญญาโท สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย 

 M.A. Student, Tipitaka Studies, Department of Buddhism, Faculty of 
Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University  

 ๒อาจารย์ประจ าภาควิชาพระพุทธศาสนา, ผู้อ านวยการหลักสตูรพุทธศาสตรมหาบณัฑติ สาขาวิชา
พระไตรปิฎกศึกษา คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 Permanent Lecturer, Director of M.A. Program, Tipitaka Studies, Faculty of Buddhism, 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University   



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๑๓ 
 

when looking at the digestion to the end does not exist. Anatta appears in various 

theology categories, namely Five Aggregates, Three Characteristic, The Law of 

causation and the Middle teaching. 

Keywords: Anatta, Tipitaka 
 
๑.บทน า 

เมื่อกล่าวถึงหลักธรรมเรื่องอนัตตา จะเห็นว่ามี ๒ ค าที่ต้องกล่าวถึงเป็นเบื้องต้นคือ ค าว่า 

หลักธรรม และค าว่า อนัตตา ค าว่า “หลักธรรม” ที่ใช้ในบทความนี้ หมายถึง สภาวธรรมที่เป็นไป

ในอนัตตลักขณสูตร ได้แก่ ขันธ์ ๕ การพิจารณาขันธ์ ๕ โดยไตรลักษณ์ มาพิจารณาความสอดคล้อง
ของข้อมูลแล้วน ามาเปรียบเทียบในสภาวธรรมที่ปรุงแต่งขึ้นของสังขารว่า สรรพสิ่งปรุงแต่งขึ้นด้วยรูป
และนามและขันธ์ ๕ เป็นหน่วยประกอบกันเข้าเป็นรูปธรรมและนามธรรม และอารมณ์ส าหรับ
พิจารณาให้เห็นความเป็นเหตุและผลของรูปกับนาม ได้แก่ ขันธ์ ๕, อายตนะ, ธาตุ, อินทรีย์, อริยสัจจ์, 
ปฏิจจสมุปบาท เป็นต้น๓ ส่วนค าว่า “อนัตตา” หมายถึง ไม่ใช่ตัวใช่ตน มีลักษณะที่ให้เห็นว่าเป็นของ
มิใช่ตัวตน ได้แก่ ๑. เป็นของสูญ คือเป็นเพียงการประชุมขององค์ประกอบที่เป็นส่วนย่อย ๆ ทั้งหลาย 
ว่างเปล่าจากความเป็นสัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา หรือการสมมติเป็นต่าง ๆ , ความไม่มียึดมั่นถือมั่น 
๒. เป็นสภาพหาเจ้าของมิได้ ไม่เป็นของใครจริง ๓. ไม่อยู่ในอ านาจ ไม่เป็นไปตามความปรารถนา ไม่
ขึ้นต่อการบังคับบัญชาของใคร ๆ ๔. เป็นสภาวธรรมอันเป็นไปตามเหตุปัจจัย ขึ้นต่อเหตุปัจจัย ไม่มีอยู่
โดยล าพังตัว แต่เป็นไปโดยสัมพันธ์ อิงอาศัยกันอยู่กับสิ่งอ่ืน ๆ ๕. โดยสภาวะของมันเองก็แย้งหรือ
ค้านต่อความเป็นอัตตา มีแต่ภาวะที่ตรงข้ามกับความเป็นอัตตา๔  ค าสอนเรื่อง “อนัตตา” ที่กล่าวไว้
ในคัมภีร์พระไตรปิฎก ซึ่ งเป็นคัมภีร์ส าคัญทางพระพุทธศาสนาที่พระภิกษุสามเณร และ
พุทธศาสนิกชน ใช้ศึกษาเล่าเรียน เพื่อให้รู้ทั่วถึงพระธรรมวินัยและปฏิบัติตามพระธรรมค าสั่งสอนของ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้อย่างถูกต้อง ด้วยเหตุนี้ พระไตรปิฎก จึงเรียกว่า พระปริยัติสัทธรรม เพราะ
เป็นปทัฎฐานให้เกิดมีพระปฏิบัติสัทธรรม คือ ศีล สมาธิ ปัญญา และพระปฏิเวธสัทธรรม คือ มรรค 
ผล นิพพาน เป็นที่สุด๕  

 

                                                           
๓พระชาญชนก ยโสธโร (ชาญทางการ), “การศึกษาวิเคราะห์หลักธรรมในอนัตตลักขณสูตร”, 

วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๙), 
หน้าบทคัดย่อ. 

๔พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, (กรุงเทพมหานคร : 
ด่านสุทธาการพิมพ์, ๒๕๒๘), หน้า ๓๓๖. 

๕วิ.มหา. (ไทย) ๑/ - /๑. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๑๔ 
 

 
๒. ความเป็นมาของค าสอนเรื่องอนัตตาในพระไตรปิฎก  

เมื่อกล่าวถึงความเป็นมาของค าสอนเรื่องอนัตตาแล้ว จะพบว่า พระพุทธเจ้าตรัสไว้
ในอนัตตลักขณสูตร โดยมีใจความว่า ในสมัยนั้น ณ ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน เมืองพาราณสี (เขตเมือง
สารนาถ ประเทศอินเดียในปัจจุบัน) พระพุทธเจ้าทรงชี้แจงให้พวกปัญจวัคคีย์ยอมรับในอนุตตรสัมมา
สัมโพธิญาณ (ด้วยภิกษุปัญจวัคคีย์เคยเฝ้าอุปัฏฐากพระพุทธเจ้าในสมัยนั้น) แล้วทรงแสดงปฐมเทศนา
ธัมมจักกัปปวัตตนสูตรแก่พวกเขา เมื่อแสดงธรรมจบ โกณฑัญญะผู้เป็นหัวหน้า ได้ธรรมจักษุ (ดวงตา
เห็นธรรม คือโสดาปัตติมรรคญาณ) เป็นโสดาบัน ทูลขอบวชเป็นพระภิกษุ  พระผู้มีพระภาคทรงบวช
ให้ท่านวิธีเอหิภิกขุอุปสัมปทา เป็นภิกษุรูปแรกในพระพุทธศาสนา และได้สมญานามจากพระผู้มีพระ
ภาคว่า “อัญญาโกณฑัญญะ” แปลว่า “โกณฑัญญะได้รู้แล้วหนอ” ต่อจากนั้น ทรงแสดงธรรมแก่ปัญจ
วัคคีย์ที่เหลือ คือ วัปปะ ภัททิยะ มหานามะ และอัสสชิ ท าให้ท่านเหล่านี้ได้ธรรมจักษุ ทั้งหมดได้ทูล
ขอบวชเป็นพระภิกษุในพระพุทธศาสนา พระพุทธองค์ทรงบวชให้พวกเขาด้วยวิธี เอหิภิกขุอุปสัมปทา 
ต่อจากนั้นพระผู้มีพระภาคทรงแสดงอนัตตลักขณสูตร ท าให้พระปัญจวัคคีย์ทั้ง ๕ ได้บรรลุอรหัตตผล๖ 

เนื้อหาสาระเกี่ยวกับอนัตตลักขณสูตร พระพุทธเจ้าได้ตรัสกับปัญจวัคคีย์ทั้ง ๕ โดยมี
ใจความส าคัญของพระสูตรว่า๗ “ภิกษุทั้งหลาย รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ เป็นอนัตตา 
ภิกษุทั้งหลาย ถ้ารูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณนี้จักเป็นอัตตาแล้วไซร้ รูป เวทนา สัญญา สังขาร 
วิญญาณนี้ไม่พึงเป็นไปเพ่ืออาพาธ และบุคคลพึงได้ในรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณว่า “รูป 
เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณของเราจงเป็นอย่างนี้ อย่าได้เป็นอย่างนั้น ภิกษุทั้งหลาย ก็เพราะรูป 
เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณเป็นอนัตตา ฉะนั้น จึงเป็นไปเพ่ืออาพาธ และบุคคลย่อมไม่ได้ในรูป 
เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณว่า “รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ของเราจงเป็นอย่างนี้ อย่าได้
เป็นอย่างนั้น” 

จากพระสูตรนี้ พระพุทธเจ้าทรงแสดงให้เห็นว่า รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ นี้เป็น
อนัตตา มิใช่อัตตา ทรงตรัสถึงทั้งห้านี้พึงเป็นไปเพ่ืออาพาธ มิได้เป็นของเรา จะก าหนดให้เป็นอย่างที่
เราให้เป็นอย่างนี้ เป็นอย่างนั้น คงจะไม่ได้ ดังเช่นที่พระพุทธองค์ทรงตรัสถามปัญจวัคคีย์ทั้ง ๕ อีกว่า 
รูปเที่ยงหรือไม่เที่ยง เวทนาเที่ยงหรือไม่เที่ยง สัญญาเที่ยงหรือไม่เที่ยง สังขารเที่ยงหรือไม่เที่ยง 
วิญญาณเที่ยงหรือไม่เที่ยง พระพุทธองค์จึงตรัสอีกว่า “สิ่งใดไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความแปรผันเป็น
ธรรมดา ควรหรือที่จะเห็นสิ่งนั้นว่า นั่นของเรา เราเป็นนั่น นั่นเป็นอัตตาของเรา”๘ ย่อมแสดงให้เห็น
ว่า ทั้งห้านี้ หมายถึง รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ มีความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความแปรผัน ถือ
                                                           

๖วิ.ม. (ไทย) ๔/ - /๑๗. 
๗วิ.ม. (ไทย) ๔/๒๐/๒๗. 
๘วิ.ม. (ไทย)  ๔/๒๑/๒๘-๒๙. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๑๕ 
 

ว่าเป็นอนัตตา ที่ไม่มีตัวตน ไม่ยึดม่ัน ไม่ถือมั่น ไม่แน่นอน ทุกอย่างล้วนอนิจจัง โดยทั้งหมดนี้เป็นเพียง
องค์ประกอบที่เกิดขึ้นมาเรียกว่า ขันธ์ ๕  ขันธ์ ๕๙ นี้จึงหมายถึง กอง พวก หมวด หมู่ ล าตัว หมวด
หนึ่งๆ ของรูปธรรมและนามธรรมทั้งหมดแบ่งออกเป็น ๕ กอง คือ รูปขันธ์ กองรูป กองเวทนา สัญญา
ขันธ์ กองสัญญา สังขารขันธ์ กองสังขาร วิญญาณขันธ์ กองวิญญาณ เรียกรวมว่า “เบญจขันธ์” หรือ 
“ขันธ์ ๕” 

จากที่กล่าวมานี้จะเห็นได้ว่า  “อนัตตา” (อนตฺตา) คือความมิใช่ตัวตน เป็นหลักค าสอน
ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ที่ทรงตรัสสอนปัญจวัคคีย์ในอนัตตลักขณสูตรที่ปรากฏในคัมภีร์
พระไตรปิฎกนั้น เป็นหลักธรรมที่ทรงเทศน์สอนต่อจากธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ส่วนอนัตตลักขณสูตร
เป็นหลักธรรมที่ ๒ ที่ทรงสอนปัญจวัคคีย์ทั้ง ๕ เมื่อได้ฟังพระสูตรนี้แล้ว ก็ได้ส าเร็จเป็นพระอรหันต์ 

๒.๑ ความส าคัญของหลักของหลักค าสอนเรื่องอนัตตา 
จุดมุ่งหมายของหลักธรรมในอนัตตา พระพุทธเจ้าพึงให้ละฉันทะ ราคะ ฉันทราคะ ใน รูป 

เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ด้วยทั้ง ๕ นี้ เป็นอนัตตา ก็เพ่ือชี้ให้เห็นถึงความเป็นอนัตตาของสรรพ
สิ่ง ให้เล็งเห็นว่า รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ หรือขันธ์ 5 นั้น ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความ
แปรไปเป็นธรรมดา ไม่ควรยึดติดสรรพสิ่งใด ๆ ว่า นั่นเป็นของเรา นั่นเป็นเรา นั่นเป็นตัวตนของเรา 

๒.๒ หลักการส าคัญในอนัตตา 
อนัตตลักษณะ ลักษณะที่เป็นอนัตตา, ลักษณะที่ให้เห็นว่าเป็นของมิใช่ตัวตน ได้แก่ ๑. 

เป็นของสูญ คือเป็นเพียงการประชุมข้าวขององค์ประกอบที่เป็นส่วนย่อย ๆ ทั้งหลาย ว่างเปล่าจาก
ความเป็นสัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา หรือ การสมมติเป็นต่าง ๆ ๒. เป็นสภาพหาเจ้าของมิได้ ไม่เป็น
ของใครจริง ๓. ไม่อยู่ในอ านาจ ไม่เป็นไปตามความปรารถนา ไม่ข้ึนต่อการบังคับบัญชาของใคร ๆ ๔. 
เป็นสภาวธรรมอันเป็นไปตามเหตุปัจจัย ขึ้นต่อเหตุปัจจัย ไม่มีอยู่โดยล าพัง แต่เป็นไปโดยสัมพันธ์ อิง
อาศัยกันอยู่กับสิ่งอ่ืน ๆ ๕. โดยสภาวะของมันเองก็แย้งหรือค้านต่อความเป็นอัตตา มีแต่ภาวะที่ตรง
ข้ามกับความเป็นอัตตา๑๐ 

๒.๓ ลักษณะแห่งอนัตตา 
พระผู้มีพระภาคได้รับสั่งเรียกพระปัญจวัคคีย์มาตรัสว่า๑๑ ฯลฯ แล้วได้ตรัสเรื่องนี้ว่า 

“ภิกษุทั้งหลาย รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ นี้จักเป็นอัตตาแล้วไซร้ ทั้งห้านี้ไม่พึงเป็นไปเพ่ือ
อาพาธ และบุคคลพึงได้ในทั้งห้านี้ว่า “รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณของเราจงเป็นอย่างนี้  รูป 

                                                           
๙พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตโฺต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท,์ (กรุงเทพมหานคร : 

ด่านสุทธาการพมิพ,์ ๒๕๒๘), หน้า ๒๗. 
๑๐พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตโฺต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท,์ (กรุงเทพมหานคร : 

ด่านสุทธาการพมิพ,์ ๒๕๒๘), หน้า ๓๖๖. 
๑๑ส .ข. (ไทย) ๑๗/๕๙/๙๔. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๑๖ 
 

เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณของเราอย่าได้เป็นอย่างนั้น” ก็เพราะรูป เวทนา สัญญา สังขาร 
วิญญาณ เป็นอนัตตา ฉะนั้น รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ จึงเป็นไปเพื่ออาพาธ และบุคคลย่อม
ไม่ได้ใน รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ว่า “รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ของเราจงเป็น
อย่างนี้ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ของเราอย่างได้เป็นอย่างนั้น 

นี้เป็นลักษณะที่หนึ่งของ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ว่าเป็นอนัตตา ที่มีความ
เสื่อมไปเป็นธรรมดา 

พระผู้มีพระภาค ทรงตรัสถามอีกว่า๑๒ “ภิกษุทั้งหลาย จะเข้าใจความข้อนั้นอย่างไร รูป 
เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ เที่ยงหรือไม่เที่ยง” “ไม่เที่ยง พระพุทธเจ้าข้า” 

“ก็สิ่งใดไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความแปรผันเป็นธรรมดา ควรหรือที่จะพิจารณาเห็นสิ่งนั้นว่า 
“นั่นของเรา เราเป็นนั่น นั่นเป็นอัตตาของเรา” 

นี้เป็นลักษณะที่สองของ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ว่าเป็นอนัตตา ที่ไม่มีความ
เที่ยงแท้แน่นอน เป็นทุกข์ มีความแปรผันไปตามกฎแห่งธรรมชาติ 

พระผู้มีพระภาคทรงตรัสต่ออีกว่า๑๓ “ภิกษุทั้งหลาย เพราะเหตุนั้น รูป เวทนา สัญญา 
สังขาร วิญญาณ ทั้งท่ีเป็นอดีต อนาคต และปัจจุบัน ภายในหรือภายนอก หยาบหรือละเอียด เลวหรือ
ประณีต ไกลหรือใกล้ก็ตาม รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ทั้งหมดนั้น เธอทั้งหลายพึงเป็นด้วย
ปัญญาอันชอบตามความเป็นจริงอย่างนี้ว่า “ นั่นไม่ใช่ของเรา เราไม่เป็นนั่น นั่นไม่ใช่อัตตาของเรา” 

นี้เป็นลักษณะที่สามของ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ว่าเป็นอนัตตา ที่ไม่ว่าทั้งที่
เป็นอดีต อนาคต และปัจจุบัน ภายในหรือภายนอก หยาบหรือละเอียด เลวหรือประณีต ไกลหรือใกล้ 
เหล่านี้ก็ยังมิใช่ที่จะเป็นของเรา ที่เราจะก าหนดให้เป็นอย่างนั้น อย่างนี้ได้ 

พระบรมศาสดาได้ทรงแสดง รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ว่าเป็นอนัตตา มิใช่
อัตตาตัวตน ถ้าทั้งห้านี้ พึงเป็นอัตตาตัวตน ทั้งห้านี้ก็ถึงไม่เป็นไปเพ่ืออาพาธ และบุคคลก็จะพึงได้ใน
ส่วนทั้งห้านี้ว่า ขอให้เป็นอย่างนี้เถิด อย่าได้เป็นอย่างนั้นเลย แต่เพราะเหตุว่าทั้งห้านี้มิใช่อัตตาตัวตน 
ฉะนั้น ทั้งห้านี้จึงเป็นไปเพ่ืออาพาธ และบุคคลก็ย่อมไม่ได้ส่วนทั้งห้านี้ว่า ขอให้เป็นอย่างนี้เถิด อย่าได้
เป็นอย่างนั้นเลย 

สรุปได้ว่า อนัตตาในขันธ์ ๕ นี้ มีลักษณะที่มีความเสื่อมไปเป็นธรรมดา มีความไม่เที่ยง 
เป็นทุกข์ และถึงแม้ว่า ไม่ว่าจะเป็นอดีต อนาคต และปัจจุบัน ไม่ว่าจะเป็นภายในหรือภายนอก จะ
หยาบหรือละเอียด จะเลวหรือจะประณีต จะไกลหรือจะใกล้ ก็ยังมิใช่เป็นของเราอีกเช่นกัน 

ศาสตราจารย์ ดร.วัชระ งามจิตรเจริญ ได้กล่าวไว้ว่า อนัตตตา ความเป็นอนัตตา (“อนัตต
ตา” เป็นค านาม ถ้าเป็นคุณศัพท์จะเป็น “อนัตตา”) คือความไม่ใช่และไม่มีสิ่งที่เรียกว่า “อัตตา” 
                                                           

๑๒เรื่องเดียวกัน หน้า ๙๕-๙๖. 
๑๓เรื่องเดียวกัน หน้า ๙๖. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๑๗ 
 

รวมทั้งลักษณะของความไม่เป็นไปในอ านาจบังคับบัญชา ความเป็นอนัตตา ในทฤษฎีไตรลักษณ์จึงมี
ความหมายหลัก ๒ อย่าง คือ๑๔ 

๑) ความเป็นอนัตตา หมายถึงความไม่มีสิ่งที่เรียกว่า “อัตตา” (อาตมัน ในภาษาสันสกฤต) 
คือตัวตน ซึ่งในสมัยพุทธกาลผู้เชื่อเรื่องอัตตา มีความเห็นแตกต่างกันไปเกี่ยวกับลักษณะของอัตตา แต่
พระพุทธเจ้าทรงเห็นว่า ไม่มีสิ่งที่เรียกว่า “อัตตา” ค าว่า “อัตตา” ที่เราใช้กันในชีวิตประจ าวันเป็น
เพียงภาษาหรือสมมติโวหารที่เราสร้างขึ้นมาเท่านั้น สิ่งที่เราเข้าใจว่าเป็น “ตัวตน” หรือ “ตัวเรา” 
เป็นเพียงการประชุมกันของขันธ์ ๕ หรือนามและรูป ไม่ใช่ “อัตตา” ที่เป็นตัวตนของเราอย่างแท้จริง 
อนัตตลักษณะ ในที่นี้จึงหมายถึง ความที่ขันธ์ ๕ ขันธ์ใดขันธ์หนึ่งหรือทั้งหมดรวมกันไม่ใช่อัตตา และ
ไม่มีอัตตาทั้งภายในและภายนอกขันธ์เหล่านี้ ดังพุทธพจน์ในสมนุปัสสนาสูตร๑๕ และอนุราธสูตร๑๖ 
ตรัสยืนยันเรื่องนี้ไว้ คัมภีร์วิสุทธิมรรคเห็นว่า ความเป็นกลุ่มก้อน (ฆนะ) ที่ปิดบังโครงสร้างที่แท้จริงไว้
ท าให้เรามองไม่เห็นอนัตตลักษณะ๑๗ จึงถือกันว่า ฆนะปิดบังอนัตตลักษณะ 

๒) ความเป็นอนัตตา หมายถึง ลักษณะที่ไม่เป็นไปในอ านาจบังคับบัญชา ในอนัตตลักขณ
สูตร พระพุทธเจ้าตรัสถึงอนัตตลักษณะของขันธ์ ๕ โดยหมายถึงลักษณะของการไม่อยู่ในอ านาจสั่ง
การ กล่าวคือ เราไม่สามารถสั่งให้รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณเป็นไปอย่างที่เราต้องการ 
เช่น ไม่สามารถสั่งร่างกายไม่ให้เจ็บป่วยได้๑๘ อนัตตลักษณะในที่นี้จึงได้แก่ลักษณะความไม่เป็นไปใน
อ านาจบังคับบัญชา ความเป็นอนัตตาในความหมายนี้เป็นอนัตตลักษณะที่ครอบคลุมทั้งสิ่งที่เรียกว่า 
“อัตตา” และสิ่งอ่ืน ๆ ที่เป็นสังขารหรือสังขตธรรมรวมทั้งนิพพานที่เป็นอสังขตธรรม อนัตตลักษณะ
ในไตรลักษณ์เน้นความเป็นอนัตตาในความหมายนี้ ดังที่คัมภีร์วิสุทธิมรรคอธิบายว่า “อนัตตลักษณะ
คืออาการที่ไม่เป็นไปในอ านาจ” (อวสวตฺตนากาโร อนตฺตลกฺขณ )๑๙ โดยหมายเอาอาการที่ขันธ์ ๕ ไม่
อยู่ในอ านาจบังคับบัญชา แต่อนัตตาในความหมายนี้ไม่ได้แยกขาดจากความหมายที่ ๑ เพราะอัตตาที่
ถูกปฏิเสธในความหมายที่ ๑ ก็ถูกปฏิเสธในความหมายนี้ด้วยเช่นกัน เพราะอัตตาในที่นี้หมายถึงสิ่งที่มี
อยู่ในอ านาจบังคับบัญชาของตนเอง    

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้ไว้ว่า อนัตตตา (soullessness หรือ Non-Self) 
ความเป็นอนัตตา ความไม่ใช่ตัวตน ความไม่มีตัวตนที่แท้จริงของมันเอง  ดังนี้ “สิ่งทั้งหลายหากจะ

                                                           
๑๔วัชระ งามจิตรเจรญิ. ศ.ดร., พุทธศาสนาเถรวาท, (กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์

มหาวิทยาลยัธรรมศาสตร,์ ๒๕๖๑) หน้า ๗๕-๗๖. 
๑๕ส .ข. (ไทย) ๑๗/๔๗/๖๕. 
๑๖ส .สฬา. (ไทย) ๑๘/๔๑๑/๔๗๖-๔๗๗. 
๑๗วิสุทฺธิ. ๓/๒๗๕. 
๑๘วิ.ม. (ไทย) ๔/๒๐/๒๗-๒๘, ส .ข. ๑๗/๕๙/๙๔-๙๕. 
๑๙วิสุทฺธิ. ๓/๒๗๖. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๑๘ 
 

กล่าว่ามีก็ต้องว่ามีอยู่ในรูปของกระแส ที่ประกอบด้วยปัจจัยต่าง ๆ อันสัมพันธ์เนื่องอาศัยกัน เกิดดับ
สืบต่อกันไปอยู่ตลอดเวลาไม่ขาดสาย จึงเป็นภาวะที่ไม่เที่ยง เมื่อต้องเกิดดับไม่คงที่ และเป็นไปตาม
เหตุปัจจัยที่อาศัย ก็ย่อมมีความบีบคั้น กดดัน ขัดแย้ง และแสดงถึงความบกพร่องไม่สมบูรณ์อยู่ในตัว 
และเมื่อทุกส่วนเป็นไปในรูปกระแสที่เกิดดับอยู่ตลอดเวลาขึ้นต่อเหตุปัจจัยเช่นนี้ ก็ย่อมไม่เป็นตัวของ
ตัว มีตัวตนแท้จริงไม่ได้”๒๐ 

ช่วงคริสต์ศตวรรษที่สิบแปด เดวิด ฮูม นักปรัชญาชาวสกอต ได้ให้ข้อสรุปเช่นเดียวกับที่
พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในช่วงห้าศตวรรษก่อนคริสตกาลว่า๒๑ 

“ถ้ามีความรู้สึกใดที่ท าให้เกิดความคิดได้ด้วยตนเองแล้ว ความรู้สึกนั้นต้องคงทนไม่
เปลี่ยนแปลงตลอดชีวิตของเรา เนื่องจากเราคาดว่าตัวตนนั้นจะปรากฏหลังจากเกิดความรู้สึกนั้นแล้ว 
แต่ไม่มีความรู้สึกใดที่คงทนไม่เปลี่ยนแปลง ความเจ็บปวดและความพอใจ ความเศร้าใจและความดีใจ 
ความหลงใหลและสัมผัสต่าง ๆ เกิดขึ้นต่อกัน แต่ไม่ปรากฏในเวลาเดียวกัน ดังนั้น ตัวตนจึงไม่สามารถ
เกิดขึ้นจากความรู้สึกเหล่านี้ หรือจากความรู้สึกอ่ืนที่เห็นว่าความคิดเรื่องตัวตนเปลี่ยนแปลงไป ดังนั้น 
จึงไม่มีความคิดเช่นนั้น... 

“ส าหรับผมนั้น เมื่อผมเข้าใกล้สิ่งที่เรียกว่าตัวตนแล้ว ผมมักจะติดอยู่กับการรับรู้บางอย่าง 
เช่น ความร้อนหรือความเย็น ความสว่างหรือความมืด ความรักหรือความเกลียด ความเจ็บปวดหรือ
ความพอใจ ผมไม่เคยจับได้ว่ามีเวลาไหนที่ปราศจากการรับรู้ และไม่เคยสังเกตสิ่งอ่ืนใดนอกจากการ
รับรู้...ผมอาจจะเสี่ยงที่จะยืนยันกับมนุษย์ส่วนที่เหลือว่า พวกเขาไม่ได้เป็นอะไรนอกไปจากกลุ่มของ
การรับรู้ที่แตกต่างกันไป และเกิดต่อเนื่องกันด้วยความรวดเร็วไหลไปเรื่อย ๆ จนไม่อาจท าเข้าใจได้” 

“ในพุทธศาสนา ขันธ์ทั้งห้านี้เป็นเหตุเป็นผล ขันธ์ไหลไปตามกระแสแห่งเหตุและผล 
วัตถุประสงค์ของการเจริญสติก็เพ่ือต้านแรงจากตัณหาของเราต่อขันธ์ และออกจากกระแสนั้น 
มองเห็นกระแสนั้นไหลผ่านไปแล้ว เราจึงจะมองเห็นภาพลวงตาของตัวตนที่ถูกสร้างขึ้น เมื่อมองเห็น
ซากของจิตที่ไหลผ่านไป สิ่งที่เหลืออยู่ก็ไม่ใช่สิ่งอ่ืน นอกจากการรู้แจ้ง ค าบาลีว่า “พุทธะ” แปลว่า 
“ผู้รู้” ความรู้นี้เป็นสิ่งเดียวที่เป็นผลจากกรท างานของจิต ซึ่งยังไม่สามารถอธิบายได้ด้วยหลักทาง
วิทยาศาสตร์ อย่างไรก็ตามสิ่งส าคัญคือ การท างานของจิตไม่ได้ขึ้นกับวิญญาณภายในหรือตัวตน” 

 

 

                                                           
๒๐พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ, (กรุงเทพมหานคร : 

โรงพิพม์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๒) หน้า ๖๙. 
๒๑คิงส์แลนด์, เจมส์ (แปลและเรียบเรียงโดยนายแพทย์นที สาครยุทธเดช), สมองสิทธัตถะ , 

(กรุงเทพมหานคร : อมรินทร์ธรรมะ อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิซซิ่ง, ๒๕๖๑) หน้า ๙๗ - ๙๘. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๑๙ 
 

๓. อนัตตาในหลักธรรมหมวดต่าง ๆ  
๓.๑ อนัตตาในขันธ์ ๕  
ความจริงแล้ว สิ่งทั้งหลายมีอยู่ในรูปของกระแส ส่วนประกอบแต่ละอย่าง ๆ ล้วนประกอบ

ขึ้นจากส่วนประกอบอ่ืน ๆ ย่อยลงไป แต่ละอย่างไม่มีตัวตนของมันเองเป็นอิสระ ล้วนเกิดดับต่อกันไป
เรื่อย ไม่เที่ยง ไม่คงที่ กระแสนี้ไหลเวียนหรือด าเนินต่อไป อย่างที่ดูคล้ายกับรักษารูปแนวและลักษณะ
ทั่วไปไว้ได้อย่างค่อยเป็นไป ก็เพราะส่วนประกอบทั้งหลายมีความสัมพันธ์เนื่องอาศัยซึ่งกันและกัน 
เป็นเหตุปัจจัยสืบต่อแก่กันอย่างหนึ่ง และเพราะส่วนประกอบเหล่านั้นแต่ละอย่างล้วนไม่มีตัวตนของ
มันเอง และไม่เที่ยงแท้คงที่อย่างหนึ่ง๒๒  สิ่งเหล่านี้เรียกว่า “ขันธ์ ๕” อันประกอบไปด้วย 

(๑) รูป คือ ๑) สิ่งที่จะต้องสลายไปเพราะปัจจัยต่าง ๆ อันขัดแย้ง, สิ่งที่เป็นรูปร่างพร้อม
ทั้งลักษณะอาการของมัน, ส่วนร่างกาย จ าแนกเป็น ๒๘ คือ มหาภูต หรือ ธาตุ ๔ และอุปาทายรูป 
๒๔ (= รูปขันธ์ในขันธ์ ๕) ๒) อารมณ์ที่รู้ได้ด้วยจักษุ, สิ่งที่ปรากฏแก่ตา (ข้อ ๑ ในอารมณ์ ๖ หรือใน
อายตนะภายนอก ๖) ๓) ลักษณะนามใช้เรียกพระภิกษุสามเณร 

(๒) เวทนา คือ ความเสวยอารมณ์, ความรู้สึก, ความรู้สึกสุขทุกข์ มี ๓ อย่างคือ ๑. สุข
เวทนา (ความรู้สึกสุขสบาย) ๒. ทุกขเวทนา (ความรู้สึกไม่สบาย) และ ๓. อทุกขมสุขเวทนา (ความรู้สึก
ไม่สุขไม่ทุกข์ คือ เฉย ๆ เรียกอีกอย่างว่า อุเบกขาเวทนา เวทนา ยังมีความหมายอีกนัยหนึ่ง คือ 
เวทนา ๕ คือ ๑. สุข (สบายกาย) ๒. ทุกข์ (ไม่สบายกาย) ๓. โสมนัส (สบายใจ) ๔. โทมนัส (ไม่สบาย
ใจ) ๕. อุเบกขา (เฉย ๆ)๒๓ 

(๓) สัญญา๒๔ คือ การก าหนดหมาย, ความจ าได้หมายรู้ คือ หมายรู้ไว้ ซึ่ง รูป เสียง กลิ่น 
รส โผฎฐัพพะและอารมณ์ที่เกิดกับใจว่า เขียว ขาว ด า แดง ดัง เบา เสียงคน เสียงแมว เสียงระฆัง 
กลิ่นทุเรียน รสมะปราง เป็นต้น และจ าได้ คือ รู้จักอารมณ์นั้นว่าเป็นอย่างนั้น ๆ ในเมื่อไปพบเข้าอีก 
(ข้อ ๓ ในขันธ์ ๕) มี ๖ อย่าง ตามอารมณ์ท่ีหมายรู้นั้น เช่น รูปสัญญา หมายรู้รูป สัททสัญญา หมายรู้
เสียง เป็นต้น (ความหมายสามัญในภาษาบาลีว่าเครื่องหมาย ที่สังเกตความส าคัญว่าเป็นอย่างนั้น ๆ 
ในภาษาไทยมักใช้หมายถึง ข้อตกลง, ค าม่ัน  

(๔) สังขาร หมายถึง สภาพที่ปรุงแต่งใจให้ดีหรือชั่ว, ธรรมมีเจตนาเป็นประธานที่ปรุงแต่ง
ความคิด การพูด การกระท า มีทั้งที่ดีเป็นกุศล ที่ชั่วเป็นอกุศล ที่กลาง ๆ เป็นอัพยากฤต ได้แก่เจตสิก 
๕๐ อย่าง (คือเจตสิกทั้งปวงเว้นเวทนาและสัญญา) เป็นนามธรรมอย่างเดียว, ตรงกับสังขารขันธ์ ใน

                                                           
๒๒พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ, (กรุงเทพมหานคร : 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๒) หน้า ๖๗.  
๒๓พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตโฺต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท,์ (กรุงเทพมหานคร : 

ด่านสุทธาการพมิพ,์ ๒๕๒๘), หน้า ๒๘๗. 
๒๔เรื่องเดียวกัน, หน้า ๓๑๙-๓๒๐. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๒๐ 
 

ขันธ์ ๕ ได้ในค าว่า รูปไม่เที่ยง เวทนาไม่เที่ยง สัญญาไม่เที่ยง สังขารไม่เที่ยง วิญญาณไม่เที่ยง ดังนี้เป็น
ต้น อีกความหมายหนึ่ง สังขารตามความหมายนี้ยกเอาเจตนาขึ้นเป็นตัวน าหน้า ได้แก่สัญเจตนา คือ 
เจตนาที่แต่งกรรมหรือปรุงแต่งการกระท า มี ๓ อย่าง คือ (๑) กายสังขาร สภาพที่ปรุงแต่งการกระท า
ทางกายคือกายสัญเจตนา (๒) วจีสังขาร สภาพที่ปรุงแต่งการกระท าทางวาจาคือวจีสัญเจตนา (๓) 
มโนสังขาร สภาพที่ปรุงแต่งการกระท าทางใจคือมโนสัญเจตนา   

(๕) วิญญาณ๒๕ คือ ความรู้แจ้งอารมณ์, จิต. ความรู้ที่เกิดขึ้นเมื่ออายตนะภายในและ
อายตนะภายนอกกระทบกัน เช่น รู้อารมณ์ในเวลาเมื่อรูปมากระทบตา ได้แก่ การเห็น การได้ยิน อาทิ 
เช่น วิญญาณ ๖ คือ ๑. จักขุวิญญาณ (ความรู้อารมณ์ทางตา) เห็น ๒. โสตวิญญาณ  (ความรู้อารมณ์
ทางหู) ได้ยิน ๓. ฆานวิญญาณ (ความรู้อารมณ์ทางจมูก) ได้กลิ่น ๔. ชิวหาวิญญาณ (ความรู้อารมณ์
ทางลิ้น) รู้รส ๕. กายวิญญาณ (ความรู้อารมณ์ทางกาย) รู้สิ่งต้องกาย ๖. มโนวิญญาณ (ความรู้อารมณ์
ทางใจ) รู้เรื่องในใจ 

๓.๒ อนัตตาในไตรลักษณ์ 
“ไตรลักษณ์” แปลว่า ลักษณะสาม คือ ความไม่เที่ยง ความเป็นทุกข์ ความมิใช่ตัวตน 

(อนิจฺจตา, ทุกฺขตา, อนตฺตตา)๒๖ อธิบายเพ่ิมเติมดังนี้ว่า “สามัญลักษณะ” คือ ลักษณะที่เสมอกันแก่
สังขารทั้งปวง ได้แก่ ๑. อนิจจตา ความเป็นของไม่เที่ยง (สพฺเพ สงฺขารา อนิจฺจา สังขารทั้งปวงไม่
เที่ยง) ๒. ทุกขตา ความเป็นทุกข์หรือความเป็นของคงทนอยู่มิได้ (สพฺเพ สงฺขารา ทุกฺขา สังขารทั้งปวง
เป็นทุกข์) ๓. อนัตตตา ความเป็นของไม่ใช่ตัวตน (สพฺเพ ธมฺมา อนตฺตา ธรรมทั้งปวงมิใช่ตัวตน) 
ลักษณะเหล่านี้มี ๓ อย่าง จึงเรียกว่า “ไตรลักษณ์”, ลักษณะเหล่านี้เป็นของแน่นอน เป็นกฎธรรมดา 
จึงเรียกว่า “ธรรมนิยาม”๒๗ ไตรลักษณ์ (The Three Characteristics of Existence) เรียกอีกอย่าง
หนึ่งว่า “สามัญลักษณะ” แปลว่า ลักษณะที่ทั่วไป หรือเสมอเหมือนกันแก่สิ่งทั้งปวง ซึ่งได้ความหมาย
เท่ากัน โดยย่อดังนี๒้๘ 

๑. อนิจจตา (Impermanence) ความไม่เที่ยง ความไม่คงท่ี ความไม่ยั่งยืน ภาวะที่เกิดขึ้น
แล้วเสื่อมและสลายไป 

๒. ทุกขตา (Stress and Conflict) ความเป็นทุกข์ ภาวะที่ถูกบีบคั้นด้วยการเกิดขึ้นและ
สลายตัว ภาวะที่กดดัน ฝืนและขัดแย้งอยู่ในตัว เพราะปัจจัยที่ปรุงแต่งให้มีสภาพเป็นอย่างนั้น
เปลี่ยนแปลงไป จะท าให้คงอยู่ในสภาพนั้นไม่ได้ ภาวะที่ไม่สมบูรณ์มีความบกพร่องอยู่ในตัว ไม่ให้

                                                           
๒๕เรื่องเดียวกัน, หน้า ๒๗๓. 
๒๖พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตโฺต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, (กรุงเทพมหานคร : 

ด่านสุทธาการพมิพ์, ๒๕๒๘), หนา้ ๘๖. 
๒๗เรื่องเดียวกัน, หน้า ๓๓๔. 
๒๘พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ, หน้า ๖๘. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๒๑ 
 

ความเสมออยากแท้จริง หรือความพึงพอใจเต็มที่แก่ผู้อยากด้วยตัณหา และก่อให้เกิดทุกข์แก่ผู้เข้าไป
อยากเข้าไปยึดด้วยตัณหาอุปาทาน 

๓. อนัตตตา (Soullessness หรือ Non-Self) ความเป็นอนัตตา ความไม่ใช่ตัวตน ความ
ไม่มีตัวตนที่แท้จริงของมันเอง 

หลักไตรลักษณ์ หรือในบางบริบทอาจเรียกว่า “ทฤษฎีไตรลักษณ์” ในภาษาบาลีเรียก “ติ
ลักขณะ” หมายถึง ค าสอนของพระพุทธเจ้าอันว่าด้วยลักษณะ ๓ อย่างที่มีทั่วไปแก่สรรพสิ่ง จึงมีชื่อ
เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า “สามัญลักษณะ” (ในภาษาสันสฤต เรียกว่า “สามานยลักษณะ”) ค าว่า “ไตร” 
แปลว่า “สาม” ค าว่า “ลักษณ์” หมายถึงสภาวะหรืออาการที่ปรากฏ “ไตรลักษณ์” จึงหมายถึง
ลักษณะ หรือสภาวะ ที่มีอยู่ประจ าในสิ่งทั้งหลายที่ประกอบขึ้นจากธาตุ ๔ (รูปขันธ์) เช่น ภูเขาและ
ต้นไม้ หรือขันธ์ ๕ อย่างมนุษย์ซึ่งเรียกว่าเป็น “สังขาร” “สังขตะ” หรือ “สังขตธรรม” ซึ่งแปลว่า  
“สิ่งที่ถูกปัจจัยปรุงแต่ง”  (ต่างจาก “สังขาร” ในสังขารขันธ์ที่หมายถึง “สภาวธรรมที่ปรุงแต่งจิต”) 
กล่าวอย่างสั้น ๆ ก็คือ ไตรลักษณ์เป็นลักษณะประจ าของขันธ์ ๕ ดังจะเห็นได้จากพุทธพจน์ในพระ
สูตรต่าง ๆ มีอนัตตลักขณะสูตร เป็นต้น ที่ตรัสถึงขันธ์ ๕ ว่าเป็นอนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา และ
เนื่องจากไตรลักษณ์เป็นลักษณะที่เกิดมีแก่สิ่งทั้งปวงเหมือนกับกฎที่บังคับให้ทุกสิ่งต้องเป็นไปตามนั้น 
ไตรลักษณ์จึงถือได้ว่าเป็น “กฎอย่างหนึ่งของธรรมชาติเหมือนกฎปฏิจจสมุปบาท๒๙  

๓.๓ อนัตตาในปฏิจจสมุปบาท 
ปฏิจจสมุปบาท แปลว่า การที่ธรรมทั้งหลายอาศัยกัน เกิดขึ้นพร้อม สภาพอาศัยปัจจัย

เกิดขึ้น การที่สิ่งทั้งหลายอาศัยกันจึงเกิดขึ้น ปฏิจจสมุปบาท เป็นกฎธรรมชาติที่แสดงวิธีการ 
(กระบวนการ) เกิดและดับของโลก-ชีวิตและทุกข์ (ซึ่งโดยนัยก็คือขันธ์ธาตุ) เป็นกฎธรรมชาติ แสดง
ความเป็นไปของโลก ตถาคตทั้งหลายจะอุบัติหรือไม่ก็ตาม ธาตุ (หลัก) นั้นคือ ความตั้งอยู่ ตาม
ธรรมดา (ธรรมฐิต) ความเป็นไปตามธรรมดา (ธรรมนิยาม) ค าว่า “ธรรม” ในค าว่า “ธรรมฐิติ” “ธรรม
นิยาม” หมายถึง ขันธ์ธาตุ ในกระบวนการขันธ์ธาตุนี้ มีธรรมชาติชัดเจน คือ ความที่มีสิ่งนี้เป็นปัจจั ย
ของสิ่งนี้ (อิทัปปัจจยตา) ความเป็นอย่างนั้น (ตถตา) ความไม่คลาดเคลื่อนไป (อวิตถตา) และความไม่
เป็นอย่างอ่ืน (อนัญญถตา)๓๐ 

อิมสฺมึ สติ อิท  โหติ   เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงม ี
อิมสฺสุปฺปาทา อิท  อุปฺปชฺชติ  เพราะสิ่งนี้เกิดข้ึน สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น 
อิมสฺมึ อสติ อิท  น โหติ   เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้ก็ไม่มี 

                                                           
๒๙วัชระ งามจิตรเจริญ, พุทธศาสนาเถรวาท, (กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์

, ๒๕๖๑) หน้า ๖๘.) 
๓๐พระศรีคมัภรีญาณ (สมจินต์ วันจนัทร์, รศ. ดร.), พุทธปรัชญา, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๖), หน้า ๑๐๐ - ๑๐๑., ดรูายละเอยีดใน ส .นิ. (ไทย) ๑๖/๒๐/๓๕. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๒๒ 
 

อิมสฺส นิโรธา อิท  นิรุชฺฌติ  เพราะสิ่งนี้ดับ สิ่งนี้ก็ดับ 
ข้อความนี้เป็นสูตร (ใหญ่ (สูตรรวม) ที่การแสดงกฎแห่งเหตุและผลระดับสากลซึ่งไม่จ ากัด

ขอบเขต เป็นสูตรอธิบายได้ทั้งกับปรากฎการณ์ของสิ่งที่มีชีวิต (อุปาทินนกสังขาร) และสิ่งที่ไม่มีชีวิต 
(อนุปาทินนกสังขาร) ขันธ์ธาตุก็เช่นเดียวกัน มีกระบวนการเกิดดับซอยย่อยเป็นขณะสืบเนื่องกันไป 
เมื่อขณะนี้มี ขณะนี้จึงมี เพราะขณะนี้เกิดขึ้น ขณะนี้จึงเกิดขึ้น เมื่อขณะนี้ไม่มี ขณะนี้ก็ไม่มี เพราะ
ขณะนี้ดับ ขณะนี้ก็ดับ๓๑ ความส าคัญของปฏิจจสมุปบาท เห็นได้จากพระพุทธด ารัสว่า๓๒ “ผู้ใด
เห็นปฏิจจสมุปบาท ผู้นั้นย่อมเห็นธรรม ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นย่อมเห็นปฏิจจสมุปบาท” ส่วนลักษณะ
เด่นของปฏิจจสมุปบาท เห็นได้จากพระพุทธด ารัสว่า๓๓ “ธรรมที่เราได้บรรลุแล้วนี้ ลึกซึ้ง เห็นได้ยาก 
รู้ตามได้ยาก สงบ ประณีต ไม่เป็นวิสัยแห่งตรรกะ ละเอียด บัณฑิต (เท่านั้น) จึงจะรู้ได้” 

หลักปฏิจจสมุปบาท แสดงให้เห็นอาการที่สิ่งทั้งหลายสัมพันธ์เนื่องอาศัยเป็นเหตุปัจจัยต่อ
กันเป็นรูปกระแส ในภาวะที่เป็นกระแสนี้ ขยายควาหมายออกไปให้เห็นแง่ต่าง ๆ ได้คือ สิ่งทั้งหลายมี
ความสัมพันธ์ เนื่องอาศัยเป็นปัจจัยแก่กัน สิ่งทั้งหลายมีอยู่โดยความสัมพันธ์ สิ่งทั้งหลายมีอยู่ด้วย
อาศัยปัจจัย สิ่งทั้งหลายไม่มีความคงที่อยู่อย่างเดิม แม้แต่ขณะเดียว สิ่งทั้งหลาย ไม่มีอยู่โดยตัวของมัน
เอง คือ ไม่มีตัวตนที่แท้จริงของมัน สิ่งทั้งหลายไม่มีมูลการณ์ หรือต้นก าเนิดเดิมสุด พูดอีกนัยหนึ่งว่า 
อาการท่ีสิ่งทั้งหลายปรากฏเป็นรูปต่าง ๆ มีความเจริญเสื่อมเป็นไปต่าง ๆ นั้น แสดงถึงสภาวะที่แท้จริง
ของมันว่า เป็นกระแสหรือกระบวนการ ความเป็นกระแสถึงการประกอบขึ้นด้วยองค์ประกอบต่าง ๆ 
รูปกระแสปรากฏ เพราะองค์ประกอบทั้งหลายสัมพันธ์เนื่องอาศัยกัน กระแสด าเนินไปแปรรูปได้ 
เพราะองค์ประกอบต่าง ๆ ไม่คงที่อยู่แม้แต่ขณะเดียว องค์ประกอบทั้งหลายไม่คงท่ีอยู่แม้แต่ขณะเดียว 
เพราะไม่มีตัวตนที่แท้จริงของมัน ตัวตนที่แท้จริงของมันไม่มีมันจึงขึ้นต่อเหตุปัจจัยต่าง ๆ เหตุปัจจัย
ต่าง ๆ สัมพันธ์ต่อเนื่องอาศัยกัน จึงคุมรูปเป็นกระแสได้ ความเป็นเหตุปัจจัยต่อเนื่องอาศัยกัน แสดง
ถึงความไม่มีต้นก าเนิดสุดของสิ่งทั้งหลาย พูดในทางกลับกันว่า ถ้าสิ่งทั้งหลายมีตัวตนแท้จริง ก็ต้องมี
ความคงท่ี ถ้าสิ่งทั้งหลายคงที่แม้แต่ขณะเดียว ก็เหตุปัจจัยแก่กันไม่ได้ เมื่อเป็นเหตุปัจจัยแก่กันไม่ได้ ก็
ประกอบกันขึ้นเป็นกระแสไม่ได้ เมื่อไม่มีกระแสแห่งปัจจัย ความเป็นไปในธรรมชาติก็มีไม่ได้ และถ้ามี
ตัวตนที่แท้จริงอย่างใดในท่ามกลางกระแส ความเป็นไปตามเหตุปัจจัยอย่างแท้จริงก็เป็นไปไม่ได้ 
กระแสแห่งเหตุปัจจัยที่ท าให้สิ่งทั้งหลายปรากฏโดยเป็นไปตามกฎธรรมชาติ ด าเนินไปได้ ก็เพราะสิ่ง
ทั้งหลายไม่เท่ียง ไม่คงอยู่ เกิดแล้วสลายไป ไม่มีตัวตนที่แท้จริงของมัน และสัมพันธ์เนื่องอาศัยกัน๓๔ 

                                                           
๓๑เรื่องเดียวกัน หน้า ๑๐๑. รายละเอียดใน ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๑๒๖/๑๖๔ – ๑๖๕. 
๓๒เรื่องเดียวกัน หน้า ๑๐๓. รายละเอียดใน ม.มู. (ไทย) ๑๒/๓๐๖/๓๓๘ - ๓๓๙ 
๓๓เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๐๓. ดรูายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๗/๑๑., ม.มู. (ไทย) ๑๒/๒๘๑/๓๐๕. 
๓๔พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ, (กรุงเทพมหานคร : 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๒), หน้า ๘๘. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๒๓ 
 

๓.๔ อนัตตาในค าสอนเรื่องมัชเฌนธรรมเทศนา 
มัชเฌนธรรมเทศนา คือธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงเป็นกลาง ๆ ตามธรรมชาติ คือตาม

สภาวะที่สิ่งทั้งหลายมันเป็นของมันเอง ตามเหตุปัจจัย ไม่ติดข้อในทิฏฐิ คือ ทฤษฎีหรือแนวความคิดเอียง
สุดทั้งหลาย ที่มนุษย์วาดให้เข้ากับสัญญาที่ผิดพลาดและความยึดความอยากของตนที่จะให้โลกและชีวิต
เป็นอย่างนั้นอย่างนี้ ความหมายอีกนัยหนึ่งของมัชเฌนธรรมเทศนา หมายถึงหลักปฏิจจสมุปบาท อันได้แก่
กระบวนธรรมแห่งการเกิดขึ้นพร้อมโดยอาศัยกันและกันของสิ่งทั้งหลาย กระบวนธรรมปฏิจจสมุปบาทที่
ชี้แจงเรื่องความทุกข์ของมนุษย์นั้น ท่านได้แสดงไว้เป็น ๒ แบบ หรือ ๒ สาย คือ สายที่หนึ่ง แสดงการ
เกิดขึ้นแห่งทุกข์ เรียกว่า ปฏิจจสมุปบาทสมุทยวาร และจัดเป็นค าจ ากัดความของอริยสัจจ์ข้อที่ ๒ คือ 
สมุทัยอริยสัจจ์ สายที่สองแสดงการดับไปแห่งทุกข์ เรียกว่า ปฏิจจสมุปบาทนิโรธวาร และจัดเป็นค าจ ากัด
ความของอริยสัจจ์ข้อที่ ๓ คือ นิโรธอริยสัจจ์ ค าสอนของพระพุทธเจ้า เกี่ยวกับความไม่มีตัวตนนั้นมุ่งไปสู่
จุดมุ่งหมายของการตรัสรู้หรือนิพพาน เพราะความเข้าใจองค์ความรู้อย่างเดียวนั้นไม่เพียงพอ การ
ตระหนักและเป็นอิสระจาก “ฉัน ตัวฉัน ของฉัน” ของมนุษย์นั้น ใช้เวลาฝึกฝนจิตใจหลายปี เพ่ือไม่ให้เกิด
การระบุความเป็นตัวตนกับทุก ๆ ความอยากและอารมณ์ที่เกิดขึ้น อีกทั้งยังรวมไปถึงการลบล้างนิสัยเดิม
ของจิตใจและสร้างนิสัยใหม่เข้าไปในส่วนของสมอง ผู้ฝึกสมาธิเรียนรู้ที่จะสังเกตว่าเมื่อใดที่รับรู้ความคิด 
อารมณ์ และสัมผัสแล้ว สามารถปล่อยผ่านไป หันความสนใจมาอยู่กับขณะปัจจุบัน ตัวอย่างเช่น แทนที่จะ
คิดว่า “ฉันโกรธ” เมื่ออารมณ์เกิดขึ้น ก็ตอบสนองด้วยการกล่าวในใจว่า “นี่คือความโกรธ” ด้วยวิธีนี้ ผู้ฝึก
จะเริ่มสร้างมุมมองที่ไม่ใช่ตัวตน เป็นมุมมองของคนอ่ืนสู่กระแสส านึก การท าให้จิตใจออกจากความเป็น
ศูนย์กลางเช่นนี้ ต่างจากการฝึกทางปรัชญาหรือจิตวิญญาณ เพราะมีผลที่สามารถวัดได้ในด้านสุขภาวะ 
การเจริญสติพิสูจน์แล้วว่า สามารถลดความเครียด ความกังวล และป้องกันการกลับมาของโรคซึมเศร้าในผู้
ที่มีความเสี่ยงได้๓๕ 

อนัตตา มีความสัมพันธ์กับหลักค าสอนเรื่องขันธ์ ๕ ไตรลักษณ์ ปฏิจจสมุปบาท 
และมัชเฌนธรรมเทศนา ดังจะเห็นได้ว่า มีหลักธรรมใหญ่อยู่ ๒ หมวด ที่ถือได้ว่าพระพุทธเจ้าทรง
แสดงในรูปของกฎธรรมชาติ คือ ไตรลักษณ์ และ ปฏิจจสมุปบาท ความจริงธรรมทั้ง ๒ หมวดนี้ ถือได้
ว่าเป็นกฎเดียวกัน แต่แสดงในคนละแง่ หรือคนละแนว เพ่ือมองเห็นความจริงอย่างเดียวกัน คือ ไตร
ลักษณ์ มุ่งแสดงลักษณะของสิ่งทั้งหลาย ซึ่งปรากฏให้เห็นว่าเป็นอย่างนั้น ในเมื่อสิ่งเหล่านั้ นเป็นไป
โดยอาการที่สัมพันธ์ เนื่องอาศัยเป็นเหตุปัจจัยสืบต่อแก่กันตามหลักปฏิจจสมุปบาท ส่วน
หลักปฏิจจสมุปบาท ก็มุ่งแสดงถึงอาการที่สิ่งทั้งหลายมีความสัมพันธ์เนื่องอาศัยเป็นเหตุปัจจัยสืบต่อ

                                                           
๓๕คิงส์แลนด์ , เจมส์ (แปลและเรียบเรียงโดยนายแพทย์นที สาครยุทธเดช) , สมองสิทธัตถะ , 

(กรุงเทพมหานคร : อมรินทร์ธรรมะ อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิซซิ่ง, ๒๕๖๑) หน้า ๑๑๓ - ๑๑๔. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๒๔ 
 

แก่กันเป็นกระแส จนมองเห็นลักษณะได้ว่าเป็นไตรลักษณ์๓๖  ภาวะที่ไม่เที่ยง ไม่คงอยู่ เกิดแล้วสลาย
ไป เรียกว่า อนิจจตา ภาวะที่ถูกบีบคั้นด้วยเกิดสลาย มีความกดดันขัดแย้งแฝงอยู่ ไม่สมบูรณ์ในตัว 
เรียกว่า ทุกขตา ภาวะที่ไร้ตัวตนที่แท้จริงของมันเอง เรียกว่า อนัตตตา ปฏิจจสมุปบาทแสดงให้เห็น
ภาวะทั้ง ๓ นี้ในสิ่งทั้งหลาย และแสดงให้เห็นความสัมพันธ์ต่อเนื่องเป็นปัจจัยแก่กันของสิ่งทั้งหลาย
เหล่านั้น จนปรากฏรูปออกมาเป็นต่าง ๆ ในธรรมชาติ ภาวะและความเป็นไปตามหลักปฏิจจสมุปบาท
นี้ มีแก่สิ่งทั้งปวง ทั้งที่เป็นรูปธรรม ทั้งที่เป็นนามธรรม ทั้งในโลกฝ่ายวัตถุ ทั้งแก่ชีวิตที่ประกอบพร้อม
ด้วยรูปธรรมนามธรรม โดยแสดงตัวออกเป็นกฎธรรมชาติต่าง ๆ คือ ธรรมนิยาม-กฎความสัมพันธ์
ระหว่างเหตุกับผล อุตุนิยาม-กฎธรรมชาติฝ่ายอนินทรียวัตถุ พีชนิยาม–กฎธรรมชาติฝ่ายอินทรียวัตถุ
รวมทั้งพันธุกรรม จิตนิยาม-กฎการท างานของจิต และกรรมนิยาม-กฎแห่งกรรม ซึ่งมีความเกี่ยวข้อง
เป็นพเิศษกับเรื่องความสุข ความทุกข์ ของชีวิต และเป็นเรื่องที่จริยธรรมจะต้องเก่ียวข้องโดยตรง๓๗ 

พระพรหมคุณาภรณ์ กล่าวไว้ว่า๓๘ “ขันธ์  ๕ เป็นกระบวนการที่ด าเนินไปตามกฎ
แห่งปฏิจจสมุปบาท คือมีอยู่ในรูปกระแสแห่งปัจจัยต่าง ๆ ที่สัมพันธ์เนื่องอาศัยสืบต่อกัน ไม่มีส่วนใดใน
กระแสคงที่อยู่ได้ มีแต่การเกิดขึ้นแล้วสลายตัวไปพร้อมกับที่เป็นปัจจัยให้มีการเกิดขึ้นแล้วสลายตัวต่อ ๆ 
ไปอีก ส่วนต่าง ๆ สัมพันธ์กัน เนื่องอาศัยกัน เป็นปัจจัยแก่กัน จึงท าให้กระแสหรือกระบวนการนี้ด าเนินไป
อย่างมีเหตุผลและคุมเป็นรูปร่างต่อเนื่องกัน” เช่นนี้ ขันธ์ ๕ หรือ ชีวิต จึงเป็นไปตามกฎแห่งไตรลักษณ์ 
คือ อยู่ในภาวะแห่งอนิจจตา ไม่เที่ยง ไม่คงที่ อนัตตตา ไม่มีส่วนใดที่มีตัวตนแท้จริง และไม่อาจยึดถือเอา
เป็นตัวตนได้ ทุกขตา ถูกบีบคั้นด้วยการเกิดขึ้นและสลายตัวอยู่ทุกขณะ และพร้อมที่จะก่อให้เกิดความ
ทุกข์ได้เสมอ ในกรณีที่มีการเข้าไปเกี่ยวข้องด้วยความไม่รู้” ความเกี่ยวเนื่องสัมพันธ์ของกฎธรรมชาติ ที่
เกิดขึ้นจาก รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณเป็นอนัตตาแล้ว เป็นไปตามกฎธรรมชาติที่เกิดขึ้นแห่งพระ
ไตรลักษณ์ที่มีความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความเสื่อมสลายไปจากเหตุปัจจัยอันเกิดจากหลักธรรม
แห่งปฏิจจสมุปบาทแล้วนั้น ยังมีหลักธรรมแห่งมัชฌิมาปฏิปทาที่เป็นทางสายกลางให้มนุษย์ได้ปฏิบัติเป็น
หนทางแห่งการดับทุกข์  

 

 

๕. สรุปและวิเคราะห ์

                                                           
๓๖พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ, (กรุงเทพมหานคร : 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๒), หน้า ๖๗. 
๓๗เรื่องเดียวกัน, หน้า ๘๘ - ๘๙. 
๓๘ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๙๑. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๒๕ 
 

จากการศึกษาวิเคราะห์หลักค าสอนเรื่องอนัตตาในพระไตรปิฎก พบว่าค าสอนเรื่องอนัตตา 
เป็นหลักค าสอนที่มีความส าคัญในพระพุทธศาสนา แสดงให้เห็นหลักความจริงของสรรพสิ่งว่าไม่มีตัวตน 
เป็นเพียงสภาวะที่เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไปตามเหตุปัจจัย อนัตตา ที่ได้ชื่ออย่างนี้เพราะว่า เพราะเป็นสภาพ
ว่างเปล่า เพราะเป็นสภาพไร้เจ้าของ เพราะไม่เป็นไปในอ านาจ เพราะแย้งต่ออัตตา ค าสอนเรื่องอนัตตา
แสดงจุดยืนของพระพุทธศาสนาในเรื่องการปฏิเสธอัตตาได้เป็นอย่างดี อนัตตา แปลว่าไม่มีตัวตน เป็น
สภาพที่ว่างเปล่าจากอัตตาหรือตัวตน การสอนเรื่องอนัตตา เพ่ือต้องการให้เห็นว่าสรรพสิ่ง เมื่อมองแบบ
แยกย่อยไปจนถึงที่สุดแล้ว ก็เป็นสภาพที่ปราศจากตัวตน แต่เป็นสภาพที่มีบัญญัติเพ่ือเป็นการสื่อ
ความหมายในการแสดงความจริง เพ่ือให้คนได้เข้าถึงความจริง ค าสอนเรื่องอนัตตา ปรากฏอยู่ในหมวด
ธรรมที่ส าคัญ ๆ คือ ขันธ์ ๕ อันประกอบด้วย รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ เป็นสิ่งไม่เที่ยง เป็น
ทุกข์ และไม่มีตัวตน ไม่ใช่ตัวตน ในไตรลักษณ์ สรรพสิ่ง (สพฺเพ ธมฺมา) ทั้งที่เป็นสังขตธรรมและอสังขต
ธรรม ล้วนเป็นอนัตตา ซึ่งเป็นลักษณะทั่วไปของสรรพสิ่งในโลกนี้ ในปฏิจจสมุปบาท แสดงให้เห็น
ความสัมพันธ์เชิงเหตุปัจจัย องค์ประกอบทั้งหมดเป็นเพียงการแสดงบทบาทหน้าที่ ไม่มีผู้สร้าง ไม่มีผู้เป็น
ต้นเหตุในการเกิดสรรพสิ่งในจักรวาล ลักษณะค าสอนที่เป็นเหตุเป็นผล ปราศจากตัวตนที่แท้จริงเช่นนี้ 
เป็นการแสดงธรรมแบบเป็นกลาง ๆ ในพระพุทธศาสนา ไม่เอนเอียงไปทางแนวคิดที่สุดโต่ง ๒ แนวคิคคือ 
แนวคิดแบบที่ถือว่ามีตัวตน (อัตถิตา) และแนวคิดที่ถือว่าไม่มีตัวตน (นตถิตา)  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

เอกสารอ้างอิง 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๒ ๑๒๖ 
 

คิงส์แลนด์ , เจมส์ . (แปลและเรียบเรียงโดยนายแพทย์นที สาครยุทธเดช . สมองสิทธัตถะ. 
กรุงเทพมหานคร : อมรินทร์ธรรมะ อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิซซิ่ง. ๒๕๖๑. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. กรุงเทพมหานคร : 
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. ๒๕๕๒.  

พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพมหานคร : 
ด่านสุทธาการพิมพ์. ๒๕๒๘.  

พระศรีคัมภีรญาณ (สมจินต์ วันจันทร์, รศ. ดร.). พุทธปรัชญา. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย ๒๕๕๖.  

พระชาญชนก ยโสธโร (ชาญทางการ). การศึกษาวิเคราะห์หลักธรรมในอนัตตลักขณสูตร. วิทยานิพนธ์
ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. ๒๕๕๙. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙ 
วัชระ งามจิตรเจริญ. ศ.ดร. พุทธศาสนาเถรวาท. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์หาวิทยาลัย

ธรรมศาสตร์. ๒๕๖๑. 
 


