
ความสุขในพุทธปรัชญา 
Happiness in Buddhist Philosophy 

 
พระณัฐภัทร กิจฺจกาโร (เจริญรักษ์)๑ 

Phra Natthapat Kiccakaro(Charoenrak) 

พระมหาสุรศักดิ์ ปจฺจนฺตเสโน, ผศ.ดร.๒ 
Asst. Prof. Phramaha Surasak Paccantaseno, Ph.D  

 
บทคัดย่อ 

 

 บทความนี้ศึกษาเกี่ยวกับความสุขในระดับต่างๆ ในพุทธปรัชญา แม้ว่าพุทธปรัชญาจะกล่าวเรื่อง
ของความทุกข์อยู่บ่อยครั้งแต่ก็มิได้โจมตีหรือปฏิเสธเรื่องความสุขที่บุคคลก าลังแสวงหา แต่พุทธปรัชญามอง
เรื่องความเหมาะสมในการแสวงหาความสุขด้วยวิธีต่างๆ มากกว่าว่าน ามาซึ่งผลที่ยั่งยืนหรือไม่หรือยังมีทุกข์
เจือปนอยู่เพราะไม่ใช่ความสุขที่แท้จริง พุทธปรัชญาจึงแจกแจงความสุขว่ามีหลายระดับขั้นตั้งแต่ระดับต่ าคือ
โลกวิสัยสู่ระดับสูงคือโลกุตตระ บุคคลสามารถเข้าถึงความสุขในขั้นต่างๆ ได้ดังที่พระพุทธเจ้าได้แสดงวิธีการไว้
แล้วมีประการต่างๆ ตั้งแต่ความสุขในกามจนถึงความสุขที่หมดจากกิเลสทั้งปวง แต่ความสุขในพุทธศาสนา
สะท้อนภาพเชิงปฏิบัติการมากกว่าจะเป็นอุดมคติดังที่พระพุทธองค์ต้องการจะสื่อเพ่ือให้ผู้ปฏิบัติเข้าใจความ
ทุกข์ก่อนเพราะเป็นสิ่งที่ เป็นปฏิปักษ์ต่อความสุขและเป็นการใช้ความทุกข์เป็นจุดตั้งต้นเพ่ือน ามาซึ่ง
กระบวนการแสวงหาความสุขอันจะน าไปสู่ภาวะปราศจากทุกข์สิ้นเชิง คือ พระนิพพาน  
ค าส าคัญ : ความสุข, ความทุกข์, เวทนา, พุทธปรัชญา 
 

Abstract 

 

 This article in fact tries to define the importance of hapiness. But according to the 

many realization of the suffering (Dukkha) in the Buddhist philosophy, it does not necessarily 

refuse or beat the importance of bliss that one person would like to approach. But Buddhist 

philosophy actually criticizes the suitability of reaching it by pointing out that such bliss could 

bring the right and sustainable result or not, and it therefore classifies the several types of bliss, 

as a final consequence, from the mundane state to the transcendental sphere. By the way, as it 

taught by the Buddha, Buddhist philosophy undoubtedly accepts the self-capability that 

everyman can reach the several type of bliss - secular bliss to Nirvana. However, the Buddhist 

bliss directly shades the light on the changeable behaviors more than founding up an ideal 

concept of human. The Buddha would like human to realize their existence of suffering, 

                                                      
 ๑ นิสิตพุทธศาสตรดุษฎีบณัฑติ สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา ภาควิชาพระพุทธศาสนา คณะพุทธศาสตร ์
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 Ph.D. Candidate, Tipitaka Studies, Department of Buddhism, Faculty of Buddhism, 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. E-mail.:uttayanon@icloud.com. 

 ๒ ผู้อ านวยการสถาบันภาษา มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 Director of Language Institute, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, E-mail.: 

saksurasen@yahoo.com. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                            ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ กรกฎาคม  – ธันวาคม ๒๕๖๒ ๙๔ 

because the pain has seen to be an important obstacle of bliss by questioning such pain to 

introduce the right path to catch the final destination – Nirvana. 

Keywords: Happiness, Suffering, Feeling, Buddhist philosophy 

 
๑. บทน า 
 

 ความสุขในโลกนี้มีหลายระดับ หลายประเภท ทั้งความสุขในแง่ของปุถุชนและอริยบุคคลก็แตกต่างกัน
ไปตามแต่คุณสมบัติของจิต แต่อย่างไรความสุขในพระพุทธศาสนาก็เริ่มต้นขึ้นจากพระศาสดาอันเป็นองค์ปฐม
แห่งค าสอนทั้งหลาย พระองค์ตั้งโจทย์จากสภาวะทุกข์จากการได้พบเจอเทวทูตทั้ง ๔ คือ คนแก่ คนเจ็บ คน
ตาย และสมณะ อีกทั้งเกิดความทุกข์จากการบ าเพ็ญเพียรอันสุดไปในทางทรมานตนหรืออัตตกิลมถานุโยค 
การทดลองเพ่ือจะหาความสุขของพระองค์ล้วนยังไม่ประสบผลส าเร็จแต่ก็เป็นการทดลองที่ไม่เสียประโยชน์
เปล่าเพราะน าไปสู่การค้นพบข้อปฏิบัติที่ถูกต้องสู่ความสุขอันยิ่งในพระพุทธศาสนาคือพระนิพพานอันเป็น
สภาวะปลอดทุกข์ ในคัมภีร์มหาวรรคแห่งพระวินัยปิฎกปรากฏค าว่า ความสุข ครั้งแรกหลังจากท่ีพระพุทธเจ้า
ผ่านการทดลองปฏิบัติภาวนาลองผิดลองถูกมาอย่างยาวนาน พระองคต์รัสอุทานขึ้นกับพระองค์เองผู้เดียวขณะ
ประทับอยู่ใต้ต้นมุจลินท์ว่า 
 

 ความสงัดเป็นสุขของบุคคลผู้สันโดษ 
 ผู้มีธรรมปรากฏแล้ว ผู้เห็นอยู่ 
 ความไม่เบียดเบียนคือความส ารวมในสัตว์ทั้งหลายเป็นสุขในโลก 
 ความปราศจากราคะคือความล่วงกามท้ังหลายได้เป็นสุขในโลก 
 ความก าจัดอัสมิมานะเสียได้เป็นสุขอย่างยิ่ง๓ 

 

 จากพุทธอุทานข้างต้นจะแยกความสุขออกมาได้ ๔ อย่าง คือ ความสงัด ความไม่เบียดเบียน ความ
ปราศจากราคะ ความก าจัดอัสมิมานะ ซึ่งพระพุทธเจ้าได้สัมผัสขณะบ าเพ็ญเพียรและยังเป็นผลแห่งการปฏิบัติ
กรรมฐานของพระองค์ด้วยเช่นกัน โดยความสุขที่กล่าวมาคือ หนึ่ง ความไม่เบียดเบียนเป็นคุณธรรมพ้ืนฐาน
ของผู้มีศีลและเป็นที่รองรับคุณธรรมขั้นสูงเพราะผู้ไม่เบียดเบียนไม่ต้องกลัวเวรภัยจากการจองเวรและยังมี
อารมณ์เย็นจากอานิสงส์ของความเมตตา สอง ความสงัดเป็นคุณสมบัติของบุคคลผู้ท าสมาธิภาวนาหรือจิตต
ภาวนาที่สามารถละกิเลสได้เป็นครั้งคราว(สมยวิมุตติ)ก่อให้เกิดสุขขณะปฏิบัติและยังสามารถท าให้สภาพของ
ใจ(กัมมนีย์)พร้อมแก่การเจริญปัญญาหรือได้สุขที่ประณีตขึ้นไป สาม ความปราศจากราคะนั้นเป็นคุณสมบัติ
ของผู้เข้าอนาคามิผลเป็นต้นไปซึ่งผู้ที่จะเข้าถึงคุณธรรมนี้ได้ต้องมีก าลังของศีลและสมาธิช่วย และ สี่ ความ
ก าจัดอัสมิมานะเป็นความสุขที่สุดของผู้เข้าถึงอรหัตตผลหรือพระอรหันต์อันหมดกิเลสหรือสังโยชน์แล้วโดย
สิ้นเชิงด้วยปัญญารู้แจ้ง ทั้งนี้สุขทั้ง ๔ ประการปรากฏแก่พระองค์ยังให้อุทานเกิดขึ้นโดยที่สุดว่า สุขท่ีสุดคือการ

                                                      
 ๓ วิ.มหา. (ไทย) ๔/๗/๘-๙. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                            ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ กรกฎาคม  – ธันวาคม ๒๕๖๒ ๙๕ 

ก าจัดอัสมิมานะหรือพระนิพพานดังที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสข้อความที่อรรถกถาจารย์กล่าวว่าเป็นปฐมพุทธพจน์๔

ว่า “เราตามหานายช่างผู้สร้างเรือน เมื่อไม่พบจึงท่องเที่ยวไปในสงสารเป็นอเนกชาติ เพราะการเกิด เป็นทุกข์
อยู่ร่ าไป”๕ และ “นายช่างเอ๋ย เราพบท่านแล้ว ท่านจะสร้างเรือนไม่ได้อีก จันทันทุกซี่ของท่าน เราหักแล้ว 
ยอดเรือน เราก็รื้อแล้ว จิตของเราถึงธรรมปราศจากเครื่องปรุงแต่งแล้ว เราได้บรรลุธรรมเป็นที่สิ้นตัณหา
 หลังจากสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ค้นพบความสุขที่แท้จริงจากการปฏิบัติแล้ว พระองค์ทรง
พิจารณาแจกแจงวิธีการไปสู่ความสุขนั้นดังแสดงในเหตุการณ์ตอนปฐมโพธิกาลที่ปรากฏในคัมภีร์ขันธกะว่า
พระองค์พิจารณาปฏิจจสมุปบาทด้วยวิธีอนุโลม(สมุทยวาร)ว่า เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย สังขารจึงมี เพราะ
สังขารเป็นปัจจัย วิญญาณจึงมี เพราะวิญญาณเป็นปัจจัย นามรูปจึงมี เพราะนามรูปเป็นปัจจัย สฬายตนะจึงมี 
เพราะผัสสะเป็นปัจจัย เวทนาจึงมี เพราะเวทนาเป็นปัจจัย ตัณหาจึงมี เพราะตัณหาเป็นปัจจัย อุปาทานจึงมี 
เพราะอุปาทานเป็นปัจจัย ภพจึงมี เพราะภพเป็นปัจจัย ชาติจึงมี เพราะชาติเป็นปัจจัย ชรา มรณะ โสกะ 
ปริเทวะ ทุกขะ โทมนัส อุปายาสจึงมี๗ และ ปฏิโลม(นิโรธวาร)ว่า เพราะอวิชชาดับไปไม่เหลือด้วยวิราคะ 
สังขารจึงดับ เพราะสังขารดับ วิญญาณจึงดับ เพราะวิญญาณดับ นามรูปจึงดับ เพราะนามรูปดับ สฬายตนะจึง
ดับ เพราะสฬายตนะดับ ผัสสะจึงดับ เพราะผัสสะดับ เวทนาจึงดับ เพราะเวทนาดับ ตัณหาจึงดับ เพราะ
ตัณหาดับ อุปาทานจึงดับ เพราะอุปาทานดับ ภพจึงดับ เพราะภพดับ ชาติจึงดับ เพราะชาติดับ ชรา มรณะ โส
กะ ปริเทวะ ทุกขะ โทมนัส อุปายาสจึงดับ๘ ตลอดทั้งคืนทันทีในเวลาเช้าหลังจากตรัสรู้ที่ใต้ต้นโพธิ์ ดังนั้น
หลักปฏิจจสมุปบาทจึงเป็นต้นทางแห่งความสุขเพราะแสดงถึงการก่อตัวและการสิ้นไปของทุกข์ อันมีสาเหตุ
และปัจจัยที่สืบวิจัยได้โดยการปฏิบัติภาวนาถูกต้อง 
 ความสุขที่ปรากฏในพุทธศาสนามิได้มีแต่พระศาสดาเท่านั้น แต่พระสาวกผู้ปฏิบัติตามยั งเข้าถึง
ความสุขชนิดนี้ได้อีกเช่นกัน ยกตัวอย่างเช่น พระมหากัปปินะสละราชสมบัติออกบวชอุทิศตนแด่พระศาสดา
พร้อมด้วยอ ามาตย์หมู่ใหญ่ ต่อมาพระมหากัปปินะได้ฟังธรรมมีอนุปุพพิกถาเป็นเบื้องต้นท าให้ส าเร็จเป็นพระ
อรหันต์ หลังจากนั้นพระมหากัปปินะไม่ว่าจะอยู่ในอิริยาบถใดก็เปล่งอุทานออกมาเสมอๆ ว่า “สุขหนอ สุข
หนอ” เพราะความอ่ิมเอิบธรรมหรือธรรมปีติที่เกิดขึ้นจากความยินดีในโลกุตตรธรรม ๙ การเข้าใจอริยสัจ
ตลอดสาย และโพธิปักขิยธรรมมีสติปัฏฐานเป็นต้น พระพุทธเจ้ากล่าวว่า พระมหากัปปินะมิได้สุขจากกามหรือ
ราชสมบัติแต่สุขเพราะค านึงถึงพระนิพพาน จากค ากล่าวที่มีมานี้สะท้อนคุณลักษณะส าคัญของความสุขว่า สุข
ที่ไม่แท้จริงคือความสุขที่เป็นฆราวาสวิสัย แต่สุขที่แท้จริงย่อมเกิดขึ้นจากความเข้าใจทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ การ
ดับทุกข์ และหนทางไปสู่การดับทุกข์นั้น อรรถกถาจารย์ยังปรารภถึงสติปัฏฐานอันเป็นมรรคาสู่ความเข้าใจ
อริยสัจ ดังนั้นวิธีการได้มาซึ่งความสุขทางพระพุทธศาสนาจึงต้องอาศัยการเจริญสติเป็นส าคัญ 

                                                      

 ๔ วิ.อ. (ไทย) ๑/หน้า ๒๓. 
 ๕ ขุ.ธ. (ไทย) ๒๕/๑๕๓/๗๙. 
 ๖ ขุ.ธ. (ไทย) ๒๕/๑๕๔/๘๐. 
 ๗ วิ.ม.(ไทย) ๔/๑/๒. 
 ๘ วิ.ม.(ไทย) ๔/๑/๒-๓. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                            ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ กรกฎาคม  – ธันวาคม ๒๕๖๒ ๙๖ 

 อย่างไรก็ตามมีพระสาวกอีกองค์หนึ่งคือพระภัททิยะอดีตพระราชามีทหารเวรยามคุ้มกันอย่างดีทั้งใน
และนอกวัง แต่ก็ยังมีความสะดุ้งกลัวอันตรายอยู่ เสมอๆ ภายหลังท่านสละราชสมบัติออกบวชแล้วได้บรรลุ
อรหันต์ ท่านมีความสุขอยู่ตลอดเวลา ทุกอิริยาบถ และทุกสถานที่ไม่ว่าจะอยู่ในป่า อยู่ที่ควงไม้ หรืออยู่เรือน
ว่าง ก็มักจะอุทานขึ้นว่า “สุขหนอ สุขหนอ” อยู่เสมอ แต่ความสุขของท่านว่ามิใช่สุขแบบฆราวาสวิสัย เช่น สุข
จากการหวนคิดถึงราชสมบัติที่จากมา แต่เป็นสุขที่เกิดจากการสละราชสมบัติแล้วออกบวชได้ประพฤติธรรมจน
ได้บรรลุมรรคผลต่างหากที่ขจัดความสะดุ้งกลัวภัยและอันตรายต่างๆ จนหมดสิ้นแม้ตัวท่านจะอยู่แต่เพียงผู้
เดียวในป่า ดังพุทธอุทานที่กล่าวว่า “ผู้ใดไม่มีกิเลสเป็นเหตุให้ก าเริบภายในจิต และล่วงพ้นความเป็นภพ
และอภพต่างๆ ได้แล้ว ทวยเทพไม่สามารถจะมองเห็นผู้นั้น ผู้ปราศจากภัย มีความสุข ไม่เศร้าโศก”๙ จากค า
กล่าวในพุทธอุทานบ่งชี้ว่า สุขในพุทธปรัชญาน ามาซึ่งความสบายใจเมื่ออยู่คนเดียว ประกอบกับไม่มีความ
หวาดหวั่นในอันตรายรอบตัวแม้จะอยู่ในสถานที่เปลี่ยว ความสุขชนิดนี้จึงไม่ทั่วไปแก่ปุถุชนที่ยังมีความสะดุ้ง
กลัวอยู่ตลอดเพราะภายในของเขายังประกอบด้วยอวิชชาและกิเลสที่ท าให้จิตไม่สามารถเข้าถึงความสุขในขั้นนี้
ไดด้ังทีพ่ระภัททชิถามพระอานนท์ว่า ความสุขชนิดใดเลิศกว่าความสุขท้ังหลาย พระอานนท์ตอบว่า ความสุขที่
ได้รับเมื่อผู้นั้นสิ้นอาสวะแล้วและเป็นความสุขตามความเป็นจริงเป็นความสุขที่เลิศกว่าความสุขทั้งหลาย๑๐ 
 แต่โดยเป้าประสงค์ของพุทธศาสนาแล้วต้องการให้มนุษย์เข้าถึงความสุขเป็นระดับขั้นไปจากความสุข
เบื้องต่ าไปสู่ความสุขเบื้องสูง อย่างในอนุปุพพิกถาที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนยสกุลบุตร๑๑ ประกอบด้วยความสุขที่
เกิดจากจากปฏิบัติเป็นล าดับขึ้น ๕ ประการ คือ 
 ๑.  สุขที่เกิดจากการท าทาน หรือ การให้โดยไม่หวังผลตอบแทน 
 ๒.  สุขที่เกิดขึ้นเพราะรักษาศีลตามเพศสภาวะ ในที่นี้หมายถึงศีล ๕  
 ๓.  สุขที่เป็นอานิสงส์จากการให้ทานและรักษาศีลจะน าผู้ปฏิบัติไปสู่สวรรค์หรือสถานที่ที่มีความสุข
มากกว่าโลกมนุษย ์
 ๔.  สุขที่เกิดจากการละเว้นความต่ าทรามหรือความเศร้าหมองแห่งกาม อันได้แก่การถือศีล ๘ หรือ
ศีลที่สูงขึ้นไปที่เป็นจริยาแห่งการบวชกายและใจ เว้นจากคิหิปฏิบัติอันเป็นของต่ าและเป็นมรรคาแห่งผลที่จะ
เกิดข้ึนในข้อที่ ๕ 
 ๕.  สุขที่เป็นอานิสงส์แห่งการออกจากกาม ผลแห่งการบวชกายและใจได้ส าแดงผล อันเป็นสุข
ประณีตที่ไม่ผูกพันกับสิ่งล่อใจทางวัตถุกามและกิเลสกาม แต่เป็นสันติสุขที่ละเอียดและไม่มีโทษ เป็นอิสรภาพ
อย่างแท้จริง 

                                                      
 ๙ วิ.จู. (ไทย) ๗/๓๓๓/๑๗๓. 
 ๑๐ ดูรายละเอียดใน องฺ.ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/๑๗๐/๒๘๕-๒๘๖. 
 ๑๑ วิ.ม. (ไทย) ๔/๒๖/๓๒. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                            ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ กรกฎาคม  – ธันวาคม ๒๕๖๒ ๙๗ 

 อย่างไรก็ตาม พระพุทธเจ้ามักตรัสอนุปุพพิกถาหรือถ้อยค าที่กล่าวโดยล าดับนี้แก่ เศรษฐีหรือกษัตริย์ 
ดังแสดงแก่อนาถปิณฑิกเศรษฐี๑๒ และขัณฑะราชโอรส๑๓ เป็นต้น เพ่ือขัดเกลาอัธยาศัยผู้ฟังให้ประณีตขึ้นไป
เป็นชั้นๆ จนพร้อมท าความเข้าใจในธรรมส่วนปรมัตถ์๑๔ หรือหมายถึงบรรลุมรรคผลเบื้องต้นหรือพระโสดาบัน 
 
๒. ความหมายของความสุข 
  

 พุทธปรัชญาได้ให้ความหมายของความสุขไว้สองนัยด้วยกัน นัยแรก ความสุขหมายถึง สภาพที่ทนได้
ง่าย ตรงข้ามกับความทุกข์ ซึ่งหมายถึง สภาพที่ทนได้ยากหรือความไม่สบาย๑๕ ความสุขกับความทุกข์เป็นของ
คู่กัน เพราะต่างก็เป็นเวทนาอย่างหนึ่งในเวทนา ๓ และเวทนา ๕๑๖ เมื่อความสุขเป็นเวทนา ดังนั้นความสุขจึง
เป็นส่วนหนึ่งของขันธ์ ๕ และเมื่อเป็นขันธ์ ๕ ความสุขจึงตกอยู่ภายใต้กฎธรรมชาติหรือกฎไตรลักษณ์ อัน
หมายถึงลักษณะ ๓ ประการแห่งสังขารธรรมทั้งหลาย ลักษณะ ๓ ประการดังกล่าวนี้ได้แก่ อนิจจตา(ความเป็น
ของไม่เที่ยง) ทุกขตา(ความเป็นสิ่งที่ทนได้ยาก) และอนัตตตา(ความเป็นของไม่ใช่ตัวตน) นี้เป็นความหมายของ
ความสุขในนัยที่หนึ่ง 
 นัยที่สอง ความสุขหมายถึง ภาวะที่สิ้นกิเลสทั้งปวง ภาวะที่ปราศจากตัณหา พุทธปรัชญา เรียก
ความสุขชนิดนี้ว่า นิพพานสุข เป็นเป้าหมายสูงสุด(Ultimate Goal)และถือว่าเป็นสิ่งดีสูงสุด(Summum 
Bonum) ของมนุษย์ 
 เนื่องจากปัญหาเรื่องทุกข์เป็นปัญหาส าคัญในพุทธปรัชญา ดังจะเห็นได้จากค าสอนเรื่องอริยสัจ ๔ ซึ่ง
เริ่มต้นด้วยทุกข์ พุทธปรัชญาจึงสอนวิธีดับทุกข์เพ่ือเข้าถึงความสุข อย่างไรก็ตาม ความสุขนั้นมีหลายระดับ เริ่ม
จากระดับต่ าสุด ได้แก่ กามสุข และประณีตขึ้นไปตามล าดับ จนถึงระดับสูงสุดซึ่งได้แก่นิพพานสุข 
 
๓. ประเภทและระดับของความสุข 
  

 ความสุขในทางพุทธปรัชญาสามารถแบ่งออกได้ ๒ ระดับ ได้แก่ โลกียสุข และ โลกุตรสุข 
 ๑. โลกียสุข คือ ความสุขที่เกี่ยวข้องกับเรื่องทางโลก เป็นความสุขของชาวโลกโดยทั่วไปอัน
ประกอบด้วยความอยากที่จะให้ได้มาในสิ่งที่ต้องการ เป็นความสุขชนิดเบื้องต้นที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนแก่ผู้ที่
ด ารงเพศคฤหัสถ์ประกอบด้วย ๔ ประการ ดังนี้ 

                                                      
 ๑๒ วิ.จู. (ไทย) ๗/๓๐๕/๑๑๔. 
 ๑๓ ที.ม. (ไทย) ๑๐/๗๕/๔๒. 
 ๑๔ ที.สี.อ. (ไทย) ๒๙๘/๒๕๐. 
 ๑๕ พระพรหมคณุาภรณ์(ป,อ, ปยุตฺโต), พจนานกุรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์ครั้งท่ี ๓๐, กรุงเทพฯ : 
มูลนิธิธรรมทานกุศลจิต, หน้า ๖๓. 
 ๑๖ ส .สฬ. (ไทย) ๑๘/๒๗๐/๓๐๓. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                            ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ กรกฎาคม  – ธันวาคม ๒๕๖๒ ๙๘ 

 ๑.๑ อัตถิสุข สุขที่เกิดจากการมีทรัพย์ คือความภูมิใจ อ่ิมใจ ว่าตนได้ใช้ทรัพย์ที่ได้มาด้วย
น้ าพักน้ าแรง ความขยันหมั่นเพียรของตนและโดยชอบธรรม 
 ๑.๒ โภคสุข สุขเกิดจากการใช้จ่ายทรัพย์ คือ ความภูมิใจ อิ่มใจ ว่าตนได้ใช้ทรัพย์ที่ได้มาโดยชอบ
ธรรม เลี้ยงชีพ บ ารุงบิดามารดา สามีภรรยา บุตร มิตร และบ าเพ็ญสาธารณะประโยชน์ 
 ๑.๓ อนณสุข สุดเกิดจากความไม่เป็นหนี้ คือ ความภูมิใจ อ่ิมใจว่า ตนเป็นอิสระไม่มีหนี้สินติด
ค้างใคร 
 ๑.๔ อนวัชชสุข สุขเกิดจากความประพฤติไม่มีโทษ คือ ความภูมิใจ อ่ิมใจว่า ตนมีความประพฤติ
สุจริต ไม่บกพร่องเสียหาย ใครๆ ติเตียนไม่ได้ทั้งทางกาย วาจา ใจ  
 
 ๒. โลกุตตรสุข คือ ความสุขที่อยู่เหนือวิถีโลก หมายถึง ความสุขอันเป็นเรื่องภายในจิตใจที่เกิดจาก
การปฏิบัติด้วยสติปัญญา ความสุขระดับนี้จะเข้าถึงได้ด้วยหลักอริยมรรค อันเป็นแนวทางแห่งการปฏิบัติของ
บุคคล เพ่ือให้เกิดความดีสูงสุด ได้แก่ 
 ๑. สัมมาทิฏฐิ หมายถึง ความเห็นชอบ ความรู้ หรือความเข้าใจที่เกิดจากปัญญาต่อสิ่งทั้งหลายตาม
ความเป็นจริง มีความรู้แจ้งในอริยสัจ ๔ 
 ๒. สัมมาสังกัปปะ หมายถึง ความด าริชอบ หรือการนึกคิดท่ีถูกต้องตามท านองคลองธรรม 
 ๓. สัมมาวาจา หมายถึง มีวาจาชอบ หรือการพูดด้วยถ้อยค าที่ถูกต้อง อ่อนหวาน มีความไพเราะ 
 ๔. สัมมากัมมันตะ หมายถึง การท าการงานชอบ หรือการกระท าท่ีถูกต้อง 
 ๕. สัมมาอาชีวะ หมายถึง การเลี้ยงชีพชอบ หรือการเลี้ยงชีพในทางที่ถูกต้องโดยชอบธรรม อาชีพที่
สุจริต งดเว้นจากอาชีพที่ผิดกฎหมายและศีลธรรม 
 ๖. สัมมาวายามะ หมายถึง ความพยายามชอบ หรือความเพียรพยายามที่ถูกต้องในสิ่งที่ดี 
 ๗. สัมมาสติ หมายถึง ความระลึกชอบ หรือความระลึกในสิ่งที่ถูกต้องและมีสติรอบคอบ 
 ๘. สัมมาสมาธิ หมายถึง จิตตั้งมั่นชอบ หรือความตั้งใจ ความตั้งมั่นในอารมณ์ให้เป็นหนึ่ง ไม่ฟุ้งซ่าน 
ท าจิตให้สะอาดบริสุทธิ์เป็นไปเพื่อความดับทุกข์ 
  

 ในพระสูตรกล่าวถึงความสุข ๒ อย่าง ที่อยู่ในเวทนา ๕ และอินทรีย์ ๕ ได้แก่ สุขเวทนาทางกาย 
เรียกว่า สุขินทรีย์๑๗ และสุขเวทนาทางใจ เรียกว่า โสมนัสสินทรีย์๑๘ อันพระพุทธเจ้าตรัสสอนให้พิจารณาและรู้
แจ้งด้วยปัญญาโดยต้องขจัดออกซึ่งเวทนาเหล่านี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือบรรลุคุณธรรมแห่งพระอริยบุคคลขั้นต่ า
คือโสดาบันและคุณธรรมแห่งพระอริยบุคคลขั้นสูงคืออรหันต์๑๙ นอกจากนี้ พระพุทธเจ้ายังชักชวนให้ภิกษุ

                                                      
 ๑๗ อภิ.สัง. (ไทย) ๓๔/๔๕๒/๑๒๘, อภิ.วิ. (ไทย)  ๓๕/๒๒๐/๑๙๙ 
 ๑๘ อภิ.สัง. (ไทย) ๓๔/๔๕๒/๑๒๘, อภิ.วิ. (ไทย) ๓๕/๒๒๐/๒๐๐ 
 ๑๙ ส .ม. (ไทย) ๑๙/๕๐๒-๕๐๓/๓๑๐-๓๑๑ 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                            ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ กรกฎาคม  – ธันวาคม ๒๕๖๒ ๙๙ 

สาวกพัฒนาความสุขของตนให้ดีและมีคุณภาพยิ่งขึ้นไปในพหุเวทนิยสูตร พระองค์แบ่งระดับความสุขเป็น ๑๐ 
ระดับ๒๐ จากหยาบไปหาละเอียด ได้แก่ 
 ๑. กามสุข คือ ความสุขเนื่องด้วยกาม ได้แก่ ความสุขที่เกิดจากกามารมณ์ หรือความสุขในกามคือ
ความใคร่ ความอยาก ความปรารถนา การเสพซึ่งวัตถุเพ่ือมาบ าเรอความสุข ได้แก่ บุคคลและสิ่งของต่างๆ 
รวมแล้วคือ กามคุณ ๕ ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส โผฐฐัพพะ หรือสุขทางประสาทสัมผัสทั้ง ๕ เป็นสุขที่อาศัย
อามิส 
 ๒. ปฐมฌานสุข คือ ความสุขจากผลแห่งปฐมฌาน เป็นส่วนหนึ่งขององค์ฌาน ๕ ได้แก่ วิตก วิจาร ปิติ 
สุข เอกัคคตา 
 ๓. ทุติยฌานสุข คือ ความสุขจากผลแห่งทุติยฌาน เป็นส่วนหนึ่งขององค์ฌาน ๓ ได้แก่ ปิติ สุข 
เอกัคคตา 
 ๔. ตติยฌานสุข คือ ความสุขจากผลแห่งตติยฌาน เป็นส่วนหนึ่งขององค์ฌาน ๒ ได้แก่ สุข เอกัคคตา 
 ๕. จตุตถฌานสุข คือ ความสุขจากผลแห่งจตุตถฌานที่ประกอบด้วยอุเบกขาและเอกัคคตา 
 ๖. อากาสานัญจายตนสมาปัตติสุข คือ ความสุขจากผลแห่งอากาสานัญจายตนสมาบัติซึ่งพ้นจากรูป
สัญญาและปฏิฆสัญญา ไม่มนสิการนานัตตสัญญา นึกถึงเฉพาะอวกาศอันอนันต์เป็นอารมณ์ 
 ๗. วิญญาณัญจายตนสมาปัตติสุข คือ ความสุขจากผลแห่งวิญญาณัญจายตนสมาบัติซึ่งค านึงถึง
วิญญาณเป็นอารมณ์ 
 ๘. อากิญจัญญายตนสมาปัตติสุข คือ ความสุขจากผลแห่งอากิญจัญญายตนสมาบัติซึ่งค านึงถึงภาวะที่
ไม่มีอะไรเป็นอารมณ์ 
 ๙. เนวสัญญานาสัญญายตนสมาปัตติสุข คือ ความสุขจากผลแห่งเนวสัญญานาสัญญายตนสมาบัติ 
หมายถึง ภาวะที่มีสัญญาก็ไม่ใช่ ไม่มีสัญญาก็ไม่ใช่ 
 ๑๐. สัญญาเวทยิตนิโรธสมาปัตติสุข คือ ความสุขจากผลแห่งสัญญาเวทยิตนิโรธสมาบัติ หมายถึง ภาวะ
ที่ดับสัญญาและเวทนาทั้งหมด 
 

 จากความสุขท้ัง ๑๐ ระดับข้างต้นยังสามารถจัดกลุ่มหรือย่อลงได้ ๓ ระดับ๒๑ของความสุข ได้แก่ 
 ๑. กามสุข คือ ความสุขในกามคุณ อันได้แก่ กามสุขในข้อที่ ๑ 
 ๒. ฌานสุข(ทิพยสุข) เป็นความสุขที่เนื่องด้วยฌานที่เกิดจากการเพ่งอารมณ์จนใจแน่วแน่เป็นอัปปนา
สมาธิซึ่งเป็นสมาธิระดับสูง ได้แก่ ความสุขอันเกิดจากสมาบัติ ๘ คือ สุขอันเกิดจากรูปฌาน ๔(สุขอันเป็นทิพย์
ที่เกิดจากรูปสมาบัติของพรหมและมนุษย์๒๒) และอรูปฌาน ๔ อันได้แก่ความสุขในข้อที่ ๒-๙  

                                                      
 ๒๐ ม.ม. (ไทย) ๑๓/๙๐/๙๒-๙๔ 
 ๒๑ ขุ.อุ. (ไทย) ๒๕/๑๒/๑๙๒. 
 ๒๒ ขุ.อ.อ. (บาลี) ๑๒/๑๑๒. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                            ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ กรกฎาคม  – ธันวาคม ๒๕๖๒ ๑๐๐ 

 ๓. นิโรธสมาปัตติสุข(ความสุขจากการสิ้นตัณหา) ได้แก่ สุขที่เกิดจากผลสมาบัติ๒๓หรือสัญญาเวทยิต
นิโรธสมาปัตติสุข 
  

 หรือยังแบ่งความสุขที่ใช้เวทนาเป็นเกณฑ์ได้อีกเป็น ๓ แบบ คือ 
 ๑. เวทยิตสุข หมายถึง ความสุขที่เป็นเวทนาหรือความสุขที่ต้องมีการเสวยอารมณ์ ได้แก่ กามสุขอัน
เกิดจากการเสพกามคุณทั้งห้า และฌานสุขที่ได้จากผลของการบ าเพ็ญฌานระดับต่างๆ ทั้งรูปฌานและอรูป
ฌาน 
 ๒. อเวทยิตสุข หมายถึง ความสุขท่ีไม่เป็นเวทนาหรือความสุขที่ไม่ต้องมีการเสวยอารมณ์ ได้แก่ นิโรธ
สมาบัติสุข หมายถึง ความสุขที่เนื่องมาจากนิโรธสมาบัติหรือความสุขที่ได้การเข้าสัญญาเวทยิตนิโรธ๒๔ 
 

 แบ่งความสุขโดยมี เหยื่อล่อหรืออามิส เป็นเกณฑ์ ได้แก่ 
 ๑. สามิสสุข หมายถึง ความสุขจากวัตถุสิ่งเสพบริโภคหรือความสุขที่ต้องมีเหยื่อล่อ เป็นความสุข
ภายนอกหรือสุขขั้นตัณหา 
 ๒. นิรามิสสุข หมายถึง ความสุขที่ไม่ขึ้นต่อวัตถุสิ่งเสพบริโภค หรือความสุขที่ไม่ต้องมีเหยื่อล่อ เป็น
ความสุขจากภายในที่ไม่ต้องอาศัยวัตถุภายนอก 
 

สามิสสุข นิรามิสสุข 
เวทยิตสุข อเวทยิตสุข 

กามสุข ฌานสุข นิโรธสมาปัตติสุข 
๑. กามสุข ๒. ปฐมฌานสุข 

๓. ทุติยฌานสุข 
๔. ตติยฌานสุข 
๕. จตุตถฌานสุข 

๖. อากาสานัญจายตนสมาปัตติสุข 
๗. วิญญาณัญจายตนสมาปัตติสุข 
๘. อากิญจัญญายตนสมาปัตติสุข 
๙. เนวสัญญานาสัญญายตนสมาปัตติสุข 

๑๐. สัญญาเวทยิตนิโรธ
สมาปัตติสุข 

 
๔. การเข้าถึงความสุขในทางพุทธปรัชญา 
 

 ถึงแม้ว่าพระพุทธเจ้าจะสอนธรรมะโดยน าทุกข์เป็นตัวตั้งดังแสดงไว้ในอริยสัจ ๔ ประการ ทรงแสดง
ให้เห็นว่ามีแต่ทุกข์ตั้งเป็นโจทย์เพ่ือไปหาจุดดับทุกข์หรือนิพพาน แต่พระองค์ก็มิได้มองความสุขเป็นสิ่งที่
ขัดขวางกุศลที่จะเกิดขึ้น ดังนั้นส าหรับบุคคลผู้ปรารถนาความสุขพระองค์จึงเสนอวิธีการเพ่ือเป็นมรรคาน าพา
พุทธศาสนิกชนสู่ความสุขที่ประกอบด้วยกุศลยิ่งขึ้นไป ดังแสดงดังต่อไปนี้ 
 ก.  ความสุขตามกรอบแห่งไตรสิกขา 

                                                      
 ๒๓ ขุ.อุ.อ. (บาลี) ๑๒/๑๑๒. 
 ๒๔ หมายถึง สภาวะสงบประณตีที่เกดิจากสญัญาและเวทนาดับไป 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                            ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ กรกฎาคม  – ธันวาคม ๒๕๖๒ ๑๐๑ 

 ๑.  ศีล คือ ความเป็นปรกติของการกระท าทางกายและวาจาซึ่งเป็นพ้ืนฐานของคุณธรรมทั้งหลายทั้ง
ปวง อีกทั้งศีลเป็นหลักการเบื้องต้นในทางพระพุทธศาสนาที่เน้นการเกี่ยวข้องสัมพันธ์กับสังคมและสิ่งแวดล้อม
ให้เกิดโทษน้อยที่สุด๒๕ และศีลยังเป็นแนวทางไม่ให้บุคคลตอบสนองต่อความต้องการที่ไม่ดี  ศีลสามารถแบ่ง
ตามระดับการปฏิบัติของผู้ต้องการจะเขาถึงความสุขในระดับต่างๆ อันได้แก่ 
 ๑.๑  ศีล ๕ ประการ คือแผ่นดินหรือที่ตั้งแห่งคุณธรรมทั้งหลายที่พุทธศาสนิกชนจะต้องน ามา
ปฏิบัติเพ่ือเป็นฐาน เป็นที่ตั้งให้คุณธรรมอ่ืนต่อยอดขึ้นไป อันว่ามีศีลเหมือนมีความเป็นมนุษย์ปกติ เพราะศีล
หมายถึงสภาวะที่แสดงออกถึงความปกติสุขของผู้รักษาข้อปฏิบัติทั้ง ๕ ประการเรียกว่า สิกขาบท ซึ่งข้อปฏิบัติ
ซึ่งเรียกว่าสิกขาบทคือข้อควรเว้นเพ่ือไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อ่ืนซึ่งเป็นคุณธรรมพ้ืนฐานของมนุษยชาติ 
ดังนั้นผู้มีศีลจึงเป็นผู้มีสุขเพราะปราศจากความเบียดเบียนทั้งตนเองและผู้อื่น ท าให้ไม่เดือดร้อนใจจากการท า
ผิดทั้งหลายอันมีเจตนาเป็นตัวแสดงระดับแห่งวิบากกรรมท่ีจะได้รับ 
 ๑.๒ ศีล ๘ และ ศีล ๑๐ คือ ศีลเบื้องต้นส าหรับผู้ต้องการความสุขที่สูงกว่าฆราวาสวิสัย 
ความสุขชนิดนี้จ าต้องฝืนใจมากขึ้นเพราะมีข้อห้ามอันประกอบไปด้วยการไม่บริโภคอาหารยามวิกาล การนอน
ที่สบาย การไม่ตบแต่ง และการไม่จับเงินทองเป็นต้น ที่จัดศีล ๒ ข้อนี้ไว้รวมกันเพราะว่าเป็นเสมือนประตูด่าน
แรกหรือจุดเปลี่ยนผ่านไปสู่ข้อปฏิบัติที่สูงขึ้นไป ดังนั้นศีลในข้อนี้จึงเอ้ือต่อความสุขในแง่ที่มิใช่ความสุขระดับผู้
ครองเรือนแต่เป็นความสุขก่ึงๆ ทีก่ าลังจะเป็นนักบวช ดังจะแสดงในข้อต่อไป  
 ๑.๓ ศีล ๒๒๗ และ ศีล ๓๑๑ คือ ข้อปฏิบัติที่ต้องปฏิบัติอย่างเคร่งครัดส าหรับผู้ที่ต้องการ
ความสุขที่ประณีตขึ้นแต่จ าต้องแลกมาซึ่งการสละความสุขสบายและวิสัยแห่งโลก ศีลหรือสิกขาบทจ านวนมาก
เหล่านี้บางครั้งถูกมองว่าเสมือนข้อบังคับอันจุกจิกแต่ผู้มีศรัทธามองว่าเสมือนเครื่องมืออันช่วยอุปการะตนไปสู่
การเข้าถึงความสุขที่สุดในพระพุทธศาสนา ความสุขชนิดที่เกิดจากการรักษาศีลข้อนี้จะเอ้ือให้ผู้ปฏิบัติได้
ความสุขอีกแบบหนึ่งเรียกว่า โลกุตตรสุข คือสุขเหนือโลกวิสัยที่ยังเจือด้วยกิเลส 
 ๒. สมถกรรมฐาน คือ การปฏิบัติสมาธิภาวนาอันมุ่งหวังให้ผู้ปฏิบัติดับความฟุ้งซ่านในอารมณ์ต่างๆ 
เรียกว่า นิวรณ์มี ๕ ประการ การปฏิบัติสมาธิภาวนานั้นเสมือนเครื่องปรุงจิตให้เป็นหนึ่ง ท าให้ใจไม่ซัดส่ายไป
หาอารมณ์ภายนอกอันเป็นปัญหาแก่ตัวเองเพราะบุคคลทั้งหลายย่อมมีจิตปกติเพ่งเล็งผู้ อ่ืนและขาดการ
พิจารณาในปัจจุบัน การท าใจให้สงบหรือว่าสมถกรรมฐานจึงก่อให้เกิดสมาธิหรือจิตสามารถอยู่กับสิ่งที่ต้องการ
ได้ดังจะท าให้ผู้ปฏิบัติเกิดความสุขขึ้นในใจอันมีปรากฏมาในองค์ฌาน ๕ แต่สุขชนิดดังกล่าวเสมือนหินซึ่งทับ
หญ้าไว้ หมายถึง เป็นสุขชั่วคราวต่อกาลสมัย ต่อเมื่อออกจากสมาธิแล้วจิตที่มิได้ตรึงไว้ก็จะส่ายไปหาอารมณ์
ภายนอกอันจะน าพาซึ่งความทุกข์มาสู่บุคคลนั้น ดังนั้นผู้ที่ปรารถนาความสุขอันปราศจากนิวรณ์อันมีกามราคะ
เป็นต้นพึงเจริญสมถกรรมฐานอันเป็นสุขขั้นละเอียดกว่าสุขเพียงรักษาศีลและกุศลกรรมบถ สุขชนิดนี้เป็นสุข

                                                      
 ๒๕ พระครูธรรมธร ครรชิต คณุวโณ, การพัฒนาความสุขในพุทธธรรม, วารสารศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร, 
ปีท่ี ๑๕, ฉบับท่ี ๑ มกราคม - มีนาคม ๒๕๕๖, หน้า ๙๗. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                            ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ กรกฎาคม  – ธันวาคม ๒๕๖๒ ๑๐๒ 

ภายในที่มีคุณภาพกว่าสุขที่ได้จากสิ่งตอบสนองภายนอก ได้แก่ สิ่งของหรือบุคคล เป็นการพัฒนาความสุขที่ข้ึน
ต่อสิ่งภายนอกน้อยลงจนถึงไม่ต้องพ่ึงสิ่งภายนอกก็มีความสุขได้๒๖ 
 ๓. วิปัสสนากรรมฐาน คือ ข้อปฏิบัติสูงสุดในพระพุทธศาสนาอันเป็นกุศโลบายเข้าถึงปรมัตถธรรม
อันเป็นความดีสูงสุดในพระพุทธศาสนาและเป็นสิ่งแท้จริงของธรรมชาติหรือธรรมธาตุ การปฏิบัติที่นิยมกัน คือ 
สติปัฏฐาน ๔ อันเป็นทางสายเอกที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ แต่อย่างไรก็ตามการปฏิบัติขั้นสูงสุดในพระพุทธศาสนา
จะขาดพ้ืนฐานใน ๓ ข้อข้างต้นอย่างใดอย่างหนึ่งไม่ได้เพราะศีล สมาธิ เป็นเสมือนพ้ืนฐานให้ปัญญางอกงาม 
เมื่อศาสนิกชนปฏิบัติได้ดังนี้แล้วก็จักหวังได้ซึ่งความสุขชนิดสูงสุดในพระพุทธศาสนาคือพระนิพพาน 
 

 ข. ความสุขตามกรอบแห่งอริยสัจ ๔ และ ปฏิจจสมุปบาท ๑๒ 
 พระพุทธศาสนาไม่ว่าจะนิกายใดต่างมีเรื่องอริยสัจและปฏิจจสมุปบาทเป็นสิ่งส าคัญที่เป็นหลักการ
พ้ืนฐานที่จะใช้อธิบายเหตุการณ์ต่างๆ เราสามารถเรียกเรื่องสองเรื่องนี้ว่า กฎ เพราะเป็นความจริงในทุกสภาพ
และเป็นสิ่งตายตัวที่บัญญัติมาในศาสนาพุทธ กฎทั้งสองนี้อย่างไรก็ตามนับเป็นสิ่งที่เป็นธรรมชาติหรือธรรมธาตุ
ที่สามารถน ามาใช้อธิบายเรื่องความสุขในทางพุทธปรัชญาได้ ดังนี้ 
 ๑.  อริยสัจ ๔ หมายถึง ความจริงอันประเสริฐ ความจริงของพระอริยะ หรือความจริงที่ท าผู้เข้าถึง
กลายเป็นอริยะ๒๗ เป็นล าดับขั้นของการแก้ปัญหาที่เป็นหลักการทางวิทยาศาสตร์และเป็นหลักการแก้ไขปัญหา
เชิงประจักษ์เพ่ือให้ผู้ปฏิบัติมีแนวทางที่ถูกต้องต่อการแก้ปัญหาที่ก าลังประสบ ในทางพุทธปรัชญามองว่าความ
ทุกข์เป็นโจทย์ใหญ่ของหมู่สัตว์ที่เป็นจุดตั้งต้นของการศึกษาและบรรลุธรรมอันเป็นสิ่งที่พึงปรารถนา ได้แก่ 
พระนิพพานที่เปรียบเสมือนปลายทางที่อริยสัจน าพาไปถึง พุทธปรัชญาจึงใช้โอกาสแห่งทุกข์เพ่ือหาสาเหตุแห่ง
ความทุกข์และน าไปสู่การปฏิบัติตามทางสายกลางซึ่งน าไปสู่จุดสุดยอดคือพระนิพพาน หรือถ้ากล่าวถึงในแง่
ความสุขทางโลกอริยสัจก็ถูกใช้ในแง่การแก้ปัญหาที่ก่อให้เกิดทุกข์อันจะก่อให้เกิดสุขตามขั้นต่างๆ ซึ่งยังเป็น
โลกวิสัยก็ได้ ดังนั้นอริยสัจอันเป็นหลักการทางพุทธปรัชญาจึงมองความสุขว่าเป็นความไม่มีทุกข์หรือการขจัด
ภาวะแห่งทุกข์โดยเฉพาะทางใจที่เป็นต้นทางแห่งวิบากกรรม การท าความเข้าใจทุกข์จึงเป็นกระบวนการส าคัญ
ที่จะน ามาซึ่งความสุขที่พึงปรารถนาได้ อย่างไรก็ตามการใช้ปัญหาชี้น าไปสู่ค าตอบเหมือนการตั้งสมมติฐานและ
ทดลองตามหลักวิทยาศาสตร์ที่บุคคลจะต้องลงมือท าด้วยตนเองเพ่ือให้ผลการทดลองประจักษ์ต่อหน้า และ
เสมือนเป็นเรื่องส่วนบุคคลที่เข้าใจได้เองเท่านั้น 
 ๒. ปฏิจจสมุปบาท หมายถึง การเกิดขึ้นพร้อมแห่งธรรมทั้งหลายเพราะอาศัยกัน ธรรมที่อาศัยกัน
เกิดข้ึนพร้อม การที่สิ่งทั้งหลายอาศัยกันจึงเกิดมีข้ึน๒๘ พุทธปรัชญามองว่าความทุกข์เกิดขึ้นเพราะสาเหตุต้นคือ
                                                      
 ๒๖ พระครูธรรมธร ครรชิต คณุวโณ, การพัฒนาความสุขในพุทธธรรม, วารสารศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร, 
ปีท่ี ๑๕, ฉบับท่ี ๑ มกราคม - มีนาคม ๒๕๕๖, หน้า ๙๘. 
 ๒๗ พระพรหมคณุาภรณ์(ป,อ, ปยุตฺโต), พจนานกุรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์ครั้งท่ี ๓๐, (กรุงเทพฯ : 
มูลนิธิธรรมทานกุศลจิต, ๒๕๕๘), หน้า ๑๕๕. 
 ๒๘ พระพรหมคณุาภรณ์(ป,อ, ปยุตฺโต), พจนานกุรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์ครั้งท่ี ๓๐, (กรุงเทพฯ : 
มูลนิธิธรรมทานกุศลจิต, ๒๕๕๘), หน้า ๒๕๒. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                            ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ กรกฎาคม  – ธันวาคม ๒๕๖๒ ๑๐๓ 

อวิชชาหรือความไม่รู้ในอริยสัจสี่ เรียกว่า ความไม่รู้แจ้ง ไม่รู้จริง ๘ ประการ หรือ อวิชชา ๘ อันได้แก่ ความไม่
รู้จักความทุกข์เป็นต้น การไม่รู้ความจริงคือทุกข์ท าให้ไม่สามารถตั้งโจทย์ไปสู่การแก้ปัญหาได้ เมื่อแก้ปัญหา
ไม่ได้ทุกข์จึงยังอยู่และเมื่อยังมีทุกข์อยู่ก็ไม่ประสบกับความสุขที่ต้องการ ความไม่รู้หรืออวิชชาจึงเป็นสาเหตุ
ส าคัญที่สุดที่บุคคลต้องแก้ไขให้ได้ ในอีกนัยหนึ่งการแก้ไขทุกข์ในทางปฏิบัติสามารถน าองค์ธรรมในปฏิจจสมุป
บาทมาปฏิบัติการได้ เช่น เราต่างรู้ว่าเราติดต่อกับโลกภายนอกผ่านทางอายตนะทั้ง ๖ เรียกว่า ผัสสะ อันเป็น
ต้นทางของการติดต่อโลกภายนอกและเป็นสาเหตุของความทุกข์ที่ชัดเจนที่สุด การก าหนดรู้ในเรื่องผัสสะจึง
เป็นการป้องกันความทุกข์ได้ประการหนึ่ง และอีกอย่างหนึ่งคือเวทนาที่เป็นผลของผัสสะที่ผู้ปฏิบัติสามารถ
ก าหนดรู้ได้ไม่ว่าจะเป็นอารมณ์สุขหรือทุกข์ทางกายและใจ ผู้ที่รู้แจ้งอารมณ์ก็จะเข้าใจและสามารถแก้ไขทุกข์
ได้และรู้ซึ้งถึงความสุขในขั้นตอนนี้ ดังนั้นหลักปฏิจจสมุปบาทจึงส าคัญและเป็นเสมือนเครื่องมือเข้าถึงความสุข
โดยมีล าดับขั้นตอนที่ละเอียดกว่าหลักอริยสัจ และเห็นภาพชัดในเชิงปฏิบัติการมากกว่าดังที่กล่าวมาแล้ว 
 
๕. สรุป 
 

 ความสุขคือค าตอบของชีวิตมนุษย์ที่ทุกคนก าลังแสวงหาไม่ว่าจะเป็นกามสุข ฌานสุข หรือนิพพานสุข 
การค้นหาความสุขของแต่ละคนจึงเป็นสิทธิ์เฉพาะบุคคลแต่พุทธปรัชญาก ากับการแสวงหาความสุขให้อยู่
ภายใต้กรอบแห่งศีลธรรมด้วย ความสุขตามทางแห่งพุทธปรัชญาจึงเป็นความสุขที่ไม่มีโทษคือการเบียดเบียน
ตนเองและผู้อ่ืนอีกทั้งเป็นความสุขที่ประณีตขึ้นไปตามแต่ละวิธีที่จะเลือกปฏิบัติ แต่พุทธปรัชญาเล็งเห็นถึง
ความส าคัญของทุกข์ว่าเป็นองค์ประกอบส าคัญของการแสวงหาความสุขเพราะความทุกข์คือตัวตั้งต้นของ
กระบวนการและเป็นสิ่งที่บ่งชี้ว่าสภาวะแห่งสุขได้เกิดขึ้นแล้ว ความทุกข์จึงเสมือนจุดก าเนิดของความสุขเพราะ
เมื่อเกิดความสุขก็รู้ว่าไม่มีทุกข์ เมื่อรู้ว่าทุกข์ก็รู้ว่าไม่มีสุข เวทนาทั้ง ๒ ประการจึงสัมพันธ์กันด้วยสภาวะและ
ด้วยวิธีการอย่างเนื่องกันและมองข้ามมิได้ ดังนั้น ความสุขที่พุทธปรัชญาให้ความส าคัญจึงค้นหาความไม่มีทุกข์
โดยแบ่งเป็นระดับขั้นของความสุขตั้งแต่สุขขั้นหยาบไปหาความสุขขั้นละเอียด และสะท้อนภาพคู่ขนานถึง
ความทุกข์ที่ถูกลดทอนตั้งแต่ระดับทุกข์หยาบไปหาทุกข์ละเอียดเช่นกัน พุทธปรัชญาให้ความส าคัญต่อ
กระบวนการคู่ขนานดังกล่าวดังแสดงไว้ในอริยสัจสี่ประการและปฏิจจสมุปบาทสิบสอง และความสุขในพุทธ
ปรัชญาเป็นเรื่องเชิงประจักษ์มากกว่าที่จะเป็นเรื่องการคาดคะเนหรือพยากรณ์เพ่ือน าไปสู่ภาวะสุขในอุดมคติ 
พระนิพพานไม่ใช่ความสุขในอุดมคติแต่เป็นผลของการด าเนินกิจกรรมที่สอดคล้องกับธรรมชาติตามขั้นตอน
ของพุทธปรัชญาภายใต้กรอบแห่งไตรสิกขา 
 

เอกสารอ้างอิง 
 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร  
 : โรงพิมพ์ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.  
พระพรหมคุณาภรณ์(ป,อ, ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์ครั้งที่ ๓๐. กรุงเทพฯ  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                            ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ กรกฎาคม  – ธันวาคม ๒๕๖๒ ๑๐๔ 

 : มูลนิธิธรรมทานกุศลจิต, ๒๕๕๘. 
พระครูธรรมธร ครรชิต คุณวโณ. การพัฒนาความสุขในพุทธธรรม. วารสารศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัย - 
 นเรศวร, ปีที่ ๑๕, ฉบับที่ ๑ มกราคม - มีนาคม ๒๕๕๖. 
เกศรา สว่างวงศ์. ความสุขผ่านมุมมองของพระพุทธศาสนา. วารสารวิทยาลัยสงฆ์นครล าปาง, ปีที่ ๒, ฉบับที่  
 ๒ กรกฎาคม - ธันวาคม ๒๕๕๖. 
พระมหาวิเชียร สุธีโร. ความสุขในทัศนะของพระพุทธศาสนา. วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านัก- 
 เรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม, ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๑ มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๒. 
พระครูอินทรโสภณ. เปรียบเทียบแนวคิดเรื่องความสุขในพุทธปรัชญาเถรวาทและสุขนิยมของปรัชญาตะวันตก.  
 วารสารสถาบันวิจัยพิมลธรรม, ปีที่ ๒, ฉบับที่ ๒ กรกฎาคม - ธันวาคม ๒๕๕๘. 


