
 

 

การตีความคำสอนเรื่องอิทัปปัจจยตาในทัศนะของพุทธทาสภิกข ุ
A Study the Interpretation of Idappaccayatā in Buddhadāsa 

Bhikkhu’s Views 

 
 1เสฐียร ทั่งทองมะดัน 
Sathien Thangthongmadan 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalonkornrajavidyalaya University 

2สานิตย์ ศรีนาค 
sanit sinak 

คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย 
Faculty of Humanities, Mahamakut Buddhist University 

1Corresponding author email: sathienthong@hotmail.com 

 
Received: April 30, 2020; Revised: May 24, 2020; Accepted: May 30, 2020 

 

 
 
บทคัดย่อ 

บทความนี้เป็นการศึกษาการตีความคำสอนเรื่องอิทัปปัจจยตาของพุทธทาสภิกขุ มี
วัตถุประสงค์การศึกษาคือ 1) เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องอิทัปปัจจยตาในพระพุทธศาสนา และ 2) 
เพ่ือศึกษาการตีความคำสอนเรื่องอิทัปปจยตาของพุทธทาสภิกขุ จากการศึกษาพบว่า อิ
ทัปปัจจยตา เป็นหลักธรรมที่มีความสำคัญเรื่องหนึ่งในพระพุทธศาสนา เป็นหลักคำสอนที่
อธิบายเรื่องกฎธรรมชาติ ที่เกี่ยวเนื่องกับเรื่องความจริงและเรื่องของชีวิตหัวใจสำคัญของอิ
ทัปปัจจยตาคือ การที่สิ่งนี้ ๆ เป็นปัจจัย จึงมีสิ่งนี้เกิดขึ้น หรือเป็นสิ่งที่อธิบายความเกิดดับของ
สรรพสิ่ง พุทธทาสภิกขุตีความคำสอนเรื่องอิทัปปัจจยตาไว้ 2 ลักษณะคือ 1) ในลักษณะสัจ
ธรรม คือมองว่า อิทัปปัจจยตา มีลักษณะเหมือนปฐมเหตุของสรรพสิ่ง สรรพสิ่งล้วนอยู่ภายใต้
กฎเดียวกันคืออิทัปปัจจยตา หรือกล่าวอีกนัยหนึ่ง คืออิทัปปัจจยตาเป็นพระเจ้าในความหมาย
ว่า เป็นต้นกำเนิด คอยควบคุมสรรพสิ่ง 2) ในลักษณะที่เป็นจริยธรรม คือมองว่าคำสอนเรื่องอิ
ทัปปัจจยตา สามารถนำมาปฏิบัติในชีวิตประจำวันได้ เน้นให้เกิดประโยชน์ในการปฏิบัติ
ชีวิตประจำวันเป็นสำคัญ 
คำสำคัญ: การตีความ, อิทัปปัจจยตา, แนวคิดของท่านพุทธทาส 



40  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

Abstract 
  This Article is to study of the interpretation of Idappaccayata according 

to Buddhadasa Bhikkhu’s views. The objective of this Article is 1) the concept 

of Idappaccayata in Buddhism, and 2) the interpretation of Idappaccayata 

according to Buddhadasa Bhikkhu’s views. The result from to study are found 

that Idappaccayata is the important teaching in Buddhism. It indicates about the 

law of nature concerning with the truth and life’s truth. The important concept of 

Idappayata is when this happens, this will be happened. It is to explain the 

happening and the outage of everything. Idappayata is interoperated by 

Buddhadasa Bhikkhu in two ways: 1) In the truth facet: that is Idappayata is like 

the first cause of everything. Everything is under the law of Idappayata that is 

the God as the origins and controls everything. 2) in the Ethical facet: Idappayata 

can be practiced in the daily life. When the person understands this. They will 

understand the relation of the cause and condition. They understand that 

everything is relation. 

Keywords: Interpretation, Idappayata, Buddhadasa’s views    

 
บทนำ 

บรรดาพระธรรมเทศนามากมายของท่านพุทธทาสภิกขุ (พ.ศ.2449-2536) มหาสมณะ
ผู้ทุ่มเทชีวิตสร้างสรรค์ผลงานด้านพระพุทธศาสนามากกว่าครึ่งศตวรรษ จนเป็นที่รู้จักกันดีในหมู่
พุทธศาสนิกชนภายในและภายนอกประเทศนั้น มีทั้งหนังสือที่เขียนเป็นความเรียงอย่างกระชับ
งดงาม และเป็นหนังสือบนธรรมาสน์ อันเกิดจากการอัดเทปธรรมเทศนาแล้วถอดออกมาพิมพ์
เผยแพร่ ล้วนเป็นอาหารทางปัญญาที่มากด้วยคุณค่า สร้างคุณูปการอันใหญ่หลวงทางด้านจิต
วิญญาณ ความศรัทธาต่อศีลธรรม การปลูกฝังมนุษยธรรม และเสริมสร้างสติปัญญาในการ
แสวงหาความจริงแท้ของชีวิต  งานชิ้นเอกที่ท่านพุทธทาสภิกขุศึกษารวบรวมจากพระไตรปิฎก 
และเชื่อมร้อยพระพุทธวจนะที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ในที่ต่าง ๆ มาเชื่อมโยงนัยเข้าไว้เป็น
หมวดหมู่แล้วอธิบายให้แจ่มแจ้งกระจ่างเป็น “แก่นปรัชญา” ของพุทธศาสนา เป็น “วิธีคิดที่
เป็นวิทยาศาสตร์ของพระพุทธศาสนา” เป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา และเป็นกฎเหนือกฎทั้ง
ปวงคือหลักธรรมที่ว่าด้วยเรื่อง “อิทัปปัจจยตา” ดังนั้น ในบทความนี้ ผู้เขียนจะได้ศึกษา ใน
ประเด็นเรื่องอิทัปปัจจยตาในพระพุทธศาสนา  และการตีความคำสอนเรื่องอิทัปปัจจยตาของ
พุทธทาสภิกขุ 
  
 

 



41 

 

Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2020) 

แนวคิดเรื่องอิทัปปัจจยตาในพระพุทธศาสนา  
 อิทัปปัจจยตา เป็นหลักธรรมที่พุทธทาสภิกขุให้ความสำคัญอย่างยิ่ง ในบั้นปลายของชีวิต
ท่านจะเทศนาเรื่องนี้อย่างจริงจัง ในการสนทนาธรรมกับปัญญาชนทั้งไทยและเทศและนักบวชใน
ศาสนาอ่ืน พุทธทาสภิกขุปรารถนาให้นักคิดนักเขียนหรือนักวิชาการเรียนรู้หลักอิทัปปัจจยตา และ
ท่านได้ใช้หลักอิทัปปัจจยตาเป็นธรรมหรือสื่อในการสมานความคิดเข้ากับหลักธรรมของศาสนาอ่ืน 
ๆ พุทธทาสภิกขุ เน้นอยู่เสมอว่า พุทธบริษัทจะต้องเรียนรู้หลักอิทัปปัจจยตาและกล่าวถึงคำนี้บ่อย
ในฐานะเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา เพราะอิทัปปัจจยตา เป็นทั้งวิธีคิดและหลักปรัชญาที่นำไปสู่
การบรรลุธรรมได้   

กฏอิทัปปัจจยตา ถือเป็นหัวใจปฏิจจสมุปบาท  มีใจความดังนี้  เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้ย่อมมี 
เพราะความเกิดขึ้นแห่งสิ่งนี้  สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้ย่อมไม่มี เพราะความดับไปแห่ง
สิ่งนี้  สิ่งนี้จึงดับไป (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 16 ข้อที่ 41 หน้าที่ 86) 

อิทัปปัจจยตา คือคำย่อของเรื่องปฏิจจสมุปบาท โดยมีใจความแต่เพียงว่า  "เมื่อมีสิ่งนี้ 
ๆ เป็นปัจจัย   สิ่งนี้ ๆ ย่อมเกิดขึ้น" ตลอดถึงปฏิปักขนัยที่กลับกันอยู่ด้วยในตัว คือว่า "ถ้าไม่มีสิ่ง
นี้ ๆ เป็นปัจจัย สิ่งนี้ ๆ ก็ไม่เกิดขึ้น"  จะกล่าวในรูปของปฏิจจสมุปบาท ก็กล่าวยืดยาวโดยขยาย
ออกไป  ตั้งแต่อวิชชาเป็นปัจจัยให้เกิดสังขาร,สังขารเป็นปัจจัยให้เกิดวิญญาณ ฯลฯ กระทั่งชาติ
เป็นปัจจัยให้เกิดชรามรณะโสกะปริเทวะทุกขะโทมนัสอุปายาส , พร้อมทั้งฝ่ายดับ  ที่ว่า  เพราะ
อวิชชาดับ   สังขารจึงดับ, เพราะสังขารดับ วิญญาณจึงดับ  ฯลฯ กระทั่งเพราะชาติดับ ชรา
มรณะโสกะปริเทวะทุกขะโทมนัสอุปายาสจึงดับ, ดังนี้ 

ความสำคัญของเรื่องนี้ ที่สังเกตได้จากพระพุทธภาสิตทั้งสิ้น ก็คือมุ่งหมายจะขจัดความเห็น
ผิด สำคัญผิดว่ามีตัวตน สัตว์บุคคล ตามที่คนเรารู้สึกกันได้เองตามสัญชาตญาณ, หรือที่ยิ่งไปกว่านั้น
อีกก็คือมุ่งแสดงให้เห็นว่า ไม่มีดี ไม่มีชั่ว, ไม่มีบุญ  ไม่มีบาป, ไม่มีการได้  ไม่มีการเสีย, และอ่ืน ๆ ที่
เป็นคู่ตรงกันข้าม, เพราะนั่นมนุษย์บัญญัติขึ้นเอง ตามความรู้สึกของมนุษย์; โดยที่แท้แล้ว  ทั้งหมด 
ทุก ๆ คู่ ล้วนเป็นเพียงกระแสแห่ง   อิทัปปัจจยตา  เสมอกันหมด, แม้ที่สุดแต่ปัญหาที่ว่า คนตาย
แล้วเกิดหรือไม่เกิด ก็จะหมดไปทันที   ถ้าเขาเข้าใจเรื่องอิทัปปัจจยตา :  ไม่มีคน, ไม่มีการตาย, ไม่มี
การเกิด, เป็นเพียงกระแสแห่งอิทัปปัจจยตา, แล้วก็ไปสมมติ หรือบัญญัติ   เอาว่าระยะนั้น เรียกชื่อ
อย่างนั้น ๆ, แล้วก็รู้สึกยึดมั่นถือมั่น จนรู้สึก รัก โกรธ เกลียด กลัว เศร้า  ฯลฯ หรืออ่ืน ๆ  อีก
มากมายไปตามความเขลา ของบุคคลผู้ยังไม่รู้เรื่อง อิทัปปัจจยตา นี้เท่านั้น 

อิทัปปัจจยตา  สิ่งหนึ่งเป็นปัจจัยของอีกสิ่งหนึ่ง  เมื่อสิ่งหนึ่งเกิดทำให้อีกสิ่งหนึ่งเกิด
ตาม  เมื่อสิ่งนั้นดับอีกสิ่งหนึ่งพึงดับไปด้วย ปัจจัยหมายถึง เครื่องสนับสนุน เช่น  เสาเป็นปัจจัย
ของหลังคา  ถ้าไม่มีเสา หลังคาก็อยู่ไม่ได้ ถ้าไม่มีหลังคา  เสาก็ไม่มีประโยชน์  ทั้งเสาและ
หลังคาเป็นปัจจัยของกันและกันสรรพสิ่งล้วนเกิดจากการที่ปัจจัยมารวมกัน  ชีวิตเกิดจากการมา



42  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

ประชุมของขันธ์ห้า  องค์ประกอบของขันธ์ห้าต่างเป็นปัจจัยของกันและกัน  ถ้าขาดสิ่งหนึ่ง  ทำ
ให้ชีวิตดับไป  เรื่องของ อิทัปปัจจยตา  สามารถใช้อธิบายปรากฎการณ์ของการเกิดและดับของ
สรรพสิ่งได้อย่างดี   แม้แต่สิ่งที่เห็นอยู่ทั่วไปในทางโลกและทางธรรม  เป็นหัวใจสำคัญในการ
สร้างและให้กำเนิดสรรพสิ่ง  ที่ผู้สนใจอยากเป็นผู้สร้างสรรค์ทางโลกและทางธรรมควรทำความ
เข้าใจให้ดี เพราะเหตุดังนี้ พุทธทาสภิกขุจึงได้อธิบายหลักคำสอนเรื่องอิทัปปัจจยตาในแง่มุมต่าง 
ๆ หรือเป็นการตีความในแง่มุมต่าง ๆ จึงเป็นประเด็นที่น่าสนใจว่า พุทธทาสภิกขุ ได้ตีความคำ
สอนเรื่องอิทัปปัจจยตาไว้อย่างไรบ้าง 
 อิทัปปัจจยตา (หรือปฏิจจสมุปบาท) เป็นหลักธรรมที่มีความสำคัญเรื่องหนึ่งใน
พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะในพระพุทธศาสนาเถรวาท เป็นหลักคำสอนที่อธิบายเรื่องกฎ
ธรรมชาติ ที่เกี่ยวเนื่องกับเรื่องความจริงและเรื่องของชีวิตได้เป็นอย่างดี  หัวใจสำคัญของอิ
ทัปปัจจยตาคือ การที่สิ่งนี้ ๆ เป็นปัจจัย จึงมีสิ่งนี้เกิดขึ้น หรือเป็นสิ่งที่อธิบายความเกิดดับของ
สรรพสิ่ง พูดอีกนัยหนึ่ง สรรพสิ่งคืออิทัปปัจจยตา ในความหมายว่า เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป แบบ
อิงอาศัยกันและกัน คำว่า สรรพสิ่ง ในทางพุทธปรัชญา ครอบคลุมถึงเรื่องธรรมชาติ และกฎ
ธรรมชาติ เมื่อกล่าวถึงกฎธรรมชาติ  (วัชระ งามจิตรเจริญ , 2545: 41-42) จะเห็นได้ว่า 
พระพุทธศาสนาเถรวาทเชื่อว่า สิ่งทั้งปวงล้วนเป็นสิ่งที่เป็นธรรมชาติหรือเป็นไปตามธรรมชาติ 
(Natural thing) ไม่มีสิ่งเหนือธรรมชาติอย่างพระเจ้าหรืออัตตา ทุกสิ่งทุกอย่างต้องดำเนินตาม
วิถีทางของธรรมชาติอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้  วิถีทางธรรมชาติดังกล่าวก็คือลักษณะหรือสภาวะที่
เกิดขึ้นแก่สิ่งทั้งหลายในธรรมชาติประจำจนเป็นเหมือน “ระเบียบ” หรือ “กฎ” ที่สิ่งทั้งหลาย
จะต้องทำตามอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ กฎธรรมชาติหรือธรรมนิยามหมายถึงระเบียบหรือกฎที่
ปรากฏในธรรมชาตินี้นั่นเอง กฎธรรมชาติจึงไม่ได้หมายถึง “สิ่ง” หรือ “สิ่งนามธรรม” 
(abstract entity) บางอย่างที่มาคอควบคุมบังคับให้สิ่งทั้งหลายเป็นไปตามที่สิ่งนั้นต้องการ 
และไม่ใช่กฎที่สิ่งศักดิ์สิทธิ์ผู้ทรงมหิทธานุภาพนำมาบังคับใช้กับสิ่งทั้งหลายในธรรมชาติ กฎ
ธรรมชาติจึงไม่ใช่สิ่งอ่ืนใดนอกจากลักษณะหรือปรากฏการณ์ที่ เกิดขึ้นประจำในธรรมชาติอย่าง
สม่ำเสมอ ที่เรียกว่ามีภาวะเอกรูป (uniformity) เหมือนกับกฎแรงโน้มถ่วง (Law of gravity) 
ของนิวตันที่ “ค้นพบ” จากการสังเกตปรากฏการณ์ธรรมชาติ ในทางทฤษฎี กฎเหล่านี้จึงเป็น
ทฤษฎีหรือความคิดที่มนุษย์สร้างขึ้นมาอธิบายปรากฏการณ์ธรรมชาติ   ที่ว่ากฎธรรมชาติ 
หมายถึงลักษณะหรือสภาวะที่มีประจำในสิ่งทั้งปวง ไม่ใช่ “สิ่ง” บางสิ่งที่มาคอยควบคุมบังคับ
สิ่งทั้งหลายให้เป็นไปอย่างที่สิ่งนั้นต้องการนั้น เพราะพระพุทธศาสนาเถรวาทถือว่า “สิ่ง” ทั้ง
ปวงต้องเปลี่ยนแปลงไปตามเหตุปัจจัยที่เรียกว่า “สังขตธรรม” ส่วน “อสังขตธรรม” ที่ไม่
เปลี่ยนแปลงไปตามเหตุปัจจัยมีเพียงอย่างเดียวคือพระนิพพาน เพราะพระพุทธเจ้าตรัสไว้
ชัดเจนในอสังขตสูตรว่า อสังขตธรรมคือความสิ้นราคะ ความสิ้นโทสะ และความสิ้นโมหะ 



43 

 

Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2020) 

(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 18 ข้อที่ 377 หน้าที่ 453) และในคัมภีร์กถาวัตถุของอภิธรรม
ปิฎกก็ยืนยันความคิดที่ว่าอสังขตธรรมมีพระนิพพานเพียงอย่างเดียว ถ้ากฎเหล่านี้เป็น “สิ่ง” สิ่ง
หนึ่ ง สิ่งนั้นก็ต้องเป็นอสังขตธรรมอีกชนิดหนึ่ง เพราะกฎเป็นสิ่งที่ ไม่เปลี่ยนแปลง (ถ้า
เปลี่ยนแปลงได้ก็ไม่ใช่กฎ) ซึ่งจะขัดกับทัศนะกระแสหลักของพระพุทธศาสนาเถรวาท และคำว่า 
“ไตรลักษณ์” หรือ “สามัญญลักษณะ” ที่เป็นคำเรียกกฎธรรมชาติอย่างหนึ่งในทัศนะของ
พระพุทธศาสนาเถรวาทก็ใช้คำว่า “ลักษณะ” ซึ่งแสดงว่า กฎธรรมชาตินี้ไม่ใช่ “สิ่ง” สิ่งหนึ่ง แต่
เป็นลักษณะหรือสภาวะที่ปรากฏในสังขตธรรมทั้งหลาย 
  
ความหมายของอิทัปปัจจยตา 
 มีข้อที่พึงทำความเข้าใจเป็นเบื้องต้นก่อนว่า เท่าที่พบในพระไตรปิฎก อิทัปปัจจยตา มักจะ
อยู่ในรูปของไวพจน์ของปฏิจจสมุปบาท คือเป็นคำที่ใช้แทนกัน อิทัปปัจจยตา มีความหมายว่า การ
ที่มีสิ่งนี้เป็นปัจจัยจึงมีสิ่งนี้ มาจากคำ 3 คำคือ อิท แปลว่า นี้ ปจฺจย แปลว่า ปัจจัย และ ตา ปัจจัย 
ในภาวตัทธิต ใช้ในความหมายว่า ความเป็น (ภาวนาม) เมื่อมารวมกัน จึงมีความหมายว่า ความที่มี
สิ่งเป็นปัจจัย จึงมีสิ่งนี้ คำว่า “อิทัปปัจจยตา” แปลตามศัพท์ว่า “ความที่สิ่งนี้เป็นปัจจัย” มาจาก
การผสมกันของคำว่า “อิท” (สิ่ง) นี้ คำว่า “ปัจจัย” ที่แปลว่า “ปัจจัย” และคำว่า “ตา” ซึ่งเป็น
ศัพท์ประเภทปัจจัยที่ใช้แทนคำว่า “ภาวะ” ที่แปลว่า “ความมี” หรือ “ความเป็น” เมื่อรวมกันจึง
หมายถึงภาวะหรืออาการที่สิ่งสิ่งหนึ่งเป็นปัจจัยของอีกสิ่งหนึ่ง นั่นก็คือสิ่งหนึ่งเป็น “เหตุ” ของอีก
สิ่งหนึ่งที่เป็น “ผล” เหมือนบิดามารดาเป็นเหตุให้เกิดผลคือบุตร บุตรไม่ได้เป็นเหตุให้เกิดมารดา
บิดา หรือเหมือนออกซิเจน ความร้อน และเชื้อเพลิงทำให้เกิดไฟ ไฟไม่ใช่เหตุเกิดของออกซิเจน 
ความร้อน และเชื้อเพลิง ดังนั้น อิทัปปัจจยตาจึงหมายถึงความเป็นเหตุและผลแบบสิ่งหนึ่งอาศัยสิ่ง
หนึ่ง จัดเป็นความสัมพันธ์แบบทางเดียว  ไม่ใช่ความสัมพันธ์แบบสองทางอย่าง ความสัมพันธ์แบบ
ของอิทัปปัจจยตาก็สามารถรวมลงในความสัมพันธ์แบบปฏิจจสมุปบาทได้ เพราะความสัมพันธ์แบบ
ทางเดียวนี้อาจเกิดขึ้นในรูปแบบของวัฏจักรคือหมุนวันสลับกันเป็นเหตุและผลซึ่งเป็นรูปแบบหนึ่ง
ของความสัมพันธ์แบบปฎิจจสมุปบาทดังนั้น คำว่า “ปฎิจจสมุปบาท” จึงดูจะครอบคลุมความหมาย
และลักษณะของความเป็นเหตุและผลหรือความสัมพันธ์ในด้านเป็นเหตุและผลมากกว่าคำว่า “อิ
ทัปปัจจยตา” (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2545: 44-46)  

เมื่อว่าตามหลักการแล้ว จะเห็นได้ว่า อิทัปปัจจยตา คือความมีสิ่งนี้เป็นปัจจัย หมายถึง 
เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้ก็มีตาม เมื่อสิ่งที่เกิดขึ้น สิ่งนี้ก็เกิดขึ้นตาม สิ่งที่เมื่อสิ่งนี้มีสิ่งนี้ก็มีตาม ก็คือ 
อวิชชา สังขาร ฯลฯ ชาติ ชรามรณะ ซึ่งก็หมายความว่าเมื่ออวิชชามีสังขารก็มีตาม เมื่อสังขารมี
วิญญาณก็มีตาม เมื่อวิญญาณมี นามรูปก็มีตาม เมื่อนามรูปมี สฬายตนะก็มีตาม เมื่อสฬายตนะ
มี ผัสสะก็มีตาม เมื่อผัสสะมี เวทนาก็มีตาม เมื่อเวทนามี ตัณหาก็มีตาม เมื่อตัณหามี อุปาทานก็



44  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

มีตาม เมื่ออุปาทานมี ภพก็มีตาม เมื่อภพมี ชาติก็มีตาม เมื่อชาติมี ชรามรณะก็มีตาม เมื่อชรา
มรณะมี โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาสก็มีตามด้วย 
 
การตีความเรื่องอิทัปปัจจยตาของพุทธทาสภิกขุ 
 เรื่องอิทัปปัจจยตาที่ผู้เขียนนำมาศึกษานี้ เป็นหนังสือรวมคำบรรยายเรื่องอิทัปปัจจยตา
ที่หลวงพ่อพุทธทาสได้บรรยายไว้ติดต่อกัน 13 ตอน ระหว่างวันที่ 1 มกราคม 2515 ถึง 25 
มีนาคม 2515 พูดถึงเรื่องอิทัปปัจจยตาในฐานะต่าง ๆ ซึ่งเมื่อกล่าวโดยสรุปแล้ว ฐานะของอิ
ทัปปัจจยตาไม่ว่าจะกล่าวถึงกี่ฐานะก็ตาม ก็จะรวมลงอยู่ในฐานะ 2 อย่างเท่านั้นคือ ในฐานะ
เป็นคำบรรยายที่เป็นกลาง ๆ (มัชเฌนธรรมเทศนา) และในฐานะเป็นธรรมบรรยายเรื่องของ
อนัตตา ฐานะทั้ง 2 นี้ หากกล่าวขยายต่อไปก็จะได้ 4 ประเด็นคือ (1) อิทัปปัจจยตา ในฐานะ
เป็นคำอธิบายเรื่องธรรมชาติ (2) อิทัปปัจจยตา ในฐานะเป็นคำอธิบายเรื่องกฎธรรมชาติ (3)    
อิทัปปัจจยตา ในฐานะเป็นคำอธิบายเรื่องหน้าที่ที่พึงปฏิบัติ  (4) อิทัปปัจจยตา ในฐานะเป็น
คำอธิบายผลที่เกิดจากการปฏิบัติหน้าที่ ในหนังสือเรื่องอิทัปปัจจยตา พุทธทาสภิกขุได้ตีความอิ
ทัปปัจจยตาในฐานะต่าง ๆ 13 ฐานะ  ซึ่งมีรายละเอียดพอจะนำมากล่าวเป็นบางส่วนได้ ดังนี้ 
 1. อิทัปปัจจยตาในฐานะเป็นพุทธพจน์ที่ถูกมองข้าม  การตีความในประเด็นนี้ เพ่ือ
ต้องการตอบปัญหาว่า หลักคำสอนเรื่องใดที่เป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา พุทธทาสภิกขุมองว่า 
หัวใจของพระพุทธศาสนาก็คืออิทัปัจจยตา เพราะมองว่าทุกสิ่งทุกอย่างล้วนเป็น อิทัปัจจยตา
ทั้งสิ้น ในความหมายว่าต่างอิงอาศัยหรือเป็นปัจจัยแก่กันและกันทั้งสิ้น แต่เรื่องนี้ไม่ค่อยมีใครได้
พูดถึง (พุทธทาสภิกขุ, 2544: 8) ไปพูดถึงเฉพาะเรื่องอ่ืน ๆ อย่างที่เรามักจะได้ยินประเด็น
คำถามว่า อะไรคือหัวใจของพระพุทธศาสนา บางท่านก็บอกว่า อริยสัจ 4  บางท่านก็ไตรลักษณ์ 
หรือโอวาทปาฏิโมกข์ และอริยมรรคมีองค์ 8 หลักธรรมเหล่านี้ พุทธทาสภิกขุมองว่า ล้วนแต่มี
ลักษณะของอิทัปปัจจยตาทั้งสิ้น  
 ตามที่กล่าวมาตั้งแต่แรกแล้วว่า อิทัปปัจจยตา มีกฎสั้น ๆ ว่า เพราะมีสิ่งนี้ จึงมีสิ่งนี้ ถ้า
เราเอาแนวคิดนี้ไปจับหลักธรรมหลาย ๆ หมวด จะเห็นว่า มีลักษณะการอิงอาศัยกัน หรือเป็น
เหตุปัจจัยแก่กันและกันทั้งสิ้น การอิงอาศัยกันนี้ มองได้ทั้งในแง่ของเหตุผล หรือสายเกิดกับสาย
ดับ อย่างเช่นไตรลักษณ์ก็มีลักษณะเป็นเหตุผลของกันคือ สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งนั้นเป็นทุกข์ สิ่งใด
เป็นทุกข์สิ่งนั้นเป็นอนัตตา ถ้าวิเคราะห์ตามแนวอิทัปปัจจยตาจะเห็นว่า  อนิจฺจํ  เป็นเหตุ ทุกฺขํ 
เป็นผล (ของอนิจฺจํ) และ เป็นเหตุของอนัตตา ๆ เป็นผล หรือเป็นบทสรุป หรืออริยสัจ 4 ก็
แบ่งเป็น 2 สาย คือสายเกิดกับสายดับคือ ทุกข์ กับ นิโรธ เป็นผล สมุทัย กับมรรค เป็นเหตุ 
แม้กระทั่งเรื่องโอวาทปาฏิโมกข์ พุทธทาสภิกขุก็มองว่าไม่ใช่หัวใจของพระพุทธศาสนา เพราะ
การสอนให้เว้นชั่ว ทำดี ทำใจให้บริสุทธิ์ ศาสนาไหน ๆ ก็สอนกันทั้งนั้น โอวาทปาฏิโมกข์ของ



45 

 

Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2020) 

พุทธศาสนาจะแตกต่างจากคำสอนในศาสนาอ่ืนก็ต่อแม่ สอนให้ทำจิตใจให้สะอาด ให้รู้แจ้งใน
เรื่องอิทัปปัจจยตาเท่านั้น จึงจะประเสริฐบริสุทธิ์จากกิเลส (พุทธทาสภิกขุ, 2544: 10) แต่ก็ยัง
อยู่ในขอบเขตของอิทัปปัจจยตา อยู่นั่นเอง 
 นอกจากนี้ พุทธทาสภิกขุ ยังมองว่าอิทัปปัจจยตาหรือปฏิจจสมุปบาท เป็นสิ่งที่
พระพุทธเจ้าทรงพิจารณา หลังจากตรัสรู้ เป็นคำที่พระองค์นำมาเปล่งเล่นเวลาอยู่ว่าง ๆ คล้าย 
ๆ กับบทเพลงที่ร้องเล่นเมื่อสบายอารมณ์ ดังจะเห็นได้จากเหตุการณ์ตอนเสวยวิมุตติสุข ดังนี้  
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 1 หน้าที่ 1-2) 
 โดยสมัยนั้น พระผู้มีพระภาคพุทธเจ้า แรกตรัสรู้ ประทับอยู่ ณ ควงไม้โพธิพฤกษ์  ใกล้
ฝั่งแม่น้ำเนรัญชรา ในอุรุเวลาประเทศ. ครั้งนั้น พระผู้มีพระภาคประทับนั่งด้วยบัลลังก์เดียว  
เสวยวิมุตติสุข ณ ควงไม้โพธิพฤกษ์ตลอด 7 วัน และทรงมนสิการปฏิจจสมุปบาทเป็นอนุโลม  
และปฏิโลม ตลอดปฐมยามแห่งราตรี ว่าดังนี้ 

ปฏิจจสมุปบาท อนุโลม 
      เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย จึงมีสังขาร เพราะสังขารเป็นปัจจัย จึงมีวิญญาณ เพราะ
วิญญาณเป็นปัจจัย จึงมีนามรูป  เพราะนามรูปเป็นปัจจัย จึงมีสฬายตนะ เพราะสฬายตนะเป็น
ปัจจัย จึงมีผัสสะ เพราะผัสสะเป็นปัจจัย จึงมีเวทนา เพราะเวทนาเป็นปัจจัย จึงมีตัณหา เพราะ
ตัณหาเป็นปัจจัย จึงมีอุปาทาน เพราะอุปาทานเป็นปัจจัย จึงมีภพ   เพราะภพเป็นปัจจัย จึงมี
ชาติ เพราะชาติเป็นปัจจัย จึงมชีรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาส เป็นอันว่ากอง
ทุกข์ท้ังมวลนั่นย่อมเกิด ด้วยประการฉะนี้  

ปฏิจจสมุปบาท ปฏิโลม 
       อนึ่ง เพราะอวิชชานั่นแหละดับโดยไม่เหลือด้วยมรรคคือวิราคะ สังขาร จึงดับ เพราะ
สังขารดับ วิญญาณจึงดับ เพราะวิญญาณดับ นามรูปจึงดับ เพราะนามรูปดับ สฬายตนะจึงดับ 
เพราะสฬายตนะดับ ผัสสะจึงดับ เพราะผัสสะดับ เวทนาจึงดับ เพราะเวทนาดับ ตัณหาจึงดับ 
เพราะตัณหาดับ อุปาทานจึงดับ   เพราะอุปาทานดับ ภพจึงดับ เพราะภพดับ ชาติจึงดับ เพราะ
ชาติดับ ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข ์โทมนัส อุปายาส จึงดับ  เป็นอันว่ากองทุกข์ทั้งมวลนั่น
ย่อมดับ ด้วยประการฉะนี้  
 อิทัปปัจจยตา ที่ เป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา พุทธทาสภิกขุมองว่า เพราะมี
ความหมายครอบคลุมคำว่า “ธรรม” ทั้ง 4 ความหมายคือ ตัวธรรมชาติก็คือ อิทัปปัจจยตา 
กฎเกณฑ์ของธรรมชาติทั้งหลาย ก็คือ  กฎอิทัปปัจจยตา หน้าที่ของมนุษย์ที่จะพึงปฏิบัติต่อ
กฎเกณฑ์นั้น ก็คืออิทัปปัจจยตา ผลที่มนุษย์จะได้รับออกมาเป็นมรรค ผล นิพพาน ก็คืออิ
ทัปปัจจยตา ฉะนั้น ธรรมทั้งปวงก็คืออิทัปปัจจยตา ไม่ควรยึดมั่นโดยความเป็นตัวกูของกู ธรรม



46  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

ทั้งหลายทั้งปวง เป็นอิทัปปัจจยตา อย่าพึงยึดถือว่าเป็นตัวเราหรือของเรา นี่ คือหัวใจของ
พระพุทธศาสนาที่แท้จริง (พุทธทาสภิกขุ, 2544: 28)  
 2. อิทัปปัจจยตาในฐานะเป็นศาสตร์หรือวิชาของโลก ดังได้กล่าวมาแล้วว่า อิ
ทัปปัจจยตา มีกฎว่า  เมื่อสิ่งนี้มีอยู่ สิ่งนี้ย่อมมี เพราะความเกิดขึ้นของสิ่งนี้  สิ่งนี้ย่อมเกิดขึ้น 
เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้ย่อมไม่มี เพราะความดบัไปแห่งสิ่งนี้ สิ่งนี้ย่อมดับ 
 จากคำกล่าวนี้ ทำให้เรามองเห็น ศาสตร์หรือวิชาการทั้งหลายล้วนเกิดขึ้นตามหลักนี้
ทั้งสิ้น พุทธทาสภิกขุ ยกตัวอย่างง่าย ๆ ว่า แม่ครัวเข้าไปในครัว แล้วก็หยิบไม้ฟืนมาติดไฟที่เตา 
แล้วไฟมันก็ลุกขึ้น แล้วนำเอาหม้อข้าวที่ใส่ข้าวสารที่ล้ างแล้ว ตั้งบนไฟ เมื่อรอยู่ครู่หนึ่ง น้ำก็
เดือด เม็ดข้าวก็อ่อนพอที่จะเช็ดน้ำได้ แล้วในที่สุด ก็เป็นข้าวสุก แล้วก็ตักเอามากินได้ นี่ขอให้
ศึกษาดูว่า มันเป็นอิทัปปัจจยตา ทางรูปธรรม (พุทธทาสภิกขุ, 2544: 33)  
 วิชาการแขนงต่าง ๆ เกิดขึ้นจากการที่มนุษย์ทั้งหลายสนใจปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ
ที่เกิดขึ้น แล้วก็ตั้งคำถามขึ้นโดยอยู่ในกรอบของ What, How, Why กล่าวคือ สิ่งนั้นคืออะไร ? 
เกิดขึ้นได้อย่างไร ? และ ทำไมจึงเป็นอย่างนั้น ? ความสงสัยเหล่านี้ นำไปสู่การค้นคว้าหา
คำตอบ จนกระทั่งได้คำตอบขึ้นมา คำตอบที่ได้มา สามารถตอบคำถามทั้ง 3 ประเด็นได้ชัดเจน 
และจบไปเป็นเรื่อง ๆ จึงกลายเป็นศาสตร์แขนงต่าง ๆ เมื่อเป็นศาสตร์แขนงต่าง ๆ แล้ว มนุษย์
จึงศึกษาศาสตร์เหล่านั้น ในฐานะท่ีเป็นวิชาการแขนงต่าง ๆ การจัดแขนงวิชาต่าง ๆ จัดได้หลาย
รูปแบบ เช่น 
 จัดแบบ 3 กลุ่มคือ 1) กลุ่มวิชาวิทยาศาสตร์ 2) กลุ่มวิชามนุษยศาสตร์ 3) กลุ่มวิชา
ศิลปะศาสตร์ เมื่อกล่าวเฉพาะในกลุ่มวิชาวิทยาศาสตร์ ยังแบ่งย่อยได้เป็น 3 หมวดคือ 1) 
วิทยาศาสตร์กายภาพ ศึกษาเกี่ยวกับความสัมพันธ์ของสิ่งที่ไม่มีชีวิต ในรูปของพลังงาน แสง สี 
เสียง ความร้อน เป็นต้น  2) วิทยาศาสตร์ชีวภาพ ศึกษาเกี่ยวกับสิ่งมีชีวิต และพันธุกรรม เรื่อง
พืช สัตว์ และมนุษย์  3) วิชาวิทยาศาสตร์สังคม ศึกษาเก่ียวกับปรากฏการณ์ทางสังคม ที่เกิดขึ้น
โดยมีมนุษย์เป็นศูนย์กลาง เช่น วิชาสังคมวิทยา มานุษยวิทยา จิตวิทยาสังคม ทัณฑวิทยา 
เศรษฐศาสตร์ รัฐศาสตร์ เป็นต้น ดังจะขอยกตัวอย่างเกี่ยวกับวิทยาศาสตร์กายภาพ เกี่ยวกับ
วิชาเคมี เช่น 
 พลังงานที่เซลล์นำมาใช้ในกิจกรรมต่าง ๆ ได้มาจากพลังงานเคมี ดังสมการต่อไปนี้ 
  2H2O  +  E1 ----------- 2H2   +  O2 ………………… (1) 
 E1 หมายถึง พลังงานไฟฟ้าที่เข้าร่วมในปฏิกิริยาเคมี ซึ่งจะทำให้ความสัมพันธ์ระหว่าง
อะตอมของไฮโดรเยนกับอะตอมของออกซิเจนสลายไป ทำให้โมเลกุลของน้ำแปรสภาพเป็น
โมเลกุลของไฮโดรเยนและออกซิเจน นักเคมีเรียกพลังงานที่ใช้ในการสลายพันธะเคมีว่า 
พลังงานพันธะ (bound energy) (กระทรวงศึกษาธิการ, 2535: 17) 



47 

 

Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2020) 

 จากตัวอย่างวิชาเคมีที่ยกมานี้ แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์กัน ความสัมพันธ์ อันนี้
แหละ ที่อยู่ในรูปของอิทัปปัจจยตา ดังนั้น จึงพอจะกล่าวได้ว่า ไม่ว่ากฎเกณฑ์อะไร วิชาความรู้
หรือศาสตร์ใดในโลก ล้วนแต่เป็นไปตามกฎแห่งอิทัปปัจจยตาทั้งนั้น มนุษย์จึงเอามาใช้เป็น
ประโยชน์ คิชะไร ทำอะไร สร้างอะไรได้ตามความมุ่งหมาย (พุทธทาสภิกขุ, 2544: 62)  
 3. อิทัปปัจจยตาในฐานะที่เป็นตัวเราในทุกความหมายในทุกอิริยาบถ  การตีความ  
อิทัปปัจจยตาในประเด็นนี้ เน้นไปที่ตัวของมนุษย์ ว่ามีความเกี่ยวข้องกับการเป็นอิทัปปัจจยตา 
อย่างไรบ้าง โดยเอาตัวของเราเป็นตัวตั้ง แล้วเอากฎอิทัปปัจจยตามาจับ หากกล่าวถึงกฎ 
ทัปปัจจยตาแล้ว พุทธทาสภิกขุ มองว่าอิทัปปัจจยตามี 3 นัยคือ 
 นัยที่ 1 อิทัปปัจจยตาในฐานะที่เป็นกฎ  เป็นกฎของทุกสิ่ง หรือของธรรมชาติทุกอย่าง 
กฎนี้เป็นสิ่งที่ตายตัว เป็นสิ่งที่ดำรงอยู่ในสรรพสิ่ง สรรพสิ่งจะมีกฎประจำที่แน่นอนตายตัว 
 นัยที่ 2 อิทัปปัจจยตาในฐานะที่เป็นไปตามกฎ กิริยาอาการ สภาวะลักษณะ อะไรก็
ตามที่มันกำลังดำเนินไปตามกฎของสิ่งนั้น ๆ ต้องเป็นไปตามเหตุปัจจัย มีลักษณะเป็นสาเหตุ 
หรือมีปัจจัยปรุงแต่ง ผลักไสให้เป็นไป กล่าวสรุปก็คือสังขธรรมทั้งหลายนั่นเอง 
 นัยที่ 3 อิทัปปัจจยตาในฐานะที่เป็นผล สิ่งที่เป็นผลคือสิ่งที่มนุษย์ต้องการ หรือว่าเป็น
สิ่งที่กระทบกระทั่งมนุษย์มากที่สุด เป็นสุขก็มี เป็นทุกข์ก็มี ทั้งสุขทั้งทุกข์ต่างก็กระทบมนุษย์ไป
คนละอย่าง ให้ความรู้สึกคนละแบบ ผลเหล่านี้ก็เรียกว่ามีเหตุมีปัจจัย ปรุงแต่ง  จึงมีลักษณะ
เป็นสังขตะด้วยเช่นกัน (พุทธทาสภิกขุ, 2544: 62-64)  
 นัยของอิทัปปัจจยตาทั้ง 3 นัยนี้ มองได้เป็น 2 ส่วนคือ ส่วนที่เป็นเหตุ กับส่วนที่เป็นผล 
กล่าวได้ว่า การแบ่งนัยออกเป็น 3 นี้ เพ่ือใช้อธิบาย “ตัวเรา” ว่ามีลักษณะเป็นอิทัปปัจจยตา 
โดยเขียนเป็นตรรกศาสตร์ได้ ดังนี้ 

สรรพสิ่ง เป็นอิทัปปัจจยตา 
“ตัวเรา” เป็นสรรพสิ่ง 
เพราะฉะนั้น ตัวเรา จึงเป็นอิทัปปัจจยตา 

 เป็นการมองว่า นัยที่ 1 เป็นกฎใหญ่ที่คอยควบคุมสรรพสิ่ง นัยที่ 2 แสดงตัวของนัยที่ 1 
และนัยที่ 3 เป็นผลของนัยที่ 2 อธิบายความว่า กฎใหญ่ที่ว่านี้คือกฎอิทัปปัจจยตา กฎนี้ไม่มีใคร
สร้าง คล้ายกับเป็นปฐมเหตุของกฎทั้งหลาย สรรพสิ่งต้องอยู่ภายใต้กฎนี้ พอกล่าวถึงนัยที่ 2 พูด
ถึงการทำงานของกฎนัยที่ 1 พอพูดถึงนัยที่ 3 ก็สะท้อนให้เห็นความเป็นผล ที่เกิดจากการ
ทำงานของนัยที่ 1  
 การตีความนัยนี้ มีเรื่องที่เกี่ยวกับ “ตัวเรา” อยู่ 3 เรื่องดังจะยกมาเป็นตัวอย่างสัก 1 
เรื่องคือ 



48  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

 เรื่องการเกิด (ชาติ) ซึ่งท่านแบ่งเป็น 2 อย่างคือการเกิดทางกาย หรือทางรูปธรรม การ
เกิดลักษณะนี้ จะต้องอาศัยเหตุปัจจัย หรือองค์ประกอบที่ก่อให้เกิดคือ มารดาบิดาอยู่ร่วมกัน 
มารดามีระดู และมีสัตว์มาปฏิสนธิ หากพร้อมมูลทั้ง 3 อย่างนี้ การเกิดเป็นมนุษย์ก็เกิดมีขึ้น 
การเกิดอย่างที่สองคือการเกิดทางนามธรรมหรือทางจิตใจ การเกิดการชนิดหลังนี้กล่าวถึงการ
เกิดของจิตที่ไปยึดเหนี่ยวอารมณ์ที่เรียกว่า “กามคุณ 5” คือรูป เสียง เสียง กลิ่น รส สัมผัส เมื่อ
มีการกระทบ (ผัสสะ) ก็จะเกิดเวทนา ตัณหา อุปาทาน ยึดมั่น จนเกิด ตัวกูของกู กลายเป็น
วงจรของความทุกข์และความสุข ดังนั้น การเกิดชนิดที่สองจึงหมายเอาเอาอาการที่เกิดกับจิต 
การจะเกิดได้ต้องผ่านกระบวนการของผัสสะ --- เวทนา --- ตัณหา ---- อุปาทาน เป็นเหตุปัจจัย
สืบเนื่องกันอยู่อย่างนี ้(พุทธทาสภิกขุ, 2544: 69-70)  
 4. อิทัปปัจจยตาในฐานะเป็นพระเจ้า  อิทัปปัจจยตาในฐานะพระเจ้านี้ เป็นการ
ตีความตามแนวคิดของศาสนาอ่ืน เอาเรื่องพระเจ้ามาเป็นตัวตั้ง แล้วเอาเรื่องลักษณะของอิ
ทัปปัจจยตาไปตีความว่าคือพระเจ้า พระเจ้าในความหมายของศาสนากลุ่มเทวนิยม หมายถึงผู้
ยิ่งใหญ่ ไม่มีใครสร้าง เป็นอมตะ อยู่เหนือกาลเวลา เหนือทุกอย่าง ไม่มีลักษณะที่ใครจะพูดได้ว่า
เป็นอย่างนั้น อย่างนี้ เหนือการวิพากษ์วิจารณ์ด้วยโลกิยภาษา และมีหน้าที่สำคัญ 3 ประการคือ 
เป็นต้นกำเนิดของทุกสิ่งทุกอย่าง แต่พระเจ้าไม่ได้เป็นต้นกำเนิดของใครหรือของสิ่งใด คอย
ควบคุมสิ่งทั้งหลายให้เป็นไปตามอำนาจของพระองค์ และคอยเลิกล้างสิ่ งทั้งหลายทั้งปวงให้
หมดไปเสีย (พุทธทาสภิกขุ, 2544: 99-100) หากมองโดยใช้กรองหน้าที่ของพระเจ้าแล้ว อิ
ทัปปัจจยตา ก็เป็นเหมือนพระเจ้าในกลุ่มอเทวนิยมทั้งหลาย เพราะอิทัปปัจจยตาเป็นทั้งตัวกฎ
ธรรมชาติ ที่เป็นต้นกำเนิดของสรรพสิ่ง คอยควบคุมสิ่งทั้งหลายให้เป็นไปตามกฎของธรรมชาติ 
และคอยเปลี่ยนแปลงเลิกล้างสรรพสิ่งให้เกิดขึ้นตั้งอยู่ดับไป หรือเสื่อมสิ้นไปตามหลักของเหตุผล 
ต่างกันแต่เพียงว่า พระเจ้าคืออิทัปปัจจยตาสามารถอธิบายได้ วิพากษ์วิจารณ์ได้ด้วยหลักเหตุผล 
 5. อิทัปปัจจยตาในฐานะพระรัตนตรัยและไตรสิกขา การตีความในทัศนะนี้ มุ่งเน้น
อธิบายการเกิดขึ้นและการปฏิบัติ พระรัตนตรัยคือแก้วอันประเสริฐ 3 ประการคือพระพุทธ 
พระธรรม พระสงฆ์ การจัดลำดับแบบนี้ ยึดเอาตามการค้นพบเป็นหลัก คือพระพุทธเจ้า ค้นพบ
พระธรรม แล้วนำพระธรรมมาสั่งสอนแก่พระสงฆ์ จึงเกิดพระสงฆ์ขึ้นมา พุทธทาสภิกขุมองพระ
รัตนตรัยว่า พระธรรมเป็นสิ่งแรกที่ต้องนึกถึง พระธรรมนี้ควรจะถือว่าเป็นปฐมเหตุ ศาสนาทุก
ศาสนาล้วนมีปัญหาเรื่องปฐมเหตุ อะไรเป็นปฐมเหตุที่ทำให้สิ่งทั้งหลายทั้งปวงเกิดขึ้นและเป็นไป 
ศาสนาอ่ืนเขาว่าพระเจ้าเป็นปฐมเหตุ พวกเราก็ว่ามีพระธรรม มีธรรมเป็นปฐมเหตุ ถ้อยคำใน
พระไตรปิฎกก็มีว่า ธรรมะมีอยู่ก่อนแล้ว (พุทธทาสภิกขุ, 2544: 209-210)   

พระพุทธเจ้าเป็นบุคคลคนหนึ่งที่ค้นพบธรรมธาตุหรือหลักความจริงที่มีอยู่ก่อน พุทธะ
จึงเป็นต้นเหตุอีกอันหนึ่ง ซึ่งทำให้ธรรมหรือพระธรรมปรากฏออกมา พระธรรมไม่ปรากฏแก่



49 

 

Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2020) 

จิตใจของมนุษย์ ทั้งที่มีอยู่ในที่ทั่วไป หรือในตัวบุคคลนั่นเอง แต่พระธรรมนั้นยังไม่ปรากฏแก่
จิตใจของมนุษย์ จนกว่าจะเกิดบุคคลชนิดที่เรียกว่าพระเจ้า เป็นพระพุทธเจ้าก็เพราะพระธรรม 
เพราะรู้ธรรม ครั้นรู้ธรรมเป็นพระพุทธเจ้าแล้ว ก็ทำให้ธรรมะนี้ปรากฏ พระพุทธเจ้าเป็นเหตุให้
พระธรรมปรากฏขึ้นมาในโลก ปรากฏขึ้นในโลก แล้วก็แพร่หลายไปในโลก แล้วทำให้มี
ประโยชน์เกิดขึ้นแก่โลก เพราะการที่ธรรมมีอยู่ในโลก ประโยชน์ที่เกิดจากการมีพระสงฆ์เกิดขึ้น
ในโลก คือโลกเต็มไปด้วยประโยชน์ที่สูงสุด จนกระทั่งเกิดพระสงฆ์ ถ้าไม่มีพระพุทธเจ้าก็ไม่มี
พระสงฆ์... แต่ว่าถ้าไม่มีพระพุทธเจ้า พระธรรมก็ไม่ปรากฏแก่จิตใจของมนุษย์ธรรมดา (พุทธ
ทาสภิกขุ, 2544: 212)  
 สรุปความว่า การเกิดพระรัตนตรัย ต่างมีความสัมพันธ์กัน ดังนี้ พระพุทธเจ้า ค้นพบ
พระธรรม แล้วนำพระธรรมมาสั่งสอนชาวโลก จนกระทั่งเกิดพระสงฆ์ กระบวนความสัมพันธ์
เช่นนี้ อยู่ในรูปของอิทัปปัจจยตา  
 ส่วนเรื่องไตรสิกขา ต่างก็มีความสัมพันธ์กันแบบอิงอาศัยกันและกัน กล่าวคือ ศีล เป็น
ความเป็นอยู่อย่างถูกต้อง ทางกาย ทางวาจา ทั้งส่วนตัวและส่วนสังคม สมาธิคือความมีจิตใจที่
อบรมดีแล้ว คือมีสมรรถภาพแล้วก็พร้อมที่จะมีความสุขตามธรรมชาติ ผลที่ได้จากสมาธิคือใจที่
มีสมรรถภาพและมีความสุข จากนั้นก็จะทำให้มีปัญญา ความรอบรู้ เข้าใจในสิ่งที่ควรรู้ ในที่นี้ก็
คือการรู้เรื่องอิทัปปัจจยตา ความสัมพันธ์กันของไตรสิกขาในรูปของอิทัปปัจจยตา จะเห็นได้จาก
คำบอกอนุสาสน์ในการอุปสมบทคือ 
 ตตฺถ สีลปริภาวิโต สมาธิ มหปฺผโล มหานิสํโส สมาธิปริภาวิตา ปญฺญา มหปฺผลา โหติ 
มหานิสํสา  ปญฺญาปริภาวิตํ จิตฺตํ สมฺมเทว อาสเวหิ วิมุจฺจติ เสยฺยถีทํ. กามาสวา ภวาสวา อวิชฺ
ชาสวา...1 
 ในไตรสิกขานั้น สมาธิ อันศีลอบรมแล้ว ย่อมมีผลมาก มีอานิสงส์มาก ปัญญาที่สมาธิ
อบรมแล้วย่อมมีผลมาก มีอานิสงส์มากจิตอันปัญญาอบรมแล้ว ย่อมหลุ ดพ้นจากอาสวะ
ทั้งหลายโดยชอบ คือ กามาสวะ     ภวาสวะ และอวิชชาสวะ... 
 ที่กล่าวมานี้ เป็นบางส่วนของการตีความคำสอนเรื่องอิทัปปัจจยตาตามทัศนะของพุทธ
ทาสภิกขุ การตีความเรื่องอิทัปปัจจยตาของพุทธทาสภิกขุตามที่กล่าวมาแล้ว และยกตัวอย่าง
การตีความอิทัปปัจจยตาในฐานะต่าง ๆ พอจะมองเห็นว่า การตีความของพุทธทาสภิกขุเรื่องอิ
ทัปปัจจยตา มีสูตรคือ   2-4-2 เนื่องจากว่าคำสอนเรื่องอิทัปปัจจยตาเป็นคำสอนที่ลึกซึ้งและ
ยากแก่การทำความเข้าใจ เพราะเป็นการอธิบายในแง่วิชาการล้วน ๆ แต่พุทธทาสภิกขุสามารถ

 
1 อ้างใน ธ.ธรรมศรี. พุทธมนต์พิธี. (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง, มปพ.), หน้า  218.  



50  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

อธิบายตีความให้ออกมาในรูปของการนำมาปฏิบัติในชีวิตประจำวันได้ด้วย สูตรการตีความของ
พุทธทาส มีสูตร ดังนี้ 
 2 = หมายความว่า อิทัปปัจจยตา มีฐานะ 2 อย่างคือ เป็นปรัชญา เป็นศาสนาหรือศีลธรรม 
ดังที่ท่านกล่าวไว้ว่า “...อิทัปปัจจยตานี้ เมื่อยังไม่ได้ปฏิบัติจนถึงที่สุด ยังเป็นการศึกษาให้เข้าใจอยู่ 
เรื่องนี้ก็จะปรากฏเป็นเรื่องปรัชญา, ครั้นปฏิบัติจนควบคุมสติได้ รู้เท่าทัน ไม่เกิดกิเลสได้ถึงกับเป็น
พระอรหันต์แล้วก็หมดความเป็นปรัชญา มาในรูปของศาสนาหรือการปฏิบัติในศาสนาเท่านั้นเอง 
และยังแถม อาจจะลดลงมาอยู่ในรูปของการปฏิบัติขั้นศีลธรรม ก็ยังได้ กล่าวคือการมีสติไม่เผลอ 
เมื่อตาเห็นรูปเป็นต้นไม่หลงรักหลงเกลียดในรูปที่เห็นนั้น ของบุคคลผู้รักษาอินทรีย์สังวรเป็นต้น 
นั่นเอง ชาวตะวันตกศึกษากันแต่ในแง่ของปรัชญาไม่ศึกษาในแง่ที่จะปฏิบั ติได้ จึงไม่เข้าถึงตัว
พระพุทธศาสนา เข้าถึงตัวพุทธปรัชญา...” (พุทธทาสภิกขุ, 2544: 26) การตีความอิทัปปัจจยตาใน
เชิงปรัชญา เช่น  อิทัปปัจจยตาในฐานะที่เป็นพระเจ้า (อภิปรัชญา) เพราะกล่าวถึงเรื่องความจริง 
หรืออิทัปปัจจยตาในฐานะพระรัตนตรัยและไตรสิกขา (จริยศาสตร์) เป็นต้น หรือการตีความในส่วน
ที่เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา เช่น ในฐานะที่เป็นพุทธพจน์ที่ถูกมองข้าม  
 4 = หมายความว่า การตีความให้ครอบคลุมความหมายของธรรม 4 อย่าง ที่ท่านชอบ
พูดคือ 1) ตัวธรรม  2) ตัวกฎธรรมชาติ  3) การทำหน้าที่ตามธรรมชาติ  และ 4) ผลที่ได้รับจาก
การทำหน้าที่ การตีความเรื่องอิทัปปัจจยตานี้ ก็ครอบคลุมความหมายของธรรมทั้ง 4 อย่างนี้
นั่นเอง 
 2 = หมายความว่า อิทัปปัจจยตา สามารถตีความย่อลงให้เหลือ 2 ประการคือ 1) ใน
ฐานะเป็นคำสอนสายกลาง (มัชเฌนธรรมเทศนา) กล่าวถึงเรื่องความจริงของสรรพสิ่งในฐานะที่
เป็นตัวธรรมชาติ กฎของธรรมชาติ  2) ในฐานะเป็นหลักจริยธรรม (จริยธรรมเทศนา) กล่าวถึง
การนำมาปฏิบัติในชีวิตประจำวัน ให้รู้เท่าทันความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น การรู้เท่าทันนี้ จะเป็น
เกราะป้องกันไม่ให้คนยึดมั่นถือมั่น รู้เท่าทันความเปลี่ยนแปลงที่เกิดข้ึน จนกระทั่งปล่อยวาง สม
กับคำที่ท่านกล่าวอยู่เสมอว่า สพฺเพ ธมฺมา นาลํ อภินิเวสาย  สิ่งทั้งหลายทั้งปวงไม่ควรยึดมั่นถือ
มั่น  
 เมื่อกล่าวถึงทฤษฎีการตีความทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับการตีความเรื่องอิ
ทัปปัจจยตานี้ ก็คือหลักการตีความแบบปฏิจจสมุปบาท ( Interpretation by Dependent  
Origination)  เป็นการตีความแบบเหตุปัจจัย คำว่า “เหตุ” กับ “ปัจจัย” มีความหมาย
คล้ายกันโยทั่วไป แต่คัมภีร์เนตติปกรณ์อธิบายว่า เหตุหมายถึงเหตุที่ขาดเสียไม่ได้ ส่วนปัจจัย
หมายถึงเหตุจำเป็นที่รองลงมา โดยความหมายทั่วไป คำทั้งสองใช้แทนกันได้ ดังนั้นคำ
ว่าปฏิจจสมุปบาทจึงเรียกชื่อได้อีกอย่างหนึ่งว่า อิทัปปัจจยตา หรือปัจจยาการ พระพุทธศาสนา



51 

 

Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2020) 

จำแนกทฤษฎีอิทัปัจจยตาออกเป็น 2 นัยคือ นัยแรก เรียกว่า “ปฏิจจสมุปบาท” นัยที่สอง
เรียกว่า ปัฏฐาน... 
 มีประเด็นปัญหาว่า การที่เหตุปัจจัยอาศัยกันและกันเกิดขึ้น พระพุทธเจ้าใช้วิธีการ
นำเสนอใหเห็นข้อเท็จจริงอย่างไร คำตอบคือพระองค์ทรงนำเสนอให้ประจักษ์ภายใต้สูตรนี้ว่า 
“อวิชฺชาปจฺจยา สงฺขารา” และกฎทั่วไปภายใต้สูตรที่ว่า “อิมสฺมึ สติ อิทํ โหติ อิมสฺส อุปฺปาทา 
อิทํ อุปฺปชฺชติ” ซึ่งแปลความว่า  “เมื่อสิ่งนี้มี จึงมีสิ่งนี้ เมื่อสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดตามมา” เมื่อ
พิจารณาแล้ว กฎนี้ประกอบไปด้วย 2 ส่วนคือ ส่วนแรกเรียกว่า อิมสฺมึ สติ อิทํ โหติ คือเมื่อพูด
ว่า เมื่อมีสิ่งนี้จึงมีสิ่งนี้ ประเด็นตรงนี้เป็นตอนหนึ่งของทฤษฎีปฏิจจสมุปบาท และส่วนที่สองว่า 
อิมสฺส อุปฺปาทา อิทํ อุปฺปชฺชติ ซึ่งแปลว่า เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดตามมา ตรงประเด็นนี้
เป็นตอนที่สองของปฏิจจสมุปบาท นัยวิเคราะห์ที่มี 2 ส่วนก็คือว่า ตามทฤษฎีปฏิจจสมุปบาทนี้
มีหลักที่ควบคุมปรากฏการณ์อยู่ 2 หลัก กล่าวคือหลักแรกคอยควบคุมสภาวะของความมีอยู่ 
ในขณะที่หลักที่สองคอยควบคุมสภาวะของการอุบัติขึ้น พุทธทาสภิกขุ จะตีความคำสอนเรื่องอิ
ทัปปัจจยตาในลักษณะของหลักท่ี 2 มากกว่า คือถือว่าสรรพสิ่งมีความอิงอาศัยกัน เพราะมีสิ่งนี้
จึงมีสิ่งนี้  
 
การตีความของรูดอล์ฟ บูลท์มานน์ (Rudolf Bultmann)  
 บูลท์มานน์ ใช้ทฤษฎีปรัชญาการตีความแบบ “การใช้ปรากฏการณ์วิทยาถอดเรื่อง
ปรัมปรา” (Demythologization)  
 บูลท์มานน์ เสียชีวิตเมื่อวันที่ 30 กรกฎาคม 1976 ด้วยวัย 91 ปี  เขาอุทิศชีวิตทั้งหมด
ของเขาในการสั่งสอนศิษย์ในเยอรมนี เขาเป็นนักเทววิทยาคริสต์สมัยใหม่นิกายโปรเตสแตนต์  
ผู้ได้รับอิทธิพลแนวความคิดอัตถิภาวนิยมจากไฮเดคเกอร์ ในฐานะที่เป็นนักวิชาการพันธสัญญา
ใหม่ เขาจึงให้เหตุผลในเชิงวิพากย์รูปแบบ (วรรณกรรม) ว่า สาระพระวรสารหาได้เป็ นการ
เปิดเผยพระเยซูในฐานะเป็นบุคคลทางประวัติศาสตร์ไม่ หากแต่เป็นการเปิดเผยพระเยซูใน
ฐานะเป็นบุคคลแห่งศรัทธา กล่าวคือนิทานปรัมปราเรื่องพระคริสต์เจ้านั้นได้รับการพัฒนาขึ้นมา
โยฝ่ายอาณาจักรในยุคแรก ๆ เขาเป็นนักตีความพระคัมภีร์ใบเบิล และถือว่าการตีความพระ
คัมภีร์เป็นการสืบค้นถึงความจริงแห่งมนุษยชาติและเป็นการนำเสนอความเข้าใจบุคคลและคำ
สอนของพระเยซูแบบใหม่ 
 ทฤษฎีปรัชญาเชิงการตีความ วิธีนี้คล้อยตามวิธีการเข้าถึงองค์กาละของไฮเดคเกอร์ 
แต่บูลท์มานน์เห็นว่า พระไบเบิลเปิดเผยองค์กาละได้ดีที่สุด บูลท์มานน์จึงใช้วิธีปราฏการณ์
วิทยาเพ่ือถอดตำนานธรรม ออกจากพระไบเบิลเพ่ือเข้าใจสารัตถะของคำสอนในพระไบเบิล 
ตัวอย่างเช่น ข่าวดีของพระเยซู ถูกเสนอตามโลกทัศน์ของสมัยนั้นว่ามี 3 ภพ ภพสวรรค์อยู่เบื้อง



52  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

บน ภพนรกอยู่เบื้องล่าง และภพมนุษย์อยู่ตรงกลาง ภพมนุษย์เป็นแดนแข่งอิทธิพลระหว่างภพ
มนุษย์กับภพเบื้องล่าง โลกทัศน์เช่นนี้มาจากความรู้ทางวิทยาการของผู้นิพนธ์ ต้องถอดออกมา
เพ่ือมองเห็นว่าอะไรคือ สารัตถะแห่งคำสอนของพระเยซู และเพ่ือให้คนร่วมสมัยเห็นคุณค่าและ
นำไปปฏิบัติได้ ก็ตอ้งชี้แจงให้กลมกลืนกับคุณค่าประจำสมัย 
 เมื่อใช้วิธีดังกล่าวข้างต้น บูลท์มานน์ก็พบว่าภาวะเฉพาะที่ไฮเดคเกอร์ได้เจียระไนไว้ใน
หนังสือ Being and Time (ภาวะและกาละ) นั้น ตรงกับที่เราอาจจะวิเคราะห์ได้จากพระไบเบิล
มากที่สุด เช่น ว่าภาวะของมนุษย์แต่ละคนมีขอบเขต มนุษย์จึงต้องเผชิญความตายและกังวลลึก 
ๆ ต่อความตาย พระไบเบิลก็ชื่อเรื่องนี้เป็นประเด็นสำคัญ และเสนอให้เลือกว่า จะดำรงชีวิต
อย่างเทียมหรืออย่างแท้ ดำรงชีวิตอย่างเทียมก็คือยอมจำนนและหมดหวังแก้ไข อย่างแท้ก็คือ
ยอมกระโดดเข้าสู่ความเชื่อ ซึ่งบูลท์มานน์ให้เหตุผลคัดค้านไฮเดคเกอร์ว่ามนุษย์กระโดดเอง
ไม่ได้ เว้นแต่จะได้รับความช่วยเหลือจากพระเจ้า .... 
 เมื่อเปรียบเทียบการตีความคำสอนระหว่างพุทธทาสภิกขุกับบูลท์มานน์แล้วจะเห็นว่ามี
ส่วนคล้ายคลึงกันคือ 
 1) การตีความของทั้งสองท่านตั้งอยู่บนพ้ืนฐานปรัชญาอัตถิภาวนิยม ซึ่งมีความเชื่อว่ า 
มนุษย์มีอิสระที่จะตัดสินใจและดำเนินชีวิตไปตามทางที่ตนเองเลือก แม้ว่ามนุษย์จะถูกครอบงำ
ด้วยระเบียบประเพณีหรือศาสนาอย่างไรก็ตาม มนุษย์ก็มีอิสระที่จะเลือกดำเนินชีวิต แต่สำคัญก็
คือเมื่อมนุษย์ตัดสินใจที่จะทำอะไรแล้ว เขาจะต้องรับผิดชอบต่อสิ่งที่เขากระทำนั้น  
 2) ศรัทธา เป็นเรื่องสำคัญในการศึกษาคำสอน มนุษย์ต้องมีความศรัทธาเป็นบันไดก้าว
แรกในการเข้าถึงความจริง ตามหลักพระพุทธศาสนา ศรัทธาเป็นสัมปยุตตธรรม ต้อง
ประกอบด้วยปัญญาเสมอ  
 3) การตีความคำสอนในทางศาสนาทั้งสองท่านมีความเห็นร่วมกันว่า ควรจะได้ศึกษา
คำสอนทั้งในแง่ท่ีเป็นสารัตถะ คือเนื้อหาสาระคำสอนนั้นที่บันทึกไว้ในคัมภีร์ทางศาสนา เพื่อเข้า
ใจความจริงที่บันทึกไว้ในพระคัมภีร์ และศึกษาในแง่ของการประยุกต์ คือจะนำเอาคำสอนนั้นมา
ประยุกต์เพ่ือให้กลมกลืนกับคุณค่าประจำสมัยได้อย่างไรบ้าง เช่น พุทธทาสตีความคำสอน
เรื่องอิทัปปัจจยตาในแง่ของการดำเนินชีวิต บูลท์มานน์ ตีความคำสอนในทางคริสต์ศาสนาว่าให้
มีความเชื่อแล้วทุกอย่างจะมีความสำเร็จ ให้เชื่อมั่นในอำนาจของพระเจ้า โยมีตัวเราเป็น
ผู้กระทำที่สำคัญ  
 ทั้งสองท่านจึงตีความคำสอนใน 2 ลักษณะคือ อนุรักษ์นิยม และประยุกต์นิยม ซึ่งทำให้
สามารถเขา้ใจคำสอนทางศาสนาในแง่มุมที่แตกต่างออกมาประการหนึ่ง  
  ทฤษฎีการตีความทางพระพุทธศาสนา 



53 

 

Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2020) 

 ทฤษฎีการตีความทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับการตีความเรื่องอิทัปปัจจยตานี้ ก็
คือหลักการตีความแบบปฏิจจสมุปบาท (Interpretation by Dependent  Origination)  เป็น
การตีความแบบเหตุปัจจัย คำว่า “เหตุ” กับ “ปัจจัย” มีความหมายคล้ายกันโยทั่วไป แต่คัมภีร์
เนตติปกรณ์อธิบายว่า เหตุหมายถึงเหตุที่ขาดเสียไม่ได้ ส่วนปัจจัยหมายถึงเหตุจำเป็นที่
รองลงมา โดยความหมายทั่วไป คำทั้งสองใช้แทนกันได้ ดังนั้นคำว่าปฏิจจสมุปบาทจึงเรียกชื่อ
ได้อีกอย่างหนึ่งว่า อิทัปปัจจยตา หรือปัจจยาการ พระพุทธศาสนาจำแนกทฤษฎีอิทัปัจจยตา
ออกเป็น 2 นัยคือ นัยแรก เรียกว่า “ปฏิจจสมุปบาท” นัยที่สองเรียกว่า ปัฏฐาน... 
 มีประเด็นปัญหาว่า การที่เหตุปัจจัยอาศัยกันและกันเกิดขึ้น พระพุทธเจ้าใช้วิธีการ
นำเสนอให้เห็นข้อเท็จจริงอย่างไร คำตอบคือพระองค์ทรงนำเสนอให้ประจักษ์ภายใต้สูตรนี้ว่า 
“อวิชฺชาปจฺจยา สงฺขารา” และกฎทั่วไปภายใต้สูตรที่ว่า “อิมสฺมึ สติ อิทํ โหติ อิมสฺส อุปฺปาทา 
อิทํ อุปชฺชติ” ซึ่งแปลความว่า  “เมื่อสิ่งนี้มี จึงมีสิ่งนี้ เมื่อสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดตามมา” เมื่อ
พิจารณาแล้ว กฎนี้ประกอบไปด้วย 2 ส่วนคือ ส่วนแรกเรียกว่า อิมสฺมึ สติ อิทํ โหติ คือเมื่อพูด
ว่า เมื่อมีสิ่งนี้จึงมีสิ่งนี้ ประเด็นตรงนี้เป็นตอนหนึ่งของทฤษฎีปฏิจจสมุปบาท และส่วนที่สองว่า 
อิมสฺส อุปฺปาทา อิทํ อุปฺปชฺชติ ซึ่งแปลว่า เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดตามมา ตรงประเด็นนี้
เป็นตอนที่สองของปฏิจจสมุปบาท นัยวิเคราะห์ที่มี 2 ส่วนก็คือว่า ตามทฤษฎีปฏิจจสมุปบาทนี้
มีหลักที่ควบคุมปรากฏการณ์อยู่ 2 หลัก กล่าวคือหลักแรกคอยควบคุมสภาวะของความมีอยู่ 
ในขณะที่หลักที่สองคอยควบคุมสภาวะของการอุบัติขึ้น พุทธทาสภิกขุ จะตีความคำสอนเรื่องอิ
ทัปปัจจยตาในลักษณะของหลักท่ี 2 มากกว่า คือถือว่าสรรพสิ่งมีความอิงอาศัยกัน เพราะมีสิ่งนี้
จึงมีสิ่งนี้  
 

บทสรุป 
 จากการศึกษาวิเคราะห์การตีความตีความคำสอนเรื่องอิทัปปัจจยตาของพุทธทาสภิกขุ 
ทำให้มองเห็นภาพรวมทั้งหมดว่า คำสอนเรื่องอิทัปปัจจยตาเป็นคำสอนที่มีความสำคัญเรื่องหนึ่ง
ของพระพุทธศาสนา เป็นหลักธรรมที่อธิบายกระบวนการเกิดขึ้นของสรรพสิ่งในธรรมชาติ 
ความสัมพันธ์ของสิ่งทั้งหลาย เป็นหลักธรรมที่เป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา สอนเรื่องความเป็น
เหตุและผล จากการมองหลักคำสอนเรื่องนี้ ทำให้มองเห็นว่า อิทัปปัจจยตาเป็นหัวใจของธรรมะ
ทุกข้อในพระพุทธศาสนา เพราะธรรมทุกข้อจะเกิดขึ้นลอย ๆ ไม่ได้ จะต้องมีตัวที่ทำให้เกิดข้ึน ที่
อยู่ในวิเสสลักษณะของสภาวธรรม 1 ใน 4 คือมีปัจจุปัฏฐาน (เหตุใกล้) อย่างเช่น การรักษาศีล 
เกิดขึ้น เพราะมีหิริเป็นเหตุให้เกิด หรือเป็นตัวหนุนให้เกิดขึ้น หิริ เป็นเหตุ การมีศีลเป็นผล อิง
อาศัยกันตามหลักของอิทัปปัจจยตา ความอิงอาศัยกันนี้ใช้อธิบายทุกสิ่งในธรรมชาติได้ เมื่อ
อธิบายให้เห็นความสัมพันธ์กันดังกล่าวนี้แล้ว พุทธทาสภิกขุยังมองต่อไปว่า อิทัปปัจจยตา มี



54  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

ลักษณะเหมือนปฐมเหตุของสรรพสิ่ง ในความหมายว่า สรรพสิ่งล้วนอยู่ภายใต้กฎเดียวกันคืออิ
ทัปปัจจยตา หรือกล่าวอีกนัยหนึ่ง คืออิทัปัจจยตาเป็นพระเจ้าในความหมายว่า เป็นต้นกำเนิด 
คอยควบคุม และเลิกล่างสรรพสิ่ง การตีความเช่นนี้ เป็นการตีความอิทัปปัจจยตาในแง่สัจธรรม 
นอกจากนี้ พุทธทาสภิกขุ ยังตีความคำสอนเรื่องอิทัปปัจจยตาในส่วนที่สามารถนำมาปฏิบัติใน
ชีวิตประจำวันได้ด้วย จะพบการตีความลักษณะแบบภาษาคนภาษาธรรม แบบนิทานเรียบเทียบ 
แบบภาพปริศนาธรรมเซ็น เน้นให้เกิดประโยชน์ในการปฏิบัติชีวิตประจำวันเป็นสำคัญ การ
ตีความเช่นนี้เป็นการตีความในแง่จริยธรรม 
 นอกจากที่กล่าวมาแล้ว ยังมีข้อสังเกตได้ว่า พุทธทาสมีวิธีการอธิบายความหลักคำสอน
ในพระพุทธศาสนา 2 ลักษณะ ทั้งแบบอนุรักษ์นิยม และประยุกต์นิยม อิทัปปัจจยตา มีลักษณะ
ทั้งสองรวมอยู่อย่างครบถ้วน ประโยชน์จากการศึกษาเรื่องนี้ พุทธทาสเน้นว่า เมื่อประสบกับสิ่ง
ใดสิ่งหนึ่ง ก็รู้เท่าทันความสัมพันธ์ของสิ่งเหล่านั้น กำหนดรู้ตามความเป็นจริง เพ่ือปล่อยวาง ไม่
ปล่อยให้เกิดตัวกูของกู จนกระทั่งจิตว่าจากความยึดมั่นถือมั่น เพราะเข้าใจกฎอิทัปปัจจยตา 
การตีความคำสอนเรื่องอิทัปปัจจยตา สอดคล้องกับทฤษฎีการตีความในทางพระพุทธศาสนาคือ
ทฤษฎีการตีความแบบปฏิจจสมุปบาท ซึ่งกล่าวถึงเรื่องเหตุปัจจัย หรือจะเป็นทฤษฎีปัจจยาการ
ก็ได้   
  
เอกสารอ้างอิง 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง 

กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กระทรวงศึกษาธิการ. (2535). หนังสือเรียนวิชาชีววิทยา ว 042. กรุงเทพมหานคร : คุรุสภา. 
ธ.ธรรมศรี. (มปพ). พุทธมนต์พิธี. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง. 
พุทธทาสภิกขุ. (2544). อิทัปปัจจยตา. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 
วัชระ  งามจิตรเจริญ. (2545). พระพุทธศาสนาเถรวาท. กรุงเทพมหานคร: บัณฑิตวิทยาลัย
   มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  
 

 


