
 

 

ศีลในพรหมชาลสตูร : ศีลเพื่อชีวิตที่งดงาม 
The Precepts in Brahmajāla Sutta: The precepts for Gorgeous 

Life 
 

 1รมิดา ฟ้าภิยโย  
Ramihda Farpinyaayo 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalonkornrajavidyalaya University 

2อุทัย สติม่ัน 
Uthai Satiman 

อาจารย์ประจำคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสวนดุสิต 
Faculty of Humanities and Social Sciences Suan Dusit University 

1Corresponding author email: ramihda6395@yahoo.com 

 
Received: April 30, 2020; Revised: May 24, 2020; Accepted: May 30, 2020 

 

 
 
บทคัดย่อ 

งานวิจัยนี้ผู้วิจัยมุ่งที่จะศึกษาเรื่อง ศีลในพรหมชาลสูตร : ศีลเพ่ือชีวิตที่งดงาม ซึ่งมี 
วัตถุประสงค์ 2 ประการ คือ 1) เพ่ือศึกษาศีลที่ปรากฏในพรหมชาลสูตร 2) เพ่ือศึกษาหลักธรรม
ที่ปรากฏในพรหมชาลสูตร ระเบียบวิธีวิจัยที่เลือกใช้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร โดยใช้วิธีการ
วิเคราะห์เชิงพรรณนา  

ผลการศึกษาพบว่า พรหมชาลสูตรเป็นพระสูตรที่เน้นเรื่องศีล สมาธิ ปัญญาที่ระบุถึง
ความหลากหลายทางความคิดด้านศาสนาที่ลึกซึ้ง โดยเฉพาะการกล่าวถึงศีลอันเป็นข้อปฏิบัติ
เบื้องต้นของการเป็นสมณะที่ดีในยุคสมัยพุทธกาลที่มีการนำเอาศีลมาเป็นข้อโต้แย้งทางความคิด
และการปฏิบัติ ซึ่งพระพุทธองค์ทรงแสดงเรื่องศีลไว้ในพระสูตรนี้ในช่วงต้นของสมัยพุทธกาล 
กล่าวคือ จุลศีล มัชฌิมศีล และมหาศีล ซึ่งเป็นศีลที่พระพุทธองค์ทรงยอมรับว่า มีความงดงาม
และสอดคล้องกับหลักมัชฌิมาปฏิปทา โดยทรงแสดงศีลที่เป็นข้อห้ามมากกว่าศีลที่เป็นข้อ
อนุญาตว่า พระพุทธองค์หรือภิกษุสงฆ์ในพระพุทธศาสนาจะทรงเลือกเอาศีลระดับใดมา
ประพฤตินั้น มีแนวทางในการปฏิบัติดังนี้ (1)  จุลศีล เป็นข้อปฏิบัติเบื้องต้นสำหรับผู้เริ่มปฏิบัติ
หรือผู้ที่เพ่ิงเข้าถือบวช (2) มัชฌิมศีล เป็นข้อปฏิบัติสำหรับผู้ที่ปฏิบัติและพัฒนาตนเองได้ระดับ



30  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

หนึ่งแล้ว (3) มหาศีล เป็นช้อปฏิบัติสำหรับผู้ที่บรรลุธรรมฃั้นสูงหรือเพ่ือถึงนิพพาน ดังนั้นกรอบ
แนวคิดเรื่องศีลที่ปรากฏในพรหมชาลสูตรนี้  แสดงแนวคิดเรื่องศีลเป็น เบื้ องต้นของ
พระพุทธศาสนาก่อนที่จะมีการบัญญัติพระวินัยอันเนื่องจากความประพฤติผิดของสงฆ์ จาก
การศึกษาทั้งหมดพบว่า แนวคิดเรื่อง ศีลในพรหมชาลสูตรนั้นให้คุณค่าหลายประการ  สามารถ
ปรับใช้ในชีวิตประจำวันโดยเป็นกรอบแนวทางการปฏิบัติสำหรับผู้ที่สนใจเดินตามรอยพระพุทธ
องค์ได้เป็นอย่างด ี
คำสำคัญ : ศีล, พรหมชาลสูตร, ชีวิตที่งดงาม 
 
Abstract 

For this research, the researcher aimed to describe the precepts in 

Brahmajāla Sutta:  the precept for Gorgeous Life which researcher defined two 

objectives namely; (1) to study the precepts in Brahmajāla Sutta (2) to study the 

other suttas which were in Brahmajāla Sutta. The methodology thesis is 

documentary research and using an analysis by descriptive method. 

The result of this research was found that: Brahmajāla Sutta was a sutta 

of Buddhism that focused on the precepts of meditation, which expressed 

religious insights profoundly, especially the mention of precepts as the primary 

practice of good meditation in the Buddha’s period. The precepts were used as 

arguments for thought and practice. The Buddha presented the precepts in this 

sutta at the beginning of the Buddhist era, namely, the little precept, the middle 

precept and the great precept. These were the precepts that the Lord of Buddha 

accepted how gorgeous and consistently practice along with the Middle Way. 

Gautama Buddha and his followers observed the precepts which were taboo or 

interdiction more than allowance. They would observed precepts as follows; (1) 

the little precepts was the preliminary Buddhist practitioners or monks who just 

ordained in this religion, (2) the middle precepts for the followers who practiced 

as the Buddha sermons for a period of time or monks who ordained many years 

and (3 ) the high precepts for the practitioners or monks who nearly attained the 

ultimate Dhamma or nibbana. Therefore, Brahmajāla Sutta was the precepts 

which was Buddhist conceptual framework at the beginning. After that, the Lord 

of Buddha prescribed the rule of discipline due to monks’ bad conduct. From this 

research, I found that the precepts in Brahmajāla Sutta was described various 

valuable to apply them in personal daily life for those practitioners who are 

interested in the way as the Buddha recommended to do for gorgeous life. 

Keywords: Precepts, Brahmajāla Sutta, Gorgeous Life 

 
 



31 

 

Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2020) 

บทนำ  
 ลักษณะสำคัญอย่างหนึ่งพ้ืนฐานของมนุษย์ทุกผู้ทุกนามที่เหมือนกัน คือ ความรักสุข 
เกลียดทุกข์ ไม่อยากให้ตนเองได้รับความลำบากหรือประสบเคราะห์กรรมต่าง ๆ เมื่อเกิดมีภัย
ขึ้นมา เราย่อมคิดถึงตนเองหรือสิ่งที่ตนเองรักก่อนเป็นอันดับแรก จากนั้นจึงค่อยคิดถึงผู้อ่ืน และ
จะหาประโยชน์ให้แก่ตนเองก่อนที่จะหาประโยชน์ให้ผู้อ่ืน ซึ่งนำมาซึ่งการทำร้ายผู้อ่ืนทั้งกาย 
วาจา ใจ เพ่ือปกป้องคุ้มครองตนเอง ผลประโยชน์ของตนเอง สิ่งที่ตนเองรัก จึงเป็นที่มาของ
ความไม่ปกติของสังคม ศีลเป็นข้อกำหนดพ้ืนฐานความประพฤติของบุคคล เพื่อความผาสุกเป็น
ปกติของคนในสังคมส่วนรวมที่ได้อยู่ร่วมกัน เพ่ือความเป็นระเบียบเรียบร้อย ไม่ก่อการ
ประทุษร้ายทำลายล้างประหัตประหารกัน ดังนั้นการที่สังคมเกิดเหตุการณ์ที่ไม่สงบเรียบร้อย 
เพราะคนในสังคมขาดศีล หรือศีลพร่อง ศีลด่าง ศีลพร้อยทำให้เกิดการกระทำที่มิดีต่อกันนั่นเอง  
 พระพุทธศาสนามีแนวคิดพ้ืนฐานในการอยู่ร่วมกันของคนในสังคม โดยมีศีลเป็นตัว
กำกับควบคุมความประพฤติของบุคคลมิให้ไปละเมิดหรือล่วงเกินผู้อ่ืนทั้งทางกาย วาจา ใจ ทาง
ความคิดเพ่ือเป็นการระวังมิให้เกิดบาปที่จะก่อให้เห็นผลทั้งภาคนี้และภายภาคหน้า เพ่ือให้คนที่
อยู่ร่วมกันในสังคมตั้งแต่สังคมเล็ก ๆ ที่อยู่รวมกันตั้งแต่ 2 คนขึ้นไป ได้อยู่กันอย่างถ้อยทีถ้อย
อาศัยซึ่งกันและกัน จึงได้สอนแนวคิดพ้ืนฐานในเรื่องของศีลก่อน เพราะเมื่อมนุษย์เรามีศีลก็ย่อม
ทำให้สังคมเป็นปกติสุขได้เพราะคำว่าศีลนั้น หมายถึง ความประพฤติดีทางกายและวาจา มักใช้
เป็นคำเรียกอย่างง่ายสำหรับคำว่า อธิศีลสิกขา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551: 
125) กล่าวคือเมื่อมนุษย์เรามีศีลแล้วย่อมก่อให้เกิดประโยชน์มากมายจนถึงขั้นนำไปสู่การบรรลุ
ธรรมได้ดังที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสว่า 

ศีลมีลักษณะอย่างนี้ สมาธิมีลักษณะอย่างนี้ ปัญญามีลักษณะอย่างนี้ สมาธิอันบุคคล
อบรมโดยมีศีลเป็นพ้ืนฐาน ย่อมมีผลมาก มีอานิสงส์มาก ปัญญาอันบุคคลอบรมโดยสมาธิเป็น
ฐานย่อมมีผลมาก มีอานิสงส์มาก จิตอันบุคคล อบรมโดยมีปัญญาเป็นฐานย่อมหลุดพ้นโดยชอบ
จากอาสวะทั้งหลาย คือ กามาสวะ ภวาสวะ และอวิชชาสวะ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 10 
ข้อที่ 142 หน้าที่ 8) 

อนึ่ง การรักษาศีลพ้ืนฐานเริ่มจากระดับศีล เพ่ือความเป็นปกติเรียบร้อยดีงามแก่ผู้
ประพฤติ และดีงามจนกระทั่งในภาพรวมของสังคมที่เกิดความสงบเรียบร้อย ดังในสรภังคชาดก
กล่าวถึงศีลไว้ดังนี้  “บุคคลใดในโลกนี้สำรวมกาย วาจา ใจ ไม่ทำบาปกรรมอะไร ไม่พูด
เหลาะแหละ เพราะเหตุแห่งตนบัณฑิตเรียกคนเช่นนั้นว่า ผู้มีศีล” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม
ที่ 27 ข้อที่ 36 หน้าที่ 607) 

อย่างไรก็ตามเราจะพบว่าคำสอนในเรื่องศีลนี้ก็มีปรากฏอยู่หลายแห่ง ในพระวินัยปิฎก
ก็เป็นศีลประเภทหนึ่ง ในพระสุตตันตปิฎกก็เป็นศีลอีกประเภท โดยเฉพาะคำสอนเรื่องศีลใน



32  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

พรหมชาลสูตร ฑีฆนิกาย สีลขันธวรรค เล่มที่ 9 ที่หยิบยกมาทำการวิจัยนี้ เป็นศีลที่เก่ียวข้องกับ
นักบวชในยุคนั้น ซึ่งพระพุทธองค์ได้ทรงแบ่งศีลของนักบวชในเมื่อครั้งพุทธกาลออกเป็น 3 
ประเภท คือ จุลศีล มัชฌิมศีล และมหาศีล  

คำว่า จุลศีล มัชฌิมศีล และมหาศีลนั้น หมายถึงศีลที่เป็นหลักความประพฤติของ
พระภิกษุ ซึ่งพระพุทธเจ้าตรัสแจกแจงไว้ในพระสูตรบางพระสูตรและเนื่องจากมีรายละเอียด
มากมาย พระธรรมสังคาหกาจารย์จึงจัดเป็น 3 หมวด และตั้งชื่อหมวดเป็นสามประเภท
ตามลำดับ โดยพระสูตรแรกที่กล่าวถึงศีลชุดนี้ คือ พรหมชาลสูตร พระพุทธองค์ตรัสให้รู้ถึงสิ่งที่
ปุถุชนนำมากล่าวสรรเสริญพระองค์เรื่องความมีศีลนั้น แม้ว่าจะเป็นเรื่องพ้ืนฐาน แต่เป็นเรื่องที่
ลึกซึ้งในการที่นำมาสรรเสริญพระพุทธองค์ได้ถูกต้อง ซึ่งบัณฑิตจะพึงรู้ คือการที่ทรงมีพระ
ปัญญาที่ทำให้ข้ามพ้นทิฏฐิที่ผิดทั้ง 62 ประการ ส่วนในพระสูตรนอกนั้น ตรัสศีลชุดนี้เพื่อให้เห็น
ลำดับการปฏิบัติของบุคคลที่มีศรัทธาออกบวชแล้ว ว่าจะดำเนินก้าวไปอย่างไร โดยเริ่มด้วยเป็น
ผู้ถึงพร้อมด้วยศีล สำรวมอินทรีย์ ประด้วยสติสัมปชัญญะ เป็นผู้สันโดษ เมื่อพร้อมอย่างนี้แล้วก็
เจริญสมาธิ จนเข้าถึงจตุตถฌาน แล้วโน้มจิตที่เป็นสมาธิดีแล้วนั้น ให้มุ่งไปเพ่ือญาณทัศนะ แล้ว
ก้าวไปในวิชชา 8 ประการ จนบรรลุอาสวักขักยญาณในที่สุด  

จากข้อความที่กล่าวในเบื้องต้น จะเห็นได้ว่า พระพุทธองค์ตรัสเรื่องจุลศีล มัชฌิมศีล 
และมหาศีล ในสมัยพุทธกาล หากผู้ปฏิบัติสามารถประพฤติตามแนวทางของศีลในพรหมชาล
สูตร ก็สามารถท่ีจะบรรลุธรรมได้ดังเช่นข้อความดังนี้ 

“เมื่อคหบดีหรือบุตรคหบดีฟังธรรมของพระผู้มีพระภาค แล้วจึงออกบวชแล้วประพฤติ
พรหมจรรย์ สมบูรณ์ด้วยจุลศีล มัชฌิมศีล และมหาศีล สำรวมอินทรีย์ 6 คือ ตา หู 
จมูก ลิ้น กาย และใจ มิให้ บาปอกุศลเข้ามาท่วมทับใจ มีสติสัมปชัญญะ มีความสันโดษ
ยินดีด้วยปัจจัย 4 ตามมีตามได้ ออกป่าหาความสงัด บำเพ็ญสมาธิ ละกิเลสที่เรียกว่า 
นิวรณ์ 5 ได้จึงได้บรรลุปฐมฌาน” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 9 ข้อที่ 226 หน้าที่ 
75)  

ส่วนในพรหมชาลสูตรพระพุทธองค์ได้ตอบคำถามของพระภิกษุที่สนทนาธรรมเกี่ยวกับ
การนินทาและสรรเสริญที่คนภายนอกมีต่อพระพุทธองค์ ซึ่งพระองค์ทรงตรัสสอนว่าหากจะมี
ใครมายกย่องหรือติเตียนพระองค์ก็ติเตียนได้เฉพาะในระดับศีล 

จะเห็นได้ว่าจากประเด็นเรื่องของศีลในคัมภีร์ทีฆนิกาย สีลขันธวรรคนั้นถือว่าเป็นศีล 
หรือเกณฑ์การประพฤติที่เป็นมาตรฐานของการรักษาศีลที่นักบวชโดยทั่วไปใช้กัน แต่ก็เป็น
คำถามว่าเหตุใดพระพุทธองค์จึงไม่เอาศีลนั้นมาเป็นกรอบในการบัญญัติเพ่ือให้พระภิกษุในสมัย
นั้นนำไปใช้ และทำไมถึงจัดว่าศีลในทีฆนิกาย สีลขันธวรรคนั้นเป็นศีลที่ใช้เป็นเกณฑ์ในการวัด
ความเป็นพระอรหันต์ของพระพุทธองค์และเหล่าสาวกในยุคต้นนั้น ซึ่งปัญหาที่กล่าวมาทั้งหมด



33 

 

Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2020) 

นั้นนับว่าเป็นปัญหาที่จะต้องนำมาอธิบาย เนื่องจากว่าเป็นเรื่องท่ียังไม่มีความกระจ่างสำหรับคน
รุ่นหลัง ดังนั้นเพราะเหตุแห่งความแตกต่างระหว่างศีลในสมัยพุทธกาลที่ทรงบัญญัติเพ่ือให้พระ
สาวกนำไปใช้กับศีลที่เกิดขึ้นมาตั้งแต่ครั้งก่อนที่พระพุทธองค์จะอุบัติขึ้นมานั้นถึงมีความแตกต่าง
กันไป และหากจะพิจารณาให้เห็นถึงความเกี่ยวเนื่องสัมพันธ์กันอย่างไร จึงเป็นประเด็นที่ผู้วิจัย
มีความสนใจและต้องการจะหาคำตอบจึงได้นำประเด็นนี้มาเป็นประเด็นที่จะนำไปศึกษาเพ่ือหา
คำตอบต่อไป 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1) เพ่ือศึกษาศีลที่ปรากฏในพรหมชาลสูตร  
2) เพ่ือศึกษาหลักธรรมที่ปรากฏในพรหมชาลสูตร  

 
ที่มาและความหมายของพรหมชาลสูตร 

พรหมชาลสูตร เป็นพระสูตรที่พระพุทธเจ้าทรงแสดง ณ พระราชอุทยานอัมพลัฏฐิกา 
ซึ่งเป็นอุทยานหลวงตั้งอยู่ระหว่างกรุงราชคฤห์และเมืองนาลันทา พระพุทธโฆสะกล่าวว่า สวน
แห่งนี้มีร่มเงาร่มรื่นและมีสวนน้ำให้ความเย็นฉ่ำ มีคูน้ำขุดไว้ล้อมรอบ มีศาลาพักผ่อนประดับ
ด้วยภาพจิตรกรรมงดงาม สมกับเป็นที่พักผ่อนของพระราชาแห่งแคว้นมคธ และที่ได้ชื่อว่า อัมพ
ลัฏฐิกาเพราะที่ประตูหน้ามีมะม่วงยืนต้นอยู่หนึ่งต้น ในเหตุการณ์ครั้งนั้นมีนักบวชนอกศาสนา 
คือ สุปปิยปริพาชกกล่าวติเตียนพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์หลายอย่าง ส่วนพรหมทัตมาณพผู้
เป็นศิษย์ของเขากลับกล่าวยกย่องพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์หลายอย่าง อาจารย์กับศิษย์มี
ถ้อยคำขัดแย้งในลักษณะตรงกันข้ามอย่างนี้ขณะเดินตามหลังพระผู้มีพระภาคและภิกษุสงฆ์ไป 
บรรดาพระภิกษุสงฆ์ได้สนทนากันในเรื่องนี้จนได้ทราบถึงพระกรรณของพระพุทธองค์ พระองค์
จึงได้ตรัสพระสูตรนี้ขึ้น 

พรหมชาล หมายถึง ข่ายที่ทำให้สมณพราหมณ์หลงอยู่ในความเห็นผิด (ทิฏฐิ 62 
ประการ) จนต้องติดข้องอยู่กับเวียนว่ายตายเกิด หรือหมายถึง ข่ายแห่งประโยชน์ (อรรถชาละ) 
หรือข่ายแห่งธรรม (ธรรมชาละ) หรือข่ายแห่งสัพพัญญุตญาณอันประเสริฐ (พรหมชาละ) หรือ 
ข่ายแห่งทิฏฐิ(ทิฏฐิชาละ) หรือตำราพิชัยสงคราม (สังคามวิชัย) อันยอดเยี่ยมก็ได้  

ที่ชื่อว่า ข่ายแห่งประโยชน์ เพราะเหตุที่ในพรหมชาลสูตร พระพุทธองค์ทรงแจกแจง
ประโยชน์ในโลกนี้และประโยชน์ในโลกหน้าอันเป็นดุจตาข่ายไว้ ที่ชื่อว่า ข่ายแห่งธรรม เพราะ
พระองค์ตรัสถึงแบบแผนและลัทธิธรรมเนียมอันเป็นดุจตาข่ายไว้ ที่ชื่อว่า ข่ายแห่งทิฏฐิ เพราะ
พระองค์ทรงแจกแจงทิฏฐิ 62 อันเป็นดุจตาข่ายที่ผูกมัดผู้ที่มีความเชื่อลัทธิเหล่านี้ไว้ และที่ชื่อ



34  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

ว่า ตำราพิชัยสงครามเพราะผู้ที่ฟังสูตรนี้แล้ว สามารถพิชิต เทวปุตตมาร ขันธมาร มัจจุมาร 
หรือกิเลสมารได้  
 
วิเคราะห์ศีลทีป่รากฏในพรหมชาลสูตร 
 ศีลปรากฎอยู่ในหลายแห่งในพระสูตร ในบทความนี้จะได้วิเคราะห์ในประเด็น 
ดังต่อไปนี้ 
 1. แนวคิดพื้นฐานเรื่องศีลและธรรมในพรหมชาลสูตร ศีล คือ ข้อปฏิบัติตนขั้น
พ้ืนฐานที่ควบคุมพฤติกรรมทางกายและวาจาให้ตั้งอยู่ในความดีงามมีความปกติสุข และไม่มีการ
เบียดเบียนซึ่งกันและกันของบุคคลในสังคม ในพรหมชาลสูตรพระพุทธเจ้า ทรงประกาศศีล 3 
ระดับคือ จุลศีล มัชฌิมศีล และมหาศีล สำหรับพระภิกษุ เป็นศีลที่สอดคล้องกับศีล 5 ศีล 8 ศีล 
10 และศีล 227 ซึ่งมุ่งเน้นเป็นหลักปฏิบัติสำหรับบรรพชิตคือการรักษาพรหมจรรย์  เรื่องศีล 3 
ระดับ พระพุทธเจ้าทรงปฏิบัติเป็นแบบอย่างแล้ว ทรงชี้ให้เห็นว่า ปุถุชนที่กล่าวยกย่องพระองค์
นั้น อาศัยศีลเป็นสาเหตุทั้งสิ้น โดยบางคนยกย่องเพราะจุลศีลบ้าง เพราะมัชฌิมศีลบ้าง หรือ
เพราะมหาศีลบ้าง ศีลทั้ง 3 ระดับ มีเนื้อหาพอสังเขปดังนี้ 
 ศีลอย่างเล็กน้อย (จุลศีล)  สำหรับคำว่า ศีลอย่างน้อย มีทั้งหมด 26 ข้อ บางข้อมี
ความสอดคล้องกับศีล 5 และศีล 8 
 ศีลอย่างกลาง (มัชฌิมศีล)  สำหรับศีลอย่างกลาง มีทั้งหมด 10 ข้อ บางข้อมีความ
สอดคล้องกับศีล 8 และศีล 10 ในปัจจุบัน 
 ศีลอย่างใหญ่ (มหาศีล)  สำหรับศีลอย่างใหญ่  มีทั้งหมด 7 ข้อ เป็นศีลที่มีความ
สอดคล้องกับภิกษุศีล 227 และ ภิกษุณีศีล 311 ในปัจจุบัน 
พรหมชาลสูตรเป็นพระสูตรที่สะท้อนให้เห็นลักษณะเด่นเฉพาะของพระพุทธศาสนาเถรวาทที่
เน้นศีล สมาธิ ปัญญา ตามลำดับ เนื้อความในพรหมชาลสูตรจึงเริ่มต้นด้วยศีล สมาธิและปัญญา
โดยลำดับ และสะท้อนให้เห็นความหลากหลายทางความคิดลัทธิธรรมที่ลึกซึ้งทั้งนั้น  ถ้า
สภาพแวดล้อมมีอิทธิพลต่อการดำเนินชีวิตมนุษย์ สภาพแวดล้อมที่เต็มไปด้วยมวลนักปราชญ์ ก็
ย่อมจะทำให้คนเป็นปราชญ์ที่ยิ่งปราชญ์ เฉกเช่น พระพุทธเจ้าได้ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง จุลศีล 
มัชฌิมศีลและมหาศีล 1) สะท้อนให้เห็นถึงสภาพการณ์ของนักบวชที่มีวัตรปฏิบัติ จริยาวัตรใน
การเผยแผ่ การดำเนินชีวิต การเลี้ยงชีพที่แตกต่างกัน 2) สะท้อนให้เห็นถึงความเป็นอยู่ของ
พระพุทธเจ้าที่อยู่ในสถานการณ์ที่บีบคั้นด้วยความขัดแย้ง 3) สะท้อนให้เห็นถึงลักษณะเด่นของ
พระพุทธเจ้าที่แตกต่างไปจากสมณพราหมณ์กลุ่มอ่ืน ๆ 4) สะท้อนให้เห็นว่าเรื่องใหญ่มีโทษหนัก
รักษาง่ายละเมิดยากนั้น ถือว่าเป็นเรื่องง่ายสำหรับพระพุทธเจ้า ส่วนเรื่องเล็กมีโทษเบาคนรักษา
ยากละเมิดง่ายนั้น ถือเป็นเรื่องสำคัญของพระพุทธเจ้าที่ทรงไม่ทำเช่นนั้นได้ 



35 

 

Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2020) 

ส่วนข้อพิจารณาเพ่ิมเติมจากศีลนั้นปรากฎในข้อธรรมที่พระพุทธองค์ได้ตรัสธรรมเพ่ือ
อธิบายทิฏฐิที่เป็นมูลเหตุ 62 ประการของบรรดาสมณพราหมณ์ที่มาทูลถามปัญหากับพระพุทธ
องค์ ทั้งมีพวกท่ีมีวาทะว่าเที่ยง บัญญัติอัตตาและโลกว่าเที่ยงด้วยมูลเหตุ 4 อย่าง พวกที่มีวาทะ
ว่า บางอย่างเที่ยง บางอย่างไม่เที่ยง พวกที่มีวาทะว่า โลกมีที่สุด โลกไม่มีที่สุด พวกที่มีวาทะ
หลบเลี่ยงไม่แน่นอน อัตตาและโลกเกิดขึ้นเองไม่มีเหตุปัจจัย พวกท่ีกำหนดขันธ์ส่วนอดีต พวกที่
มีวาทะว่า อัตตาหลังจากตายแล้วมีสัญญา ไม่มีสัญญา พวกท่ีมีวาทะว่า อัตตาหลังจากตายแล้วมี
สัญญาก็มิใช่ ไม่มีสัญญาก็มิใช่  พวกที่มีวาทะว่า หลังจากตายแล้วอัตตาขาดสูญ มีสภาพ
บางอย่างเป็นนิพพานในปัจจุบัน พวกที่กำหนดขันธ์ส่วนอนาคต กำหนดขันธ์ส่วนอดีต กำหนด
ขันธ์ส่วนอนาคต กำหนดขันธ์ทั้งส่วนอดีตและอนาคต ล้วนมีความเห็นคล้อยตามขันธ์ทั้งส่วน
อดีตและอนาคต ปรารภขันธ์ทั้งส่วนอดีตและอนาคต 

พระพุทธองค์ตรัสประกาศวาทะแสดงทิฏฐิต่างๆ ด้วยมูลเหตุ 62 อย่าง สมณพราหมณ์
เหล่านั้นทุกจำพวกรับสัมผัส (ผัสสะ) ทางผัสสายตนะ 6 แล้ว เกิดเวทนา (ความรู้สึก) เพราะ
เวทนาเป็นปัจจัยจึงเกิดมีตัณหา (ความอยาก) เพราะตัณหาเป็นปัจจัยจึงเกิดมีอุปาทาน (ความ
ยึดมั่น ถือมั่น) เพราะอุปาทานเป็นปัจจัยจึงเกิดมีภพ (ความมี ความเป็น) เพราะภพเป็นปัจจัยจึง
เกิดมีชาติ (ความเกิด) เพราะชาติเป็นปัจจัยจึงเกิดมีชรา (ความแก่) มรณะ (ความตาย) โสกะ 
(ความเศร้าโศก) ปริเทวะ (ความคร่ำครวญ) ทุกข์ (ความไม่สบายกาย) โทมนัส (ความไม่สบาย
ใจ) และอุปายาส (ความคับแค้นใจ) และพระองค์ตรัสว่า ทิฏฐิ 62 เริ่มต้นจากผัสสะนำไปสู่
เวทนา สุดท้ายก็คือความทุกข์ ไม่อาจนำไปสู่ความดับทุกข์ได้แต่อย่างใด  

จากนั้นพระพุทธเจ้าได้ตรัสสอนภิกษุให้รู้ชัดถึงความเกิด ความดับ คุณ โทษแห่งผัส
สายตนะ 6 และอุบายเครื่องสลัดผัสสายตนะเหล่านั้นออกตามความเป็นจริง เมื่อนั้นภิกษุย่อมรู้
ชัดยิ่งกว่าสมณพราหมณ์เหล่านั้นถูกทิฏฐิ 62 นี้ซึ่งเป็นดุจตาข่ายปกคลุมเอาไว้ ตกอยู่ในตาข่ายนี้ 
เมื่อโผล่ขึ้นก็โผล่อยู่ในตาข่ายนี้  ติดอยู่ในตาข่ายนี้ เปรียบเหมือนชาวประมง หรือลูกมือ
ชาวประมงผู้ชำนาญ ใช้แหตาถี่ทอดลงในหนองน้ำเล็กๆ เขาคิดว่า บรรดาสัตว์ตัวใหญ่ในหนอง
น้ำแห่งนี้ทั้งหมดถูกแหครอบเอาไว้อยู่ในแหนี้ เมื่อผุดขึ้นก็ผุดอยู่ในแหนี้ ติดอยู่ในแหนี้ ถูกครอบ
เอาไว้ สมณะหรือพราหมณ์พวกที่กำหนดขันธ์ส่วนอดีต พวกท่ีกำหนดขันธ์ส่วนอนาคต และพวก
ที่กำหนดขันธ์ทั้งส่วนอดีตและอนาคต ล้วนมีความเห็นคล้อยตามขันธ์ทั้งส่วนอดีตและอนาคต 
ปรารภขันธ์ทั้งส่วนอดีตและอนาคต ซึ่งเป็นดุจตาข่ายปกคลุมเอาไว้ ตกอยู่ในตาข่ายนี้ เมื่อโผล่
ขึ้นก็โผล่อยู่ในตาข่ายนี้ ติดอยู่ในตาข่ายนี้ถูกปกคลุมเอาไว้ เมื่อโผล่ขึ้นก็โผล่อยู่ในตาข่ายนี้เอง 
ฉันนั้น 
 2. ลักษณะศีลที่เกี่ยวข้องกับธรรมในพรหมชาลสูตร  ศีลที่ปรากฏในพรหมชาลสูตร
นั้นเป็นศีลที่พระพุทธองค์ทรงบัญญัติสำหรับพระภิกษุสงฆ์ที่อยู่ในพระศาสนาพึงประพฤติ มี 3 



36  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

ระดับ คือจุลศีล  มัชฌิมศีล และมหาศีล หากไม่มีความเห็นที่ถูกต้อง ที่ตรงสำหรับการดำเนิน
เพ่ือเข้าสู่นิพพานแล้ว การประพฤติปฏิบัติในพระศาสนานี้จะไม่บังเกิดผลได้เลย ดังนั้นผู้ที่จะ
บรรลุเข้าถึงนิพพานได้นั้น จะต้องมีความเห็นที่ถูกต้องหรือตรงในการมุ่งหน้าสู่นิพพาน ต้องเป็น
ผู้ที่ไม่มีความเห็นผิดแบบที่จัดอยู่ในข่ายของทิฏฐิหรือความเห็นที่ไม่ถูกต้องทั้ง  62 ประการนั้น
ครอบอยู่เหมือนติดอยู่ในตาข่าย เป็นการดีที่ทั้ง 3 องคาพยพ คือ ศีล สมาธิ ปัญญา  ต้องเป็นไป
ในแนวหรือทิศทางเดียวกัน กล่าวคือ ศีล เป็นเบื้องต้นในการประพฤติปฏิบัติ พึงทำให้จริยวัตร
หรือความประพฤติงดงาม ไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อื่นก่อน เป็นบาทฐานที่ง่ายต่อการเจริญสติ 
สมาธิ หรือเพียรภาวนาเพ่ือให้ได้มาซึ่งญาณในการจะข้ามเข้าสู่ชั้นโลกุตตระ พร้อมทั้งต้องใช้
ปัญญาในการพิจารณาหลักธรรม แนวคิด วิธีการในการที่จะเลือกใช้ในการปฏิบัติอย่างเข้มงวด
เพ่ือเข้าถึงสภาวะนิพพานให้จงได้ โดยอาศัยความเพียรเครื่องเผากิเลส อาศัยความเพียรที่ตั้งมั่น 
อาศัยความประกอบเนืองๆ อาศัยความไม่ประมาท อาศัยมนสิการโดยชอบ แล้วบรรลุเจโต
สมาธิอันเป็นเครื่องตั้งมั่นแห่งจิต จนเข้าถึงเป้าหมายสูงสุด คือ นิพพานได้ 

 ศีลที่เป็นจริยธรรมเหตุนำอำนาจประโยชน์มาให้มากมีทั้งประโยชน์ตน  ประโยชน์ผู้อ่ืน 
ประโยชน์ส่วนรวมและประโยชน์แก่พระศาสนาทั้งประโยชน์แก่จริยธรรมเอง  อีกนัยหนึ่ง  ว่า
ด้วยอำนาจทางใจ  เมื่อมีความประจวบเหมาะแห่งเหตุที่จะงดเว้นหรือความละอายความเกรง
กลัวว่าจะไม่ทำบาปเกิดขึ้น  ขณะนั้นศีลทั้งหมดก็จัดได้ว่าเกิดขึ้นแล้ว  ไม่จำต้องพูดถึงการ
เกิดขึ้นแห่งศีลข้อใดข้อหนึ่งว่าจักไม่เกิดขึ้นเหมือนเมื่อปิดประตูเมืองไว้แล้ว  ประตูบ้านถึงยังไม่
ปิดก็ถือได้ว่าเป็นอันปิดไปด้วยกันคือปลอดภัยไปด้วยกันข้อนี้ฉันใด  เรื่องของจิตก็เช่นกันคือเมื่อ
ศีลเกิดขึ้นในจิต ๆ ทุกดวงก็เป็นอันคุ้มครองดีแล้วทีเดียว 
 ศีลเป็นที่รองรับพ้ืนฐานเบื้องต้นของธรรมทั้งปวง ไม่ใช่แค่ธรรมหมวดใดหมวดหนึ่ง
เท่านั้นเหมือนแผ่นดินเป็นที่รองรับวัตถุท้ังปวง ไม่ใช่แค่รองรับวัตถุอย่างใดอย่างหนึ่งเท่านั้นและ
เมื่อธรรมที่ได้ศีลอุปถัมภ์แล้วย่อมจะเป็นไปเพ่ือขจัดความโลภ ความโกรธ  ความหลงได้ในที่สุด 
ศีลที่รักษาดีแล้วเป็นศีลห่างไกลจากกิเลส มีความเย็นอย่างที่สุดนี้ ย่อมบันดาลความร้อนกลุ้ม
ของสัตว์ทั้งหลายให้สงบลงได้ ลมปนฝนก็ดี จันทน์เหลืองก็ดี แก้วมุกดาหารก็ดี แก้วมณีก็ดี แสง
จันทร์อ่อนก็ดี หาบันดาลความร้อนกลุ้มของสัตว์ทั้งหลายในโลกนี้ให้สงบลงได้ไม่ และศีลของ
บุคคลผู้มีศีล ย่อมกำจัดภัยมีการตำหนิตนเป็นต้นเสียได้โดยประการทั้งปวง และย่อมบันดาลให้
เกิดเกียรติและความหรรษาในกาลทุกเมื่อ (พระพุทธโฆสะ, 2551: 14-15) 
 ศีลในฐานะนำความสุขมาให้ในชีวิตประจำวันจะเป็นอย่างนี้จริง ๆ ก็ต้องศึกษาให้รู้เรื่อง
ของอาทีนวะคือโทษ  เรื่องของอัสสาทะคือคุณ เรื่องของสังกิเลสคืออุปสรรค  เรื่องของโวทานะ
คืออุปกรณ์ที่ทำให้คล่องแคล่วชำนาญผ่องใสสดใสยิ่งขึ้น  เรื่องของอนุสสติคือการทบทวนเพ่ือ
ปรับปรุงและพัฒนา  เรื่องของการทำให้เป็นบารมีคือทำให้มีขึ้นจนเต็มสมบูรณ์  เรื่องของ



37 

 

Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2020) 

ตัวอย่างผู้ไม่มีศีลจึงล้มเหลวในชีวิต  เรื่องของตัวอย่างผู้มีศีลแล้วตั้งตัวได้ในชีวิต  และเรื่องอ่ืนที่
ควรรู้เกี่ยวกับศีลที่จะเป็นกำไรชีวิตเล็ก ๆ น้อย ๆ ทั้งหมดต้องศึกษาให้ดีด้วยปัญญาแล้วถึง
อบรมด้วยจิตภาวนา  โดยการดำรงมั่นอยู่  ในศีลเป็นพ้ืนฐานก่อนแล้ว  ก็จะประสบสุขอยู่ใน
ชีวิตประจำวัน จนสามารถปฏิบัติให้บรรลุองค์ฌาน ญาณ และเข้าสู่พระนิพพานได้ในที่สุด 
 

บทสรุป 
ศีลจึงกำหนดด้วยข้อเท็จจริงตามกฎธรรมชาติ การละเว้นความชั่วให้เกิดคุณความดี

ทั้งหลายโดยมีกรรมเป็นแรงจูงใจ กรรมนั้น มีเจตนาหรือความจงใจเป็นเครื่องกำหนดในการ
กระทำศีลจึงเป็นพื้นฐานในการอบรมด้านความประพฤติ ระเบียบ วินัย มีความสุจริต กาย วาจา 
และอาชีวะ โดยมีการละเว้นความชั่วหรือเว้นจากข้อห้ามเป็นลักษณะของศีล ผู้รักษาศีล พึงรัก
ศีลเท่าชีวิตหรือยิ่งกว่าชีวิต เหมือนจามรีรักพวงหาง หรือมารดารักบุตรสุดที่รักคนเดียว และ
บุคคลผู้มีนัยน์ตาข้างเดียวรักษาหวงแหนนัยน์ตาฉะนั้น  ธรรมดาจามรีนั้นมีพวงหางที่สวยงาม
มาก เป็นพู่พวงและสะอาด ถ้าถูกนายพรานเนื้อไล่ยิงกำลังวิ่งไปอยู่ บังเอิญพวกหางหรือขนไป
ติดกับเรียวหนามมันจะหยุดแกะเสียก่อน จะไม่ยอมให้ขนหรือพวงหางขาดเลย ยอมสละชีวิต
เพ่ือรักษาขนหาง ผู้รักษาศีลพึงเห็นว่าศีลสำคัญกว่าชีวิตฉันนั้นเหมือนกัน คือยอมสมบัติ อวัยวะ
และชีวิต เพ่ือรักษาธรรม เมื่อบุคคลปฏิบัติได้ดังนี้แล้วศีลนั้นก็จะกลายเป็นศีลบารมีให้เสียชีวิต
แต่ไม่ยอมเสียศีล ซึ่งมีคำกล่าวไว้ว่าพึงสละทรัพย์สมบัติเพ่ือรักษาอวัยวะ พึงสละอวัยวะเพ่ือ
รักษาชีวิต พึงสละทั้งทรัพย์ 

พรหมชาลสูตรเป็นสูตรที่สะท้อนให้เห็นลักษณะเด่นเฉพาะของพระพุทธศาสนาเถรวาท
ที่เน้นศีล สมาธิ ปัญญา ตามลำดับ เนื้อความในพรหมชาลสูตรจึงเริ่มต้นด้วยศีล สมาธิและ
ปัญญาโดยลำดับ และสะท้อนให้เห็นความหลากหลายทางความคิดลัทธิธรรมที่ลึกซึ้งทั้งนั้น ถ้า
สภาพแวดล้อมมีอิทธิพลต่อการดำเนินชีวิตมนุษย์ สภาพแวดล้อมที่เต็มไปด้วยมวลนักปราชญ์ ก็
ย่อมจะทำให้คนเป็นปราชญ์ที่ยิ่งปราชญ์ เฉกเช่น พระพุทธเจ้าได้  

โดยเฉพาะอย่างยิ่ง จุลศีล มัชฌิมศีลและมหาศีล 1) สะท้อนให้เห็นถึงสภาพการณ์ของ
นักบวชที่มีวัตรปฏิบัติ จริยาวัตรในการเผยแผ่ การดำเนินชีวิต การเลี้ยงชีพที่แตกต่างกัน 2) 
สะท้อนให้เห็นถึงความเป็นอยู่ของพระพุทธเจ้าที่อยู่ในสถานการณ์ที่บีบคั้นด้วยความขัดแย้ง  3) 
สะท้อนให้เห็นถึงลักษณะเด่นของพระพุทธเจ้าที่แตกต่างไปจากสมณพราหมณ์กลุ่มอ่ืน ๆ 4) 
สะท้อนให้เห็นว่าเรื่องใหญ่มีโทษหนักรักษาง่ายละเมิดยากนั้น  ถือว่าเป็นเรื่องง่ายสำหรับ
พระพุทธเจ้า ส่วนเรื่องเล็กมีโทษเบาคนรักษายากละเมิดง่ายนั้น  ถือเป็นเรื่องสำคัญของ
พระพุทธเจ้าที่ทรงไม่ทำเช่นนั้นได้ 



38  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

คำสอนเกี่ยวกับจุลศีล เป็นพ้ืนฐานการปฏิบัติที่ดีของมนุษย์ แสดงให้เห็นถึงความ
สอดคล้องกับแนวคิดสิทธิมนุษยชน ตามคำปรารภในปฏิญญาสากลฯ ที่ว่า ทุกคนย่อมมีสิทธิ
และอิสรภาพบรรดาที่กำหนดไว้ในปฏิญญานี้ โดยปราศจากความแตกต่างไม่ว่าชนิดใดๆ ดังเช่น 
เชื้อชาติ ผิว เพศ ภาษา ศาสนา การคิดเห็นทางการเมืองหรือทางอ่ืน เผ่าพันธุ์แห่งชาติ หรือ
สังคม ทรัพย์สิน กำเนิด หรือสถานะอ่ืนๆ บุคคลใดๆ จะถูกทรมาน หรือได้รับผลปฏิบัติ หรือการ
ลงโทษที่โหดร้ายผิดมนุษยธรรมหรือต่าช้าไม่ได้ โดยพระพุทธเจ้าได้กล่าวว่า หากมีใครคิดจะ
สรรเสริญพระพุทธเจ้าแล้ว เพียงแค่สรรเสริญการปฏิบัติตนของพระพุทธเจ้าในจุลศีล ซ่ึงเป็น
เรื่องพ้ืนฐานก็เพียงพอที่จะสรรเสริญแล้ว นอกจากนี้ พระพุทธเจ้ายังสอนให้หยุดการกระทาโดย
การไม่ฆ่าสัตว์ และมีเมตตากรุณาต่อสัตว์ทั้งปวง การไม่จองจำ แสดงให้เห็นถึงการไม่กักขัง 
หน่วงเหนี่ยวอันเป็นการละเมิดสิทธิในร่างกาย การวางอาวุธ การไม่ฆ่าฟัน การไม่ฆ่าสัตว์ ก็
แสดงให้เห็นถึงการวางอาวุธทั้งหลายที่ใช้ในการนำไปทำร้ายผู้อ่ืน เพ่ือที่ผู้อ่ืนอยู่อย่างปลอดภัย
ไม่ต้องกลัวว่าจะมีผู้ใดหยิบอาวุธขึ้นมาทำร้ายกัน 
 
เอกสารอ้างอิง 
พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม.  

กรุงเทพมหานคร : โรงพมิพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพุทธโฆสะ. (2551). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. แปลโดยสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหา 

เถร). พิมพ์ครั้งที ่7. กรุงเทพมหานคร: ธนาเพรส. 
 

 


