
ชาวพุทธควรวางท่าทีต่อเรือ่งอจินไตยอย่างไร? 
What should be the attitude of Buddhists towards 

Acinteyya? 
 

1พระมหาวนัส  กตสาโร   
Pramaha Vanas Katasaro 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

ศุภกาญจน์ วิชานาติ 
Supakanjana Vichanati 

มหาวิทยาลยัราชภฎัพระนคร Phranakhon Rajabhat University 
1Corresponding author email: vanassaro@gmail.com 

 
Received: December 15, 2020; Revised: December 25, 2020; Accepted: December 26, 2020 

 

 
 
บทคัดย่อ 
 อจินไตย 4 อย่าง ได้แก่ พุทธวิสัย วิสัยของพระพุทธเจ้า ฌานวิสัย วิสัยของผู้ได้ฌาน 
กัมมวิบาก การให้ผลของกรรม และโลกจินตา ความคิดเรื่องโลก พระพุทธศาสนาจัดว่าเป็นเรื่อง
ที่ไม่ควรคิด เพราะไม่สามารถหาคำตอบได้ด้วยการครุ่นคิด เมื่อมีการกล่าวถึงเรื่องนี้ขึ้นมา จึงทำ
ให้ชาวพุทธจำนวนไม่น้อยไม่กล้าวิพากษ์วิจารณ์และไม่ศึกษาหาคำตอบ หรือบางครั้งเมื่อได้รับ
คำถามที่ตนเองไม่สามารถตอบได้ก็มักอ้างว่าเป็นเรื่องอจินไตย ทั้ง ๆ ที่เรื่องนั้นไม่ใช่เรื่อง
อจินไตย 
 ตามหลักของพระพุทธศาสนานั้น เรื่องอจินไตยไม่ใช่สิ่งที่แตะต้องหรือทำความเข้าใจ
มิได้เลย เพียงแต่จะต้องศึกษาและวางท่าทีที่ถูกต้อง เป็นความจริงที่ว่าการหาคำตอบจากเรื่อง
ทั้ง 4 อย่างนี้ จะอาศัยเพียงการคิดเดาเอาเองไม่ได้ เพราะคิดเท่าไรก็ไม่ได้คำตอบ แต่หาคำตอบ
ได้ด้วยการศึกษาและลงมือปฏิบัติอย่างถูกต้อง กล่าวคือ การจะทราบพุทธวิสัยได้ทุกอย่างโดย
ละเอียดก็มีหนทางเดียวคือต้องบำเพ็ญบารมีเพ่ือตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า การจะทราบวิสัยของผู้
ได้ฌานก็ต้องปฏิบัติกรรมฐานจนบรรลุฌานขั้นต่าง ๆ การจะทราบกัมมวิบากได้ก็ต้องศึกษาเรื่อง
หลักกรรมและการให้ผลของกรรม และการจะทราบโลกจินตาก็จะต้องศึกษาคำสอนที่เกี่ยวกับ
จักรวาลวิทยา เช่น อัคคัญญสูตร จึงจะทราบได้ อย่างไรก็ตาม ในทางพระพุทธศาสนาไม่ได้



69 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

มุ่งเน้นให้ค้นหาคำตอบเรื่องอจินไตยเป็นสำคัญ แต่เน้นให้ปฏิบัติตามหลักมรรคมีองค์ 8 เพ่ือ
ความหลุดพ้นจากกิเกส เพราะเมื่อปฏิบัติจนบรรลุเป็นพระอริยบุคคลแล้วก็จะหมดความสงสัย
ในเรื่องเหล่านี้ไดเ้อง 
คำสำคัญ: กัมมวิบาก, ฌานวิสัย, พุทธวิสัย, โลกจินตา, อจินไตย 
 

Abstract 

The acinteyya is the subjective nature of the Lord of Buddha thought 

including contemplative Buddhist vision, contemplative Vegas nature, karma, 

and the effects of acinteyya ideas. Buddhism said that acinteyya is not the idea 

that should be considered because we cannot find the answer with 

rumination. When the subject came up, Buddhists do not dare to criticize and to 

find answers. Sometimes, when the questions they cannot answer, it is often 

claimed that the matter was acinteyya, but the matter was not acinteyya. 

The principles of Buddhism acinteyya are the idea that can touch and 

understand by putting more effort in and placing the right attitude. The fact that 

we quest for the acinteyya cannot just think or guess, we cannot get the answer 

that way. We can find the answer through education and practice properly. The 

only way to get to know Buddha nature in detail is to perform acts to 

enlightenment as the Buddha. People want to read the other minds; people are 

aware of a practice of meditation and contemplation. If people must achieve the 

contemplation of the mind, people have to study the effects of karma and 

retribution. The world will know Jinta, people would have to study the teachings 

on cosmology such as the recipe Akkad. However, Buddhism does not aim to 

find the best acinteyya. Buddhism focuses on compliance with the 8 extrication 

for enlightenment, because the practice is to achieve the noble, it will put no doubt 

on these matters on their own. 

Keywords:  the karma, contemplative nature, Buddha nature, the world of 

imagination, acinteyya 

 
บทนำ 

หากจะมีคำถามว่า ชาวพุทธควรวางท่าทีต่อเรื่องอจินไตยอย่างไร? คำตอบที่สั้นและ
ง่ายที่สุด คือ “ไม่ควรคิด” หรือถ้าตอบเป็นภาษาปัจจุบันแบบไม่เป็นทางการก็คือ “อย่ามโน” 
แต่การตอบเพียงแค่นี้ ย่อมไม่สามารถบรรเทาความสงสัยของคนลงได้ และอาจยิ่งเพ่ิมความ
สงสัยขึ้นไปอีก เพราะความสงสัยเป็นสิ่งที่ติดตัวมนุษย์มาตั้งแต่เกิดด้วยกันทุกคน มนุษย์จึงมี
คำถามตั้งแต่เริ่มหัดพูดได้ เมื่อยังเป็นเด็กมนุษย์ก็มักถามปัญหาใกล้ตัวตามประสาเด็กว่าอะไร
และทำไม เช่น สิ่งนี้คืออะไร สิ่งนั้นคืออะไร ทำไมนกจึงบินได้ ทำไมปลาจึงว่ายน้ำได้ เมื่อเติบโต
เป็นผู้ใหญ่ มนุษย์ก็เริ่มถามปัญหาที่สลับซับซ้อนมากยิ่งขึ้น เช่น ทำอย่างไรเราจึงจะบินได้อย่าง



70  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

นก โลกเกิดขึ้นมาได้อย่างไร ทำไมคนเราจึงเกิดมาแตกต่างกัน จากความสงสัยทั้งหลายทำให้
มนุษย์ศึกษาค้นคว้าและประดิษฐ์สิ่งต่าง ๆ มากมาย แม้แต่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าเมื่อครั้งเป็น
พระโพธิสัตว์(เจ้าชายสิทธัตถะ)ก็ทรงมีความสงสัยเกี่ยวกับเรื่องโลกและชีวิตว่าทำอย่างไรจึงจะ
พ้นจากความเกิด ความแก่ ความเจ็บ และความตาย จากนั้นจึงทรงค้นหาทางหลุดพ้นไปจากสิ่ง
เหล่านี้และไดต้รัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าในทีสุ่ด 

เนื่องจากความสงสัยของมนุษย์ไม่มีขีดจำกัด แต่ปัญญาและเวลาของมนุษย์ในการ
แสวงหาคำตอบที่ตนสงสัยมีจำกัด การคิดสงสัยในบางเรื่องจึงไม่สามารถหาคำตอบได้ ในทาง
ศาสนาทั้งศาสนาแบบเทวนิยมและอเทวนิยมต่างก็มีคำสอนที่กล่าวถึงสิ่งที่ไม่อาจหาคำตอบได้
ด้วยการคิดสงสัย เช่น ความสงสัยเกี่ยวกับพระเจ้า ความสงสัยเกี่ยวกับกฎแห่งกรรม และความ
จริงทางธรรมชาติซึ่งอยู่นอกเหนือสติปัญญาของมนุษย์ทั่วไป แม้ว่ามนุษย์จะพยายามใช้
เทคโนโลยีและเครื่องมือที่ทันสมัยมาช่วยค้นหาความจริง แต่ก็ยังไม่สามารถพิสูจน์เรื่อง
บางอย่างได้ คำสอนบางเรื่องในแต่ละศาสนาจึงต้องอาศัยศรัทธาเป็นสำคัญ  

สำหรับพระพุทธศาสนานั้น แม้จะทราบกันโดยทั่วไปว่าเป็นศาสนาแห่งปัญญาก็ยังมี
การกล่าวถึงสิ่งที่ไม่ควรคิดไว้คือเรื่องอจินไตย เพราะคิดไปก็ไม่สามารถหาคำตอบได้ ซึ่งทำให้
เสียเวลาในชีวิตไปเปล่า ๆ ผู้ที่ไม่ได้ศึกษาพระพุทธศาสนาให้เขา้ใจอย่างถูกต้องอาจคิดได้ว่า การ
สอนเรื่องอจินไตยทำให้มนุษย์คิดไม่เป็นและไม่เกิดการพัฒนาคิดค้นสิ่งใหม่ ๆ บางคนกล่าว
ตำหนิพระพุทธเจ้าที่ไม่ทรงตอบปัญหาอันเป็นเรื่องอจินไตยว่าคงเป็นเพราะพระองค์ไม่ทราบ
คำตอบ และบางคนก็เห็นว่าคำสอนเรื่องอจินไตยเป็นการขัดขวางความเจริญก้าวหน้าทาง
วิทยาศาสตร์ ซึ่งถ้ามองอย่างผิวเผินโดยไม่ได้ศึกษาพระพุทธศาสนาให้เข้าใจอย่างแท้จริงแล้วก็
อาจทำให้คิดเช่นนั้นได้ นอกจากนี้ ยังมีชาวพุทธจำนวนไม่น้อยที่ไม่เข้าใจว่าเรื่องอจินไตยคือ
อะไรบ้าง ทราบแต่เพียงว่าเป็นเรื่องที่ไม่ควรคิดและหาคำตอบไม่ได้ เมื่อมีประเด็นปัญหาหรือ
ได้รับคำถามเกี่ยวกับเรื่องอจินไตยหรือคำถามอ่ืนที่ตนไม่สามารถหาคำตอบได้จึงมักอ้างว่าเป็น
เรื่องอจินไตย โดยไม่กล้าวิพากษ์วิจารณ์และไม่กล้าแสดงความคิดเห็นหรือวางท่าทีไม่ถูกต้องใน
เรื่องเหล่านี้ ดังนั้น การศึกษาทำความเข้าใจเรื่องอจินไตยอย่างถูกต้องว่าอจินไตยคืออะไร ทำไม
พระพุทธศาสนาจึงจัดว่าเป็นเรื่องที่ไม่ควรคิด และเราควรวางท่าทีหรือแสดงทรรศนะต่อเรื่อง
อจินไตยอย่างไร จึงมีความสำคัญและจำเป็นสำหรับชาวพุทธ 
 
แนวคิดเรื่องอจินไตย 4 อย่าง 

ในอจินเตยยสูตร พระพุทธเจ้าทรงแสดงเรื่องอจินไตยไว้ว่า  
“ภิกษุทั้งหลาย อจินไตย (เรื่องไม่ควรคิด) 4 ประการนี้ บุคคลไม่ควรคิด ใครคิดพึงมี
ส่วนแห่งความเป็นบ้า ความเดือดร้อน อจินไตย 4 ประการอะไรบ้าง คือ 1. พุทธวิสัย



71 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

ของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย 2. ฌานวิสัยของผู้ได้ฌาน 3. วิบากแห่งกรรม4. ความคิด
เรื่องโลก ภิกษุทั้งหลาย อจินไตย 4 ประการนี้บุคคลไม่ควรคิด ใครคิดพึงมีส่วนแห่ง
ความเป็นบ้า ความเดือดร้อน” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 21 ข้อที่ 77 หน้าที่ 
122)  
ในอจินไตยทั้ง 4 อย่างนี้ มีความหมายอย่างไร ทำไมจึงไม่ควรคิด และเราควรจะปฏิบัติ

หรือวางท่าทตี่อเรื่องเหล่านี้อย่างไร ผู้เขียนจะขอกล่าวตามลำดับ ดังนี้ 
1. พุทธวิสัย  พระอรรถกถาจารย์ได้ให้คำจำกัดความของคำว่าพุทธวิสัยหรือวิสัยของ

พระพุทธเจ้าไว้ว่า หมายถึง ความเป็นไปและอานุภาพแห่งพระพุทธคุณทั้งหลายมีพระ
สัพพัญญุตญาณ  เป็นต้น (อรรถกถาภาษาบาลี เล่มที่ 2 ข้อที่ 77 หน้าที่ 236) ดังนั้น ใน
บทความนี้ผู้เขียนจึงเน้นอธิบายพุทธวิสัยในส่วนที่เป็นพระสัพพัญญุตญาณ คือ ส่วนที่เป็นพระ
ปัญญาคุณของพระพุทธเจ้าเป็นหลัก 

พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ได้ให้ความหมายของพระสัพพัญญุตญาณ
ว่า หมายถึง ญาณคือความเป็นพระสัพพัญญู, พระปรีชาหยั่งรู้สิ่งทั้งปวง ทั้งที่เป็นอดีต ปัจจุบัน 
และอนาคต (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2553:475) 
พระไตรปิฎกได้แสดงเรื่องพระสัพพัญญุตญาณของพระพุทธเจ้าไว้ว่า สัพพัญญุตญาณของพระ
ตถาคตเป็นอย่างไร คือ ชื่อว่าสัพพัญญุตญาณ เพราะรู้สังขตธรรมและอสังขตธรรมทั้งปวง ไม่มี
อะไรเหลือ ชื่อว่าอนาวรณญาณ เพราะไม่มีเครื่องก้ันในญาณนั้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 
31 ข้อที่ 119 หน้าที่ 183)  

ชื่อว่าสัพพัญญุตญาณ เพราะรู้ธรรมส่วนอนาคตทั้งปวง ชื่อว่าอนาวรณญาณ เพราะไม่มี
เครื่องกั้นในญาณนั้น ชื่อว่าสัพพัญญุตญาณ เพราะรู้ธรรมส่วนอดีตทั้งปวง ชื่อว่าอนาวรณญาณ 
เพราะไม่มีเครื่องก้ันในญาณนั้น ชื่อว่าสัพพัญญุตญาณ เพราะรู้ธรรมส่วนปัจจุบันทั้งปวง ชื่อว่าอ
นาวรณญาณ เพราะไม่มีเครื่องกั้นในญาณนั้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 31 ข้อที่ 120 
หน้าที่ 183) 

จากความหมายดังกล่าวมาทั้งหมดนี้ ทำให้สรุปได้ว่าพุทธวิสัยของพระพุทธเจ้าก็คื อ
อานุภาพของพระพุทธเจ้าที่มีลักษณะพิเศษเฉพาะพระองค์ที่มนุษย์ธรรมดาและแม้แต่พระ
อรหันต์ทั่วไปไม่สามารถมีได้ และไม่สามารถรู้ได้ทั้งหมด ซึ่งแสดงออกมาในรูปแบบที่เรียกว่า
พระพุทธคุณ โดยสรุป มี 3 อย่าง คือ ปัญญาคุณ พระคุณคือพระปัญญา (wisdom) วิสุทธิคุณ 
พระคุณคือความบริสุทธิ์ (purity) และกรุณาคุณ พระคณุคือพระมหากรุณา (compassion) ใน
พระคุณ 3 อย่างนี้ ข้อที่เป็นหลักและกล่าวถึงทั่วไปในคัมภีร์ต่าง ๆ มี 2 อย่าง คือ ปัญญาและ
กรุณา ส่วนวิสุทธิเป็นพระคุณเนื่องอยู่ในพระปัญญาอยู่แล้ว เพราะเป็นผลเกิดเองจากการตรัสรู้ 



72  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

คัมภีร์ทั้งหลายจึงไม่แยกไว้เป็นข้อหนึ่งต่างหาก (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2545: 223) 
พระคุณท่ีขยายออกเป็น 9 อย่างนี้ เมื่อกล่าวโดยสรุปแล้วกม็ี 2 หรือ 3 อย่างนี้เท่านั้น 

บทความนี้จะกล่าวถึงพุทธวิสัยในส่วนที่เป็นพระสัพพัญญุตญาณ คือความเป็นพระ
สัพพัญญูของพระพุทธเจ้า ผู้ทรงรู้แจ้งในสรรพสิ่งทั้งหลาย อันเป็นส่วนของพระปัญญาคุณของ
พระองค์ ซึ่งเป็นพระคุณที่เหนือวิสัยของมนุษย์ธรรมดาทั่วไปหรือแม้แต่พระอรหันต์จะเข้าถึงได้ 
กล่าวคือพระปัญญาของพระพุทธเจ้า ที่เรียกว่า ทศพลญาณ (บาลีเรียก ตถาคตพลญาณ 10 คือ 
พระญาณอันเป็นกำลังของพระตถาคต 10 ประการ ที่ทำให้พระองค์สามารถบันลือสีหนาท 
ประกาศพระศาสนาได้ม่ันคง) ได้แก่ 

1. ฐานาฐานญาณ ปรีชาหยั่งรู้ฐานะและอฐานะ คือ รู้กฎธรรมชาติเกี่ยวกับขอบเขต
และขีดข้ันของสิ่งทั้งหลายว่า อะไรเป็นไปได้ อะไรเป็นไปไม่ได้ และแค่ไหนเพียงไร โดยเฉพาะใน
แง่ความสัมพันธ์ระหว่างเหตุกับผล และกฎเกณฑ์ทางจริยธรรมเกี่ยวกับสมรรถวิสัยของบุคคล 
ซึ่งจะได้รับผลกรรมที่ดีและชั่วต่าง ๆ กัน 

2. กรรมวิปากญาณ  ปรีชาหยั่งรู้ผลของกรรม  คือ  สามารถกำหนดแยกการให้ผล
อย่างสลับซับซ้อน ระหว่างกรรมดีกับกรรมชั่ว ที่สัมพันธ์กับปัจจัยแวดล้อมต่าง ๆ มองเห็น
รายละเอียดและความสัมพันธ์ภายในกระบวนการก่อผลของกรรมอย่างชัดเจน 

3. สัพพัตถคามินีปฏิปทาญาณ  ปรีชาหยั่งรู้ข้อปฏิบัติที่จะนำไปสู่คติทั้งปวง  คือ  สุคติ 
ทุคติ หรือพ้นจากคติ หรือปรีชาหยั่งรู้ข้อปฏิบัติที่จะนำไปสู่อรรถประโยชน์ทั้งปวง กล่าวคือ      
ทิฏฐธัมมิกัตถะ สัมปรายิกัตถะ หรือ ปรมัตถะ คือรู้ว่าเมื่อปรารถนาจะเข้าถึงคติหรือประโยชน์
ใด จะต้องทำอะไรบ้าง มีรายละเอียดวิธีปฏิบัติอย่างไร 

4. นานาธาตุญาณ ปรีชาหยั่งรู้สภาวะของโลกอันประกอบด้วยธาตุต่าง ๆ เป็นอเนก  
คือ รู้สภาวะของธรรมชาติ ทั้งฝ่ายอุปาทินนกสังขารและฝ่ายอนุปาทินนกสังขาร เช่น รู้จัก
ส่วนประกอบต่าง ๆ  ของชีวิต  สภาวะของส่วนประกอบเหล่านั้น  พร้อมทั้งลักษณะและหน้าที่
ของมันแต่ละอย่าง อาทิ การปฏิบัติหน้าที่ของขันธ์ อายตนะ และธาตุต่าง ๆ ในกระบวนการ
รับรู้ เป็นต้น และรู้เหตุแห่งความแตกต่างกันของสิ่งทั้งหลายเหล่านั้น 

5. นานาธิมุตติกญาณ  ปรีชาหยั่งรู้อธิมุติ  คือ  รู้อัธยาศัย  ความโน้มเอียง  ความ
เชื่อถือ แนวความสนใจ เป็นต้น ของสัตว์ทั้งหลายที่เป็นไปต่าง ๆ กัน 

6. อินทริยปโรปริยัตตญาณ  ปรีชาหยั่งรู้ความยิ่งและหย่อนแห่งอินทรีย์ของสัตว์
ทั้งหลาย คือ รู้ว่าสัตว์นั้น ๆ มีศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปัญญา แค่ไหน เพียงใด มีกิเลสมาก 
กิเลสน้อย มีอินทรีย์อ่อน หรือแก่กล้า สอนง่ายหรือสอนยาก มีความพร้อมที่จะตรัสรู้หรือไม่ 

7. ฌานาทิสังกิเลสาทิญาณ  ปรีชาหยั่งรู้ความเศร้าหมอง  ความผ่องแผ่ว  การออกแห่ง
ฌาน วิโมกข์ สมาธิและสมาบัติทั้งหลาย 



73 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

8. ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ ปรีชาหยั่งรู้อันทำให้ระลึกภพที่เคยอยู่ในหนหลังได้ 
9. จุตูปปาตญาณ ปรีชาหยั่งรู้จุติและอุบัติของสัตว์ทั้งหลายอันเป็นไปตามกรรม 
10. อาสวักขยญาณ  ปรีชาหยั่งรู้ความสิ้นไปแห่งอาสวะทั้งหลาย (พระธรรมปิฎก 

(ป.อ.ปยุตฺโต), 2545: 237-238) 
พระคุณทั้งหลายของพระองค์นี้ บุคคลทั่วไปไม่อาจจะรู้ได้ด้วยการนึกคิดเอาเองว่า 

ทำไมจึงเป็นเช่นนั้น ทำไมจึงเป็นเช่นนี้ ซึ่งถ้ามองตามหลักความเป็นจริงแล้วก็นับว่ามีเหตุผลที่
ควรจะเป็นอย่างนั้น เพราะแม้แต่วิสัยของผู้มีปัญญามากกับผู้มีปัญญาน้อยที่เราประสบพบเห็น
กันโดยทั่วไปในสังคมก็ยังมีความแตกต่างกันมาก เรื่องเดียวกันผู้มีปัญญามากอาจมองเห็นเป็น
โอกาสแต่ผู้มีปัญญาน้อยอาจมองเห็นเป็นปัญหาหรือวิกฤตได้ ไม่ต้องกล่าวถึงปัญญาของพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าผู้ทรงเป็นพระสัพพัญญูกับคนทั่วไปจะมีความแตกต่างกันสักเพียงไหน และไม่
เพียงแต่บุคคลทั่วไปซึ่งยังเป็นผู้มีกิเลสเท่านั้นที่ไม่สามารถทราบพุทธวิสัยได้ แม้แต่พระอรหันต
สาวกท้ังหลายผู้สิ้นอาสวะกิเลสทั้งหลายก็ไม่อาจทราบพุทธวิสัยได้ทั้งหมด เพียงแต่ท่านเหล่านั้น
ไม่มีความสงสัยในพุทธวิสัย เพราะตัดวิจิกิจฉาคือความสงสัยได้แล้ว 

2. ฌานวิสัย  พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ได้ให้ความหมายของฌานไว้
ว่า การเพ่งอารมณ์จนใจแน่วแน่เป็นอัปปนาสมาธิ,  ภาวะจิตสงบประณีต  ซึ่งมีสมาธิเป็นองค์
ธรรมหลัก (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2545: 88)  ฌานนั้นแบ่งออกเป็น 4 ขั้น ตามการ
จำแนกแบบพระสุตตันตปิฎก (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 923-924 หน้าที่ 448-
449) หรือ 5 ขั้น ตามการจำแนกแบบพระอภิธรรมปิฎก (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 34 ข้อ
ที่ 163 หน้าที่ 386)  

ฌาน 4 คือ 1) ปฐมฌาน มีองค์ 5 ได้แก่ วิตก วิจาร ปีติ สุข เอกัคคตา 2) ทุติยฌาน มี
องค์ 3 ได้แก่ ปีติ สุข เอกัคคตา 3) ตติยฌาน มีองค์ 2 ได้แก่ สุข เอกัคคตา 4) จตุตถฌาน มีองค์ 
2 ได้แก่ อุเบกขา เอกัคคตา ส่วนฌาน 5 ก็เหมือนกับฌาน 4 แต่ตามแบบอภิธรรม ท่านแบ่งให้
ละเอียดออกไป โดยเพ่ิมข้อ 2 แทรกเข้ามา คือ 1) ปฐมฌาน มีองค์ 5 ได้แก่ วิตก วิจาร ปีติ สุข 
เอกัคคตา  2) ทุติยฌาน มีองค์ 4 ได้แก่ วิจาร ปีติ สุข เอกัคคตา ข้อ 3), 4), 5) ตรงกับ ข้อ 2), 
3), 4) ในฌาน 4 ตามลำดับ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2545: 88-89) 

บุคคลผู้ได้ฌาน เรียกว่า ฌานลาภีบุคคล การที่จะทำให้ได้ฌานหรือทำให้ฌานเกิดขึ้น
นั้น จะต้องเจริญสมถกรรมฐานมีการเจริญกสิณ 10 เป็นต้น เมื่อได้ฌานแล้วย่อมทำให้สามารถมี
ฤทธิ์เหนือคนธรรมดาทั่วไป เช่น ฌานที่เกิดจากการเจริญปฐวีกสิณ(การทำสมาธิด้วยการเพ่งดิน
เป็นอารมณ์) ย่อมสามารถเนรมิตคนเดียวให้เป็นหลายคน เนรมิตแผ่นดินขึ้นในอากาศหรือในน้ำ
แล้วเดินไปด้วยเท้าได้ สำเร็จอิริยาบถยืนและนั่งเป็นต้นในอากาศหรือในน้ำได้ (พระพุทธโฆส
เถระ, 2556: 310) ฌานที่เกิดจากการเจริญอาโปกสิณ(การทำสมาธิด้วยการเพ่งน้ำเป็นอารมณ์) 



74  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

ย่อมสามารถดำลงไปในพ้ืนแผ่นดิน และผุดโผล่พ้ืนแผ่นดินขึ้นมาได้ บันดาลให้ฝนตกได้ บันดาล
ให้เกิดเป็นแม่น้ำและเป็นมหาสมุทรเป็นต้นได้ บันดาลแผ่นดิน  ภูเขา และปราสาทเป็นต้นให้
หวั่นไหวสั่นสะเทือนได้ เป็นต้น (พระพุทธโฆสเถระ, 2556: 310)  

เรื่องของฌานและบุคคลผู้ได้ฌานในระดับโลกิยะมีมาก่อนพระพุทธศาสนา เช่น พวก
ฤาษีและนักบวชนอกพระพุทธศาสนาก็มีจำนวนไม่น้อยที่ได้ฌานสามารถเหาะเหินเดินอากาศได้ 
แม้แต่อาฬารดาบสและอุทกดาบสผู้ที่พระโพธิสัตว์มอบตัวเป็นศิษย์ก่อนที่จะแสวงหาหนทางตรัส
รู้ด้วยพระองค์เองก็ได้ฌานสมาบัติ แต่ในทางพระพุทธศาสนานั้นการได้ฌานสมาบัติยังไม่ถือว่า
เป็นจุดหมายสูงสุด เพราะฌานในระดับโลกิยะสามารถเสื่อมได้ และผู้ที่ได้ฌานแล้วแต่ถ้ายังเป็น
ปุถุชนคือยังมีกิเลสอยู่ครบย่อมมีทั้งคุณและโทษ หากใช้ฤทธิ์อันเกิดจากฌานนั้นสนองกิเลสของ
ตนเอง ดังเช่นตัวอย่างการใช้ฤทธิ์ในทางที่ผิดของพระเทวทัต (อรรถกถาภาษาบาลี เล่มที่ 1 ข้อ
ที่ 2 หน้าที่ 181-202) เป็นต้น 

อีกคำหนึ่งที่มีรูปและเสียงคล้ายกับคำว่าฌาน ซึ่งทำให้คนจำนวนไม่น้อยที่ไม่ได้ศึกษา
พระพุทธศาสนาให้เข้าใจอย่างถ่องแท้มักเกิดความสับสนเมื่อนำไปใช้พูดหรือเขียน คือ คำว่า 
ญาณ  ซึ่งแปลว่า ความรู้, ปรีชาหยั่งรู้, ปรีชากำหนดรู้; เช่น ญาณ 3 ได้แก่ อตีตังสญาณ ญาณ
ในส่วนอดีต อนาคตังสญาณ ญาณในส่วนอนาคต ปัจจุปปันนังสญาณ ญาณในส่วนปัจจุบัน ; 
ญาณ 3 อีกหมวดหนึ่ง ได้แก่ สัจจญาณ หยั่งรู้อริยสัจแต่ละอย่าง กิจจญาณ หยั่งรู้กิจในอริยสัจ 
กตญาณ หยั่งรู้กิจอันได้ทำแล้วในอริยสัจ; อีกหมวดหนึ่ง ได้แก่ วิชชา 3 หรือญาณ 16 คือ ญาณ
ที่เกิดแก่ผู้บำเพ็ญวิปัสสนาโดยลำดับตั้งแต่ต้นจนถึงจุดหมาย คือ มรรค ผล นิพพาน 16 อย่าง 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2553: 89-90)  เมื่อว่าโดยสรุปแล้ว ฌานคือส่วนของ
สมาธิ เป็นผลที่เกิดจากการเจริญสมถกรรมฐาน ญาณคือส่วนของปัญญา เป็นผลที่เกิดจากการ
เจริญวิปัสสนากรรมฐาน 

3. กัมมวิบาก พระพุทธศาสนาได้สอนเรื่องหลักกรรมไว้มาก เพราะถือเป็นเรื่องใหญ่ที่มี
ความเกี่ยวข้องกับมนุษย์และสัตว์ทั้งหลาย ในบทความนี้จะได้กล่าวถึงความหมายของกรรมและ
การให้ผลของกรรมโดยสังเขป กรรม หมายถึง การกระทำที่ประกอบด้วยเจตนา คือ ทำด้วย
ความจงใจหรือจงใจทำ ดีก็ตาม ชั่วก็ตาม เช่น ขุดหลุมพรางดักคนหรือสัตว์ให้ตกลงไปตาย เป็น
กรรม แต่ขุดบ่อน้ำไว้กินใช้ สัตว์ตกลงไปตายเอง ไม่เป็นกรรม (แต่ถ้ารู้อยู่ว่าบ่อน้ำที่ตนขุดไว้อยู่
ในที่ซึ่งคนจะพลัดตกได้ง่าย แล้วปล่อยปละละเลย มีคนตกลงไปตาย ก็ไม่พ้นเป็นกรรม) การ
กระทำที่ดีเรียกว่า “กรรมดี” ที่ชั่ว เรียกว่า “กรรมชั่ว” โดยจำแนกตามคุณภาพ หรือตามธรรม
ที่เป็นมูลเหตุ มี 2 อย่าง คือ อกุศลกรรม(กรรมชั่ว) และกุศลกรรม(กรรมดี) จำแนกตามทวารคือ
ทางท่ีทำกรรม มี 3 อย่าง คือ กายกรรม การกระทำทางกาย วจีกรรม การกระทำทางวาจา และ
มโนกรรม การกระทำทางใจ ((พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2553: 4) ฝ่ายที่เป็น



75 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

อกุศลกรรม เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า ทุจริต 3 ได้แก่ 1) กายทุจริต ความประพฤติชั่วด้วยกาย 2) 
วจีทุจริต ความประพฤติชั่วด้วยวาจา 3) มโนทุจริต ความประพฤติชั่วด้วยใจ  ฝ่ายที่เป็นกุศล
กรรม เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า สุจริต 3 ได้แก่ 1) กายสุจริต ความประพฤติชอบด้วยกาย 2) วจี
สุจริต ความประพฤติชอบด้วยวาจา 3) มโนสุจริต ความประพฤติชอบด้วยใจ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อที่ 305 หน้าที่ 260) 

พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถานได้ให้ความหมายของกัมมวิบากหรือกรรมวิบากว่า 
หมายถึง ผลของกรรม (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546: 16) เรื่องกรรมวิบาก คือ การให้ผลของกรรม
นี้นับว่าเป็นเรื่องหนึ่งที่มีความสลับซับซ้อนมาก เพราะกรรมบางอย่างให้ผลในชาตินี้ กรรม
บางอย่างให้ผลแบบข้ามภพข้ามชาติ คือ ให้ผลในชาติหน้าบ้าง ให้ผลในชาติต่อ ๆ ไปบ้าง (พระ
พุทธโฆสเถระ, 2556: 999-1000) เช่น กรรมวิบากของพระมหาโมคคัลลานะ ซึ่งในอดีตชาติ
ท่านเคยทุบตีบิดา มารดา มาในชาตินี้ท่านจึงถูกโจรทุบตี แม้ชาตินี้ท่านจะไม่ได้ทำกรรมดังกล่าว 
นอกจากนี้ ท่านยังเป็นพระอรหันตสาวกที่มีฤทธิ์มากที่สุดในบรรดาพระสาวกของพระพุทธเจ้า 
แต่ก็ไม่อาจหลีกหนีจากกรรมวิบากได้  เมื่อกรรมวิบากเป็นเรื่องที่มีความสลับซับซ้อนและคน
ส่วนใหญ่ไม่สามารถทราบเหตุที่ตนหรือบุคคลอ่ืนเคยสร้างไว้ในอดีตชาติได้ กรรมวิบากจึงเป็น
เรื่องที่สร้างความสงสัยและสับสนให้แก่คนทั้งหลายมาทุกยุคทุกสมัย โดยเฉพาะในแง่ที่เกี่ยวกับ
หลักคำสอนทางศาสนาที่ว่า ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว ซึ่งบางครั้งก็ปรากฏผลให้เห็นว่าเป็นไปตาม
หลักคำสอนนี้ แต่บางครั้งก็ปรากฏผลให้เห็นว่าเป็นไปในทางที่ตรงกันข้าม กล่าวคือ คนทำดี
กลับตกต่ำ คนทำชั่วกลับเจริญรุ่งเรือง จึงทำให้คนจำนวนมากเกิดความสงสัยว่าหลักกรรมและ
การให้ผลของกรรมนั้นมีอยู่จริงหรือไม่ เมื่อสงสัยแล้วก็พยายามครุ่นคิดหาคำตอบกัน แต่ก็ไม่
อาจหาคำตอบที่กระจ่างชัดได้ อีกอย่างหนึ่ง เนื่องจากการที่ไม่ได้ศึกษาหลักกรรมและการให้ผล
ของกรรมอย่างถูกต้อง เวลาเกิดเรื่องไม่ดีกับตนเอง คนจำนวนมากจึงมักคิดว่าทำไมทำดีแล้ว
ไม่ได้ดี โดยมักจะเข้าข้างตนเองจนลืมคิดไปว่าในขณะที่ตนกำลังทำความดีอยู่นั้น บางครั้งก็เผลอ
ทำความชั่วควบคู่กันไปด้วยไม่ทางใดก็ทางหนึ่ ง กล่าวคือ ไม่ทางกายก็ทางวาจาหรือทางใจ 
ฉะนั้น จะหวังให้ผลดีเกิดกับตนเองอย่างเดียวย่อมเป็นไปไม่ได ้
 ตามหลักพระพุทธศาสนา กรรมวิบากหรือการให้ผลของกรรมนั้น มีทั้งให้ผลชั้นใน คือ 
ผลที่เกิดขึ้นภายในจิตใจ และผลชั้นนอก คือ ผลที่เกี่ยวเนื่องกับโลกธรรม 8 ได้แก่ ลาภ เสื่อม
ลาภ ยศ เสื่อมยศ สรรเสริญ นินทา สุข ทุกข์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 23 ข้อที่ 5-6 
หน้าที่ 202-206) โดยแบ่งการให้ผลออกเป็น 4 ระดับ ดังนี้ 
 1. ระดับภายในจิตใจ กรรมทำให้เกิดผลภายในจิตใจ มีการสั่งสมคุณสมบัติคือกุศล
ธรรมและอกุศลธรรม คุณสมบัติและสมรรถภาพของจิต มีอิทธิพลปรุงแต่งความรู้สึกนึกคิด 
ความโน้มเอียง ความนิยมชมชอบ และความสุข ความทุกข ์เป็นต้น อย่างไรบ้าง 



76  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

2. ระดับบุคลิกภาพ กรรมทำให้เกิดผลในด้านการสร้างเสริมนิสัย ปรุงแต่งลักษณะ
ความประพฤติการแสดงออก ท่าที การวางตนปรับตัว อาการตอบสนอง ความเก่ียวข้องสัมพันธ์
กับคนอ่ืน ๆ และต่อสถานการณ์หรือสภาพแวดล้อมทั่ว ๆ  ไปอย่างไรบ้าง  การให้ผลระดับนี้
ต่อเนื่องออกมาจากระดับที่ 1 นั่นเอง และมีขอบเขตคาบเกี่ยวกัน แต่แยกพิจารณาเพ่ือมองเห็น
แง่มุมของการให้ผลชัดเจนยิ่งขึ้น 

3. ระดับวิถีชีวิตของบุคคล กรรมชักนำความเป็นไปในชีวิตของบุคคล ทำให้เขาได้รับ
ประสบการณ์ที่น่าปรารถนา ประสบผลตอบสนองจากภายนอก พบความเสื่อมความเจริญ 
ความล้มเหลว ความสำเร็จ ลาภ ยศ สุข สรรเสริญ และความสูญเสียต่าง ๆ ที่ตรงข้าม ซึ่งรวม
เรียกว่า    โลกธรรมทั้งหลาย อย่างไรบ้าง ผลระดับนี้อาจแยกมองได้สองด้าน คือ ผลสนองจาก
ปัจจัยด้านอ่ืน ๆ ของสภาพแวดล้อมที่นอกจากคน และผลสนองจากปัจจัยด้านบุคคลอ่ืนและ
สังคม 

4. ระดับสังคม กรรมที่บุคคลและคนทั้งหลายกระทำ มีผลต่อการเป็นไปของสังคม
อย่างไรบ้าง เช่น ทำให้เกิดความเสื่อม ความเจริญ ความร่มเย็นเป็นสุข ความทุกข์ยากเดือดร้อน
ร่วมกันของมนุษย์ทั้งหลาย รวมทั้งผลจากการที่มนุษย์กระทำต่อสภาพแวดล้อมอ่ืน ๆ แล้ว
ย้อนกลับมาหาตัวมนุษย์เอง (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543: 189-190) 

ระดับที่ 1–2 คือ ระดับภายในจิตใจและระดับบุคลิกภาพ แม้เป็นระดับนามธรรมแต่คน
ส่วนใหญ่ก็เข้าใจและสัมผัสได้ด้วยตนเอง เช่น เมื่อเราทำความดีก็รู้สึกอ่ิมเอิบใจ ระดับที่ 4 คือ 
ระดับสังคมนั้นก็มองเห็นได้ชัด คนจึงไม่ค่อยสงสัยกันมากนัก ส่วนระดับที่ 3 คือ ระดับวิถีชีวิต
ของบุคคล เป็นเรื่องที่สร้างความสงสัยและมีการถกเถียงกันมากที่สุด ดังที่ได้กล่าวในเบื้องต้น
แล้วว่า บางครั้งคนทำดีแล้วไม่ได้ดี หรือทำชั่วแล้วกลับได้ดี ในที่นี้จึงจะขอกล่าวเน้นถึงการให้ผล
ของกรรมในระดับที่ 3 เท่านั้น 

ตามหลักของพระพุทธศาสนา ผลของการทำความดีหรือความชั่วในระดับวิถีชีวิตนี้จะ
ปรากฏผลดีชั่วหรือไม่นั้น ขึ้นอยู่กับองค์ประกอบการให้ผลของกรรมที่เรียกว่า สมบัติ 4 และ
วิบัติ 4  

สมบัติ 4 คือ ข้อดี, ความเพียบพร้อม, ความสมบูรณ์แห่งองค์ประกอบต่าง ๆ ซึ่งอำนวย
แก่การให้ผลของกรรมดี และไม่เปิดให้กรรมชั่วแสดงผล ได้แก่  

1. คติสมบัติ ความถึงพร้อมด้วยคติ ในช่วงยาวหมายถึงเกิดในกำเนิดอันอำนวย หรือที่
เกิดอันเจริญ ในช่วงสั้นหมายถึง ที่อยู่ ที่ไป ทางดำเนินดีหรือทำถูกเรื่อง ถูกที่ คือ กรณีนั้น 
สภาพแวดล้อมนั้น สถานการณ์นั้น ถิ่นที่นั้น ตลอดถึงแนวทางดำเนินชีวิตขณะนั้น เอ้ืออำนวย
แก่การกระทำความด ีหรือการเจริญงอกงามของความดี ทำให้ความดีปรากฏผลโดยง่าย 



77 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

2. อุปธิสมบัติ   ความถึงพร้อมด้วยรูปกาย   ในช่วงยาวหมายถึงมีกายสง่า   สวยงาม 
บุคลิกภาพดี ในช่วงสั้นหมายถึง รา่งกายแข็งแรง มีสุขภาพดี  

3. กาลสมบัติ ความถึงพร้อมด้วยกาล ในช่วงยาว หมายถึง เกิดอยู่ในสมัยที่ โลกมีความ
เจริญ หรือบ้านเมืองสงบสุข มีการปกครองที่ดี คนในสังคมอยู่ในศีลธรรม สามัคคีกัน ยกย่องคน
ดี    ไม่ส่งเสริมคนชั่ว ในช่วงสั้นหมายถึงทำถูกกาล ถูกเวลา 

4. ปโยคสมบัติ  ความถึงพร้อมด้วยการประกอบความเพียร  ในช่วงยาวหมายถึงฝักใฝ่
ในทางที่ถูก นำความเพียรไปใช้ขวนขวายประกอบการที่ถูกต้องดีงาม มีปกติประกอบกิจการงาน
ที่ถูกต้อง ทำแต่ความดีงามอยู่แล้ว ในช่วงสั้นหมายถึงเมื่อทำกรรมดี ก็ทำให้ถึงขนาด ทำจริงจัง         
ให้ครบถ้วนตามหลักเกณฑ์ ใช้วิธีการที่เหมาะกับเรื่อง หรือทำความดีต่อเนื่องมาเป็นพ้ืนแล้ว 
กรรมดีที่ทำเสริมเข้าอีก จึงเห็นผลได้ง่าย ((พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2545: 136-137) 
 ส่วนวิบัติ 4 คือ ข้อเสีย จุดอ่อน ความบกพร่องแห่งองค์ประกอบต่าง ๆ ซึ่งไม่อำนวยแก่
การให้ผลของกรรมดี แต่เปิดช่องให้กรรมชั่วแสดงผล ส่วนประกอบบกพร่อง เปิดช่องให้กรรม
ชั่ว ซึ่งตรงข้ามกับสมบัติ 4 ดังที่ได้กล่าวมา เป็นสิ่งที่จะต้องนำมาประกอบการพิจารณาในเรื่อง
การให้ผลของกรรม เพราะการปรากฏของวิบาก นอกจากอาศัยเหตุคือกรรมแล้ว ยังต้องอาศัย
ฐานคือ คติ อุปธิ   กาละ และปโยคะ เป็นปัจจัยประกอบด้วย กล่าวคือ จะต้องพิจารณากรรม
นิยาม โดยสัมพันธ์กับปัจจัยทั้งหลายที่เป็นไปตามนิยามอ่ืน  ๆ ด้วย เพราะนิยามหรือกฎ
ธรรมชาตินั้นมีหลายอย่าง มิใช่มีแต่กรรมนิยามอย่างเดียว (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2545: 
135-136) 
 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้ให้ความเห็นในเรื่องกรรมวิบากไว้ว่า “อย่างไรก็ดี 
ท่านยอมรับว่ากระบวนการให้ผลของกรรมนี้ เป็นเรื่องละเอียดซับซ้อนยิ่ง พ้นวิสัยแห่งความคิด 
ไม่อาจคิดให้เห็นแจ่มแจ้ง บาลีจัดเป็นอจินไตย คือ สิ่งที่ไม่ควรคิดอย่างหนึ่ง ท่านว่าถ้าขืน
ครุ่นคิดก็มีส่วนที่จะอัดอ้ันเป็นบ้า ที่ท่านว่าอย่างนี้ มิใช่หมายความว่าพระพุทธเจ้าทรงห้ามไม่ให้
เราคิด เพียงแต่ทรงแสดงความจริงไปตามธรรมดาว่า เรื่องนี้คิดเอาไม่ได้หรือไม่อาจจะเข้าใจได้
สำเร็จด้วยการคิดหาเหตุผล แต่เป็นเรื่องที่เข้าใจได้ด้วยการเรียนรู้ และเมื่อคิดไปจะเกิดเป็นบ้า
ขึ้น ก็มิใช่เป็นเพราะพระพุทธเจ้าหรือใครลงโทษหรือทำให้บ้า แต่ผู้คิดเป็นบ้าไปตามธรรมดาของ
เขาเอง เพราะคิดอัดอ้ันตันวุ่นไป” (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543: 194-195) 

4. โลกจินตา  พระอรรถกถาจารย์ได้ให้ความหมายของโลกจินตาหรือโลกจินดาว่า
หมายถงึความคิดว่าใครสร้างดวงจันทร์ ดวงอาทิตย์ ใครสร้างมหาปฐพี ใครสร้างมหาสมุทร ใคร
ให้สัตว์เกิด ใครสร้างภูเขา ใครสร้างต้นมะม่วง ต้นตาล และต้นมะพร้าว เป็นต้น (อรรถกาภาษา
บาลี เล่มที่ 2 ข้อที่ 77 หน้าที่ 360) ความคิดดังกล่าวนี้ ทางพระพุทธศาสนาจัดว่าเป็นอจินไตย 
คือ เรื่องที่ไม่ควรคิด เพราะคิดเท่าไรก็ไม่สามารถหาคำตอบได้ แม้ว่าเรื่องโลกและจักรวาลจะ



78  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

เป็นสิ่งที่ไม่ควรคิด แต่ก็เป็นเรื่องที่คนทุกยุคทุกสมัยพยายามครุ่นคิดและค้นคว้าหาคำตอบกัน
ด้วยวิธีการต่าง ๆ เท่าท่ีจะสามารถทำได้ตามยุคสมัยของตน 

ในสมัยปัจจุบัน มีความเจริญก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์มาก วิทยาศาสตร์ทำให้เกิดการ
ค้นพบเรื่องราวอันลึกลับของธรรมชาติที่ถูกปกปิดมาเป็นระยะเวลาอันยาวนานให้ปรากฏต่อ
มนุษยชาติ ในการค้นพบครั้งสำคัญนั้น เรื่องโลกและจักรวาลเป็นเรื่องหนึ่งที่มีการกล่าวถึงกัน
มาก เพราะโลกและจักรวาลเป็นที่อาศัยของมนุษย์และมีอิทธิพลต่อการดำเนินชีวิตของมนุษย์ 
ดังนั้น เราจึงได้ทราบการค้นพบทฤษฎีต่าง ๆ เกี่ยวกับโลกและจักรวาลมากขึ้นเรื่อย ๆ 
นอกจากนี้ยังมีการจัดตั้งองค์กรมากมายเพ่ือศึกษาค้นคว้าเรื่องนี้เป็นการเฉพาะ รวมถึงเปิดให้มี
การเรียนการสอนในสถาบัน การศึกษาต่าง ๆ ทั่วโลกอย่างกว้างขวางอีกด้วย เมื่อกล่าวถึงทฤษฎี
ที่ว่าด้วยการกำเนิดของโลกและสรรพสิ่งนั้น มี 2 ทฤษฎีหลัก คือ ทฤษฎีที่ว่าด้วยโลกนั้นถูกสร้าง
โดยพระเจ้า ซึ่งแนวคิดนี้มีอยู่ในศาสนาเทวนิยมต่าง ๆ เช่น ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ศาสนาคริสต์ 
ศาสนาอิสลาม และทฤษฎีที่ว่าด้วยการวิวัฒนาการของโลกและสรรพสิ่ง กล่าวคือ เป็นการมอง
โลกว่าโลกนั้นไม่ได้มีผู้สร้าง หากเกิดขึ้นจากการพัฒนาการของธรรมชาติและสรรพสิ่งที่มีอยู่ใน
ธรรมชาติ ซึ่งกระแสแนวคิดนี้จะปรากฏอยู่ในพระพุทธศาสนาและกลุ่มนักคิดตะวันตกบางคน 
เช่น ชาร์ล ดาว์วิน 

ในครั้งพุทธกาลก็มีคนสงสัยเรื่องโลกและจักรวาลกันมากเช่นเดียวกับสมัยปัจจุบัน แต่
สมัยนั้นไม่มีเครื่องมือทางวิทยาศาสตร์สำหรับใช้ค้นหาคำตอบในเรื่องนี้ ผู้มีความสงสัยจึงต้อง
สอบถามปัญหากับศาสดาเจ้าลัทธิต่าง ๆ แม้แต่พระพุทธเจ้าก็ถูกถามปัญหานี้ ด้วยเหมือนกัน 
เช่น สมัยหนึ่ง ท่านพระมาลุงกยบุตร ได้เกิดความคิดคำนึงว่า  

“ทิฏฐิที่พระผู้มีพระภาคไม่ตรัสตอบ  ทรงงด  ทรงวางเฉยเหล่านี้  คือ  ทิฏฐิว่า  ‘โลก
เที่ยง  โลกไม่เที่ยง  โลกมีที่สุด  โลกไม่มีที่สุด  ชีวะกับสรีระเป็นอย่างเดียวกัน  ชีวะกับ
สรีระเป็นคนละอย่างกัน  หลังจากตายแล้วตถาคตเกิดอีก  หลังจากตายแล้ว  ตถาคต
ไม่เกิดอีก  หลังจากตายแล้วตถาคตเกิดอีกและไม่เกิดอีก  หลังจากตายแล้ว  ตถาคตจะ
ว่าเกิดอีกก็มิใช่  จะว่าไม่เกิดอีกก็มิใช่’  การที่พระผู้มีพระภาคไม่ทรงตอบทิฏฐิเหล่านั้น
แก่เรา  เราไม่ชอบใจ  เราไม่พอใจ เราจักเข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคอีก จะทูลถาม
เนื้อความนั้น ถ้าพระผู้มีพระภาคจักตรัสตอบเราว่า  ‘โลกเที่ยง  ฯลฯ  หลังจากตาย
แล้ว  ตถาคตจะว่าเกิดอีกก็มิใช่  จะว่าไม่เกิดอีกก็มิใช่’  เราก็จักประพฤติพรหมจรรย์ใน
พระผู้มีพระภาคต่อไป  ถ้าพระผู้มีพระภาค  จักไม่ตรัสตอบเราว่า  ‘โลกเที่ยง  โลกไม่
เที่ยง  โลกมีที่สุด  โลกไม่มีที่สุด  ชีวะกับสรีระเป็นอย่างเดียวกัน  ชีวะกับสรีระเป็นคน
ละอย่างกัน  หลังจากตายแล้วตถาคตเกิดอีก  หลังจากตายแล้วตถาคตไม่เกิดอีก  
หลังจากตายแล้วตถาคตเกิดอีกและไม่เกิดอีก  หลังจากตายแล้วตถาคตจะว่าเกิดอีกก็



79 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

มิใช่  จะว่าไม่เกิดอีกก็มิใช่’  เราก็จักลาสิกขาไปเป็นคฤหัสถ์” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
เล่มที ่13 ข้อที่ 122 หน้าที่ 133-134) 
ต่อมาท่านพระมาลุงกยบุตรก็ได้เข้าไปเฝ้าและกราบทูลถามปัญหานั้นกะพระผู้มีพระ

ภาค พระองค์ทรงย้อนถามว่าเราได้มีการตกลงกันไว้ก่อนหรือเปล่าว่า เมื่อท่านพระมาลุงกยบุตร
บวชแล้ว พระองค์จะตอบปัญหาเหล่านี้ และถ้าพระองค์ไม่ตอบปัญหาเหล่านี้ ท่านพระมาลุงกย
บุตรจะลาสิกขา ท่านพระมาลุงกยบุตรกราบทูลว่า ‘ไม่ได้ตกลงกันไว้’ พระองค์จึงตรัสว่า ‘เมื่อ
เป็นเช่นนั้นจะมาทวงเอาอะไรกับใคร’ และทรงอุปมาด้วยบุรุษผู้ต้องศรอาบยาพิษอย่างร้ายแรง 
โดยสรุปความได้ว่า เมื่อบุรุษต้องลูกศรที่อาบยาพิษอย่างร้ายแรง  มิตรอำมาตย์  ญาติสาโลหิต
ของบุรุษนั้นไปหาแพทย์ผู้ชำนาญในการผ่าตัดมารักษา ถ้าบุรุษผู้ต้องลูกศรนั้นกล่าวว่า ‘ตราบใด
ที่เรายังไม่รู้จักคนที่ยิงว่าเป็นใคร ธนูที่เขาใช้ยิงเป็นชนิดไหน สายธนูที่เขาใช้ยิงเป็นสายที่ทำด้วย
อะไร  ลูกธนูที่เขาใช้ยิงเป็นธนูที่ทำด้วยไม้อะไร  หางเกาทัณฑ์ที่เขาใช้ยิงเป็นหางที่เสียบด้วยขน
ปีกนกชนิดใด เกาทัณฑ์ที่เขาใช้ยิงเป็นสิ่งที่เขาพันด้วยเอ็นอะไร ลูกธนูที่เขาใช้ยิงเป็นหัวลูกศร
ชนิดไหน  ตราบนั้นเราก็จักไม่ถอนลูกศรนี้ออกไป’  ต่อให้บุรุษนั้นตายไป  เขาก็จะไม่รู้เรื่องนั้น
เลย  ฉันใด  บุคคลใดพึงกล่าวอย่างนี้ว่า  ‘ตราบใดที่พระผู้มีพระภาคไม่ตรัสตอบว่า  ‘โลกเที่ยง  
โลกไม่เที่ยง  โลกมีที่สุด  โลกไม่มีที่สุด  ชีวะกับสรีระเป็นอย่างเดียวกัน  ชีวะกับสรีระเป็นคนละ
อย่างกัน  หลังจากตายแล้วตถาคตเกิดอีก  หลังจากตายแล้วตถาคตไม่เกิดอีก  หลังจากตายแล้ว
ตถาคตเกิดอีกและไม่เกิดอีก  หลังจากตายแล้วตถาคตจะว่าเกิดอีกก็มิใช่  จะว่าไม่เกิดอีกก็มิใช่’  
ตราบนั้น  เราก็จักไม่ประพฤติพรหมจรรย์ในพระผู้มีพระภาค’  ต่อให้บุคคลนั้นตายไป  ตถาคต
ก็ไม่ตอบเรื่องนั้น ฉันนั้นเหมือนกัน (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 13 ข้อที่ 125-126 หน้าที่ 
136-139) พระองค์ได้ตรัสให้เหตุผลกับท่านพระมาลุงกยบุตรว่า  

“มาลุงกยบุตร  เมื่อมีความเห็นว่า  ‘โลกเที่ยง  หรือโลกไม่เที่ยง’  ‘โลกมีที่สุด  หรือ
โลกไม่มีที่สุด’  ‘ชีวะกับสรีระเป็นอย่างเดียวกัน  หรือชีวะกับสรีระเป็นคนละอย่างกัน’  
‘หลังจากตายแล้วตถาคตเกิดอีก  หรือหลังจากตายแล้ว  ตถาคตไม่เกิดอีก’  ‘หลังจาก
ตายแล้วตถาคตจะว่าเกิดอีกก็มิใช่  จะว่าไม่เกิดอีกก็มิใช่’  จักได้มีการอยู่ประพฤติ
พรหมจรรย์กันหรือก็หามิได้  ชาติ  ชรา  มรณะ  โสกะ  ปริเทวะ  ทุกข์  โทมนัส  และ
อุปายาสก็ยังคงมีอยู่ตามปกติ  เราจึงบัญญัติเฉพาะการกำจัดชาติ  ชรา  มรณะ  โสกะ  
ปริเทวะ  ทุกข์  โทมนัส  และอุปายาสในปัจจุบัน” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 13 
ข้อที่ 127 หน้าที่ 139)  

 จากพระสูตรนี้ ทำให้ทราบชัดได้ว่าปัญหาที่พระพุทธเจ้าทรงตอบนั้น จะต้องเป็นปัญหา
ที่เป็นไปเพ่ือความสิ้นทุกข์ เป็นหนทางแห่งการบรรลุมรรค ผล นิพพานต่อไป ดังข้อความที่
พระองค์ตรัสในท้ายพระสูตรว่า 



80  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

“ปัญหาอะไรเล่าที่เราตอบ  คือ  ปัญหาว่า  ‘นี้ทุกข์  นี้ทุกขสมุทัย  นี้ทุกขนิโรธ  นี้
ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา’ เราตอบ เพราะเหตุไรเราจึงตอบ เพราะปัญหานั้นมีประโยชน์  
เป็นเบื้องต้นแห่งพรหมจรรย์  เป็นไปเพ่ือความเบื่อหน่าย  เพ่ือคลายกำหนัด  เพ่ือดับ  
เพ่ือสงบระงับ  เพ่ือรู้ยิ่ง  เพ่ือตรัสรู้  และเพ่ือนิพพาน...” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม
ที่ 13 ข้อที่ 128 หน้าที่ 141)  
อย่างไรก็ตาม แม้พระองค์จะไม่ตรัสตอบเกี่ยวกับจุดเริ่มต้นและจุดสิ้นของจักรวาลดังที่

ได้แสดงไว้ในพระสูตรนี้ แต่หากทรงเห็นว่าเป็นไปเพ่ือเกื้อกูลแก่ผู้ฟัง บางครั้งก็จะตรัสถึงเรื่อง
เหล่านี้ด้วยเหมือนกัน เช่น ครั้งหนึ่งทรงแสดงเรื่องการกำเนิดของโลก เพ่ือให้เห็นความสำคัญ
ของกรรมคือการกระทำว่ามีความสำคัญกว่าชาติกำเนิด อันเป็นการปฏิเสธระบบวรรณะ และ
ปฏิเสธความความเชื่อที่ว่าโลกถูกสร้างขึ้นโดยพระเจ้า โดยทรงแสดงเรื่องนี้แก่สามเณรวาเสฏฐะ
และสามเณรภารทวาชะซึ่งเกิดในวรรณะพราหมณ์ แต่เข้ามาบวชในพระพุทธศาสนา จึงถูกพวก
พราหมณ์ด่าว่าต่าง ๆ นานา โดยอ้างว่าท่านทั้งสองละจากวรรณะที่ประเสริฐไปอยู่ในวรรณะที่
เลวทราม เนื่องจากพวกพราหมณ์มีความเชื่อว่าวรรณะพราหมณ์เกิดจากโอษฐ์ของพระพรหม 
เป็นวรรณะที่ประเสริฐและบริสุทธิ์ที่สุด พระพุทธเจ้าจึงทรงแสดงถึงความบริสุทธิ์และไม่บริสุทธิ์
ว่าขึ้นอยู่กับการกระทำของบุคคลนั้น ๆ ไม่ว่าจะอยู่ในวรรณะกษัตริย์ พราหมณ์ แพศย์ หรือสูทร  
หากประพฤติทุจริต(อกุศลกรรมบถ 10)  คือ  เป็นผู้ฆ่าสัตว์ ถือเอาสิ่งของที่เจ้าของเขาไม่ได้ให้ 
ประพฤติผิดในกาม พูดเท็จ พูดส่อเสียด พูดคำหยาบ  พูดเพ้อเจ้อ  เพ่งเล็งอยากได้ของเขา  มี
จิตพยาบาท  มีความเห็นผิด  ก็ถือว่าผู้นั้นไม่บริสุทธิ์  แต่ถ้าเว้นจากการประพฤติทุจริตแล้วหัน
มาประพฤติสุจริต(กุศลกรรมบถ 10) ซึ่งตรงกันข้ามกับทุจริตก็ถือว่าผู้นั้นบริสุทธิ์ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อที่ 111-116 หน้าที่ 83-87) จากนั้นพระองค์ได้ตรัสถึงความเป็นมาของ
ระบบวรรณะ โดยเริ่มตั้งแต่การกำเนิดของโลกและสรรพสิ่งก่อน ดังนี้ 

วาเสฏฐะและภารทวาชะ  สมัยหนึ่ง  ครั้นเวลาล่วงเลยมาช้านาน  โลกนี้เสื่อม  เมื่อโลก
กำลังเสื่อม  เหล่าสัตว์ส่วนมากไปเกิดที่พรหมโลกชั้นอาภัสสระ  นึกคิดอะไรก็สำเร็จได้
ตามปรารถนา  มีปีติเป็นภักษา  มีรัศมีซ่านออกจากร่างกาย  เที่ยวสัญจรไปในอากาศ  
อยู่ในวิมานอันงดงาม  สถิตอยู่นานแสนนาน สมัยหนึ่ง  ครั้นเวลาล่วงเลยมาช้านาน  
โลกนี้ เจริญขึ้น  เมื่อโลกกำลังเจริญขึ้น  เหล่าสัตว์ส่วนมากจุติจากพรหมโลกชั้น
อาภัสสระมาเป็นอย่างนี้  นึกคิดอะไรก็สำเร็จได้ตามปรารถนา  มีปีติเป็นภักษา  มีรัศมี
ซ่านออกจากร่างกาย  เที่ยวสัญจรไปในอากาศ  อยู่ในวิมานอันงดงาม  สถิตอยู่นาน
แสนนาน วาเสฏฐะและภารทวาชะ  สมัยนั้น  ทั่วทั้งจักรวาลนี้แหละเป็นน้ำทั้งนั้น  
มืดมนอนธการ  ดวงจันทร์  ดวงอาทิตย์  ดวงดาวนักษัตรทั้งหลายยังไม่ปรากฏ  
กลางคืน  กลางวันยังไม่ปรากฏ  เดือนหนึ่ง  ครึ่งเดือน  ฤดูและปีก็ยังไม่ปรากฏ  หญิง



81 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

ชายก็ยังไม่ปรากฏ  สัตว์ทั้งหลายปรากฏชื่อแต่เพียงว่า  ‘สัตว์’  เท่านั้น  ครั้นเวลา
ล่วงเลยมาช้านาน  เกิดง้วนดินลอยอยู่บนน้ำปรากฏแก่สัตว์เหล่านั้น  ดุจน้ำนมที่บุคคล
เคี่ยวให้แห้งแล้วทำให้เย็นสนิทจับเป็นฝาอยู่ข้างบน  ง้วนดินนั้นสมบูรณ์ด้วยสี  สมบูรณ์
ด้วยกลิ่น  สมบูรณ์ด้วยรส  มีสีเหมือนเนยใสหรือเนยข้นอย่างดี  และมีรสอร่อยเหมือน
น้ำผึ้งมิ้มซึ่งปราศจากโทษ  ต่อมา สัตว์ผู้หนึ่งมีนิสัยโลภกล่าวว่า ‘ท่านผู้เจริญสิ่งนี้จะ
เป็นเช่นไร’ แล้วใช้นิ้วช้อนง้วนดินขึ้นมาลิ้มดู  เมื่อเขาใช้นิ้วช้อนง้วนดินขึ้นมาลิ้มดูอยู่  
รสง้วนดินได้แผ่ซ่านไป  เขาจึงเกิดความอยากในรส  แม้สัตว์เหล่าอ่ืนก็พากันถือ
แบบอย่างสัตว์นั้น  จึงใช้นิ้วช้อนง้วนดินขึ้นมาลิ้มดู  เมื่อสัตว์เหล่านั้นใช้นิ้วช้อนง้วนดิน
ขึ้นมาลิ้มดูอยู่  รสง้วนดินก็แผ่ซ่านไป  และสัตว์เหล่านั้นก็เกิดความอยากในรสขึ้น
เช่นเดียวกัน วาเสฏฐะและภารทวาชะ  ต่อมา  สัตว์เหล่านั้นพากันใช้มือปั้นง้วนดินให้
เป็นคำ ๆ  เพ่ือจะบริโภค  เมื่อใด  สัตว์เหล่านั้นพากันใช้มือปั้นง้วนดินให้เป็นคำ ๆ  
เพ่ือบริโภค  เมื่อนั้น  รัศมีที่ซ่านออกจากร่างกายของสัตว์เหล่านั้นก็หายไป  เมื่อรัศมีที่
ซ่านออกจากร่างกายหายไป  ดวงจันทร์  ดวงอาทิตย์ก็ปรากฏ  เมื่อดวงจันทร์  ดวง
อาทิตย์ปรากฏ  ดวงดาวนักษัตรทั้งหลายก็ปรากฏ เมื่อดวงดาวนักษัตรทั้งหลายปรากฏ 
กลางคืน กลางวันก็ปรากฏ  เมื่อกลางคืน  กลางวันปรากฏ  เดือนหนึ่ง   ครึ่งเดือนก็
ปรากฏ  เมื่อเดือนหนึ่ง  ครึ่งเดือนปรากฏ  ฤดูและปีก็ปรากฏ  ด้วยเหตุเพียงเท่านี้   
โลกนี้จึงได้กลับฟ้ืนขึ้นอีก... (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อที่ 119-121 หน้าที่ 
88-90)  
ต่อจากนั้น เนื้อหาของพระสูตรนี้ได้กล่าวถึงพัฒนาการด้านสังคมของมนุษย์ เริ่มจาก

การเป็นอยู่โดยไม่ต้องสะสมอาหาร การสะสมอาหาร การเสพกาม การสร้างที่อยู่อาศัย การแบ่ง
หน้าที่กันทำ ซึ่งเป็นสาเหตุให้เกิดวรรณะ 4 ในที่สุด (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อที่ 
122-140 หน้าที่ 90-102)  

อย่างไรก็ตาม แม้พระสูตรนี้จะทำให้เราทราบถึงการเกิดขึ้นและการดับสลายของโลก 
แต่ก็แสดงเพียงการเกิดขึ้นและการดับสลายของโลกในลักษณะที่เป็นวงจรในแต่ละช่วงเวลา
เท่านั้น ไมไ่ดแ้สดงให้เราทราบว่าจุดเริ่มต้นและจุดสิ้นสุดของโลกจริง ๆ เป็นอย่างไร  
 
การวางท่าทีต่อเร่ืองอจินไตย 

หากจะมีคำถามว่า ในอจินไตยทั้ง 4 อย่างนี้ เมื่อไม่ควรคิดแล้ว เราควรปฏิบัติหรือวาง
ท่าทีต่อเรื่องเหล่านี้อย่างไร ตามความเห็นของผู้เขียนเห็นว่า แม้พระพุทธเจ้าจะทรงแสดงไว้ว่า
ไม่ควรคิดในเรื่องเหล่านี้ แต่ก็มิได้หมายความว่าเรื่องเหล่านี้จะเป็นสิ่งที่วิพากษ์วิจารณ์ไม่ได้หรือ
เรียนรู้ไม่ได้เลย เพียงแต่การเรียนรู้สิ่งเหล่านี้ให้เข้าใจอย่างชัดเจนนั้นจะต้องมีวิธีการที่ถูกต้อง



82  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

เหมาะสม โดยในเบื้องต้นต้องเข้าใจก่อนว่า พระพุทธศาสนาแสดงบ่อเกิดของปัญญาหรือความรู้
ไว้ 3 ประการ คือ 1) จินตามยปัญญา ปัญญาเกิดจากการคิด 2) สุตมยปัญญา ปัญญาเกิดจาก
การฟัง 3) ภาวนามยปัญญา ปัญญาเกิดจากการอบรม(การลงมือปฏิบัติ ) (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อที่ 305 หน้าที่ 271) ดังนั้น เรื่องอจินไตย แม้จะไม่สามารถหาคำตอบได้
จากการคิด แต่ก็สามารถทำความเข้าใจได้ด้วยการศึกษาและปฏิบัติ 

ในฐานะพุทธศาสนิกชนนั้น ผู้เขียนเห็นว่าควรวางท่าทีต่อเรื่องที่เป็นอจินไตยแต่ละเรื่อง 
ดังต่อไปนี้ 

1. การวางท่าทีต่อพุทธวิสัย แม้พระพุทธศาสนาจะเป็นศาสนาแห่งปัญญา แต่ในความ
เป็นศาสนานั้นจะใช้แต่ปัญญาเพียงอย่างเดียวไม่ ได้  ต้องอาศัยศรัทธาด้วย เพียงแต่
พระพุทธศาสนาเน้นศรัทธาที่ประกอบด้วยปัญญา ดังนั้น ในฐานะพุทธศาสนิกชนจึงต้องปลูก
ความเลื่อมใสศรัทธาก่อน โดยเฉพาะอย่างยิ่งต้องศรัทธาต่อการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้าที่เรียกว่า
ตถาคตโพธิสัทธา  คือ  มีความมั่นใจในองค์พระตถาคตว่าทรงเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ ทรง
พระคุณทั้ง 9 ประการ ตรัสธรรม บัญญัติวินัยไว้ด้วยดี ทรงเป็นผู้นำทางที่แสดงให้เห็นว่ามนุษย์
คือเราทุกคนนี้ หากฝึกตนด้วยดี ก็สามารถเข้าถึงภูมิธรรมสูงสุด บริสุทธิ์หลุดพ้นได้ ดังที่พระองค์
ได้ทรงบำเพ็ญไว้เป็นแบบอย่าง (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2545: 140-141) จึงจะสามารถ
วางท่าทีที่ถูกต้องต่อเรื่องพุทธวิสัยได้ เช่น บางครั้งมีการถกเถียงกันว่าเจ้าชายสิทธัตถะประสูติ
แล้วทรงพระดำเนินได้ 7 ก้าวจริงหรือ ฝ่ายที่ไม่มีความศรัทธาก็ต้องปฏิเสธโดยทันทีว่าเป็นไป
ไมไ่ด้ เพราะผิดธรรมชาติของมนุษย์ทั่วไป ฝ่ายที่มีความศรัทธาเพียงอย่างเดียวก็อาจจะเชื่อทันที
ว่าเป็นไปได้ ส่วนผู้ที่มีศรัทธาอันประกอบด้วยปัญญาย่อมไม่ปฏิเสธหรือเชื่อโดยทันที แต่จะ
พยายามหาหนทางศึกษาความเป็นไปได้หรือไม่ได้ก่อนแล้วจึงตัดสินใจว่าควรเชื่อหรือไม่ควรเชื่อ 
ดังนั้น พุทธวิสัยจึงเป็นสิ่งที่ไม่อาจรู้ได้ด้วยการใช้ปัญญาจากการคิดเพียงอย่างเดียว ต้องอาศัย
ศรัทธาและการประพฤติปฏิบัติที่ประกอบด้วยปัญญา และหากต้องการทราบพุทธวิสัยอย่าง
แท้จริงก็ต้องบำเพ็ญบารมีจนเป็นพระพุทธเจ้า เพราะผู้ที่จะทราบพุทธวิสัยได้ทั้งหมดก็มีเพียง
พระพุทธเจ้าเท่านั้น ซึ่งตามหลักการของพระพุทธศาสนาทั้งฝ่ายเถรวาทและมหายานต่างก็มิได้
ห้ามผู้ใดตั้งความปรารถนาและบำเพ็ญบารมีเพ่ือเป็นพระพุทธเจ้า เพียงแต่ในฝ่ายเถรวาทเน้น
การปฏิบัติเพ่ือบรรลุเป็นพระอรหันตสาวกมากกว่า เพราะเห็นว่าการเวียนว่ายตายเกิดเป็นทุกข์ 
ส่วนฝ่ายมหายานเน้นการบำเพ็ญตนแบบพระโพธิสัตว์ 

2. การวางท่าทีต่อฌานวิสัย เรื่องฌานวิสัย คือ วิสัยของผู้ได้ฌานและฤทธิ์ที่เกิดจาก
การได้ฌานนั้น คนทั่วไปที่ไม่ได้ฌานย่อมไม่สามารถทราบได้ แม้จะสงสัยและขบคิดสักเท่าไรก็ไม่
สามารถหาคำตอบได้ เช่น สงสัยว่าทำไมคนบางคนจึงเหาะเหินเดินอากาศได้ ทำไมจึงแสดงฤทธิ์



83 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

ต่าง ๆ ได้ การที่จะเข้าใจหรือหายสงสัยในเรื่องนี้ได้ก็ต้องอาศัยการปฏิบัติที่เรียกว่าสมถกรรม
ฐานจนสามารถบรรลุฌานในขั้นต่าง ๆ 

อย่างไรก็ตาม การได้ฌานในระดับต่าง ๆ นั้น ย่อมเสื่อมได้ ดังตัวอย่างการเสื่อมจาก
ฌานของพระเทวทัต และการได้ฤทธิ์ที่ เกิดจากฌานนั้น  ไม่ ใช่สิ่ งที่ประเสริฐสู งสุดใน
พระพุทธศาสนา แม้ในบางครั้งอาจมีความจำเป็นต้องใช้ในการเผยแผ่ธรรมแก่ผู้ที่มีทิฏฐิมานะ
มาก ๆ แต่พระพุทธเจ้าก็ไม่ทรงสรรเสริญ และภายหลังทรงบัญญัติเป็นพระวินัยห้ามพระภิกษุ
แสดงอิทธิปาฏิหาริย์(การแสดงฤทธิ์เป็นอัศจรรย์) พระองค์ทรงยกย่องการแสดงอนุสาสนี
ปาฏิหาริย์(การแสดงธรรมเป็นอัศจรรย์) เพราะการแสดงธรรมนั้นเป็นเหตุให้ผู้ฟังธรรมได้บรรลุ
มรรค ผล นิพพาน อันเป็นจุดหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา เช่นเดียวกับในศาสนาเทวนิยมที่
ถือว่าการได้ฌานยังไม่ใช่จุดหมายสูงสุด ดังคำกล่าวของศาสตราจารย์กีรติ บุญเจือ ว่า “ตาม
ทรรศนะเทวนิยม การได้ฌานแล้วตีความแบบฌานนิยมนี้  ถือว่าจิตได้รับการส่องสว่างจากพระ
เจ้า ซึ่งยังไม่ใช่ขั้นสูงสุดของวิถีชีวิตแบบเทวนิยม ขั้นสูงสุดของเทวนิยมคือขั้นเอกภาพหรือเป็น
หนึ่งเดียวกับพระเจ้า” (วีรชาติ นิ่งอนงค์, 2552: 35-36) ดังนั้น การได้ฌานหรือไม่จึงไม่ใช่
สาระสำคัญของการบรรลุจุดหมายสูงสุดทั้งศาสนาแบบ    เทวนิยมและอเทวนิยม ถ้าหากสงสัย
ในเรื่องฌานวิสัยก็ไม่ควรหาคำตอบด้วยการคิด แต่ควรหาคำตอบด้วยการปฏิบัติเพ่ือให้บรรลุ
ฌานในขั้นต่าง ๆ ด้วยวิธีที่ถูกต้อง และควรใช้ฌานนั้นเป็นพ้ืนฐานแห่งการเจริญวิปัสสนาเพ่ือ
บรรลุอริยธรรม อีกท้ังไม่ควรทำตนเองและผู้อ่ืนให้หลงติดอยู่ในฌานหรือฤทธิ์อันเกิดจากฌาน 

3. การวางท่าทีต่อกัมมวิบาก พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้แสดงเรื่องกรรมวิบากไว้
ในหนังสือพุทธธรรมว่า เรื่องการให้ผลของกรรมหรือกรรมวิบากถึงแม้จะเป็นอจินไตย ก็มิใช่ว่า
เราจะแตะต้องไม่ได้ แง่ที่เราจะเกี่ยวข้องได้ก็คือเกี่ยวข้องด้วยความรู้และเท่าที่เรารู้ แล้วมีความ
มั่นใจตามแนวความรู้นั้น โดยศึกษาพิจารณาสิ่งที่เราตามดูรู้เห็นได้ คือ สิ่งที่กำลังเป็นไปอยู่จริง
ในปัจจุบัน จากส่วนย่อยหรือจุดเล็กที่สุดขยายออกไป ได้แก่ กระบวนการแห่งความคิดหรือ
เจตจำนงที่กล่าวมาแล้วนั้น เริ่มตั้งแต่ให้เห็นว่าเมื่อคิดดีเป็นกุศลก็เกิดเป็นผลดีแก่ชีวิตจิตใจ
อย่างไร เมื่อคิดร้ายเป็นอกุศล เกิดเป็นผลร้าย ชีวิตจิตใจเสียหายอย่างไร   ผลนั้นออกไป
ภายนอกสู่ผู้อื่น สู่สังคม สู่โลก ในทางดีไม่ดีอย่างไร แล้วสะท้อนกลับเข้ามาหาตัวอีกในทางดีร้าย
อย่างไร และให้เห็นกระบวนการก่อผลที่ละเอียดซับซ้อนเนื่องด้วยปัจจัยหลายอย่างและหลาย
ฝ่าย จนพอหยั่งเห็นแนวทางแห่งความละเอียดซับซ้อนที่อาจเป็นไปได้เกินกว่าจะคาดหมาย
อย่างง่าย ๆ และให้เกิดความมั่นใจในความเป็นไปตามธรรมดาแห่งเหตุปัจจัย เมื่อเข้าใจความ
เป็นไปส่วนย่อยในช่วงสั้นอย่างไร ก็พอมองเข้าใจความเป็นไปช่วงยาวไกลได้อย่างนั้น (พระธรรม
ปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543: 195) 



84  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

ส่วนการที่จะรู้เรื่องกรรมวิบากซึ่งมีความสลับซับซ้อนได้ทั้งหมดนั้น เหลือวิสัยที่คนทั่วไปจะ
ทราบ ต้องอาศัยการปฏิบัติจนบรรลุปุพเพนิวาสานุสติญาณ คือ การระลึกชาติได้ และแม้แต่ผู้ที่
ระลึกชาติได้ เช่น พระอรหันต์ก็ยังมีข้อจำกัดในการระลึกชาติ จึงไม่สามารถจำแนกความ
สลับซับซ้อนของกรรมได้ทั้งหมด แต่ท่านหมดความสงสัยในเรื่องกรรม จึงมีแต่เพียงพระพุทธเจ้า
เท่านั้นที่ทรงทราบและจำแนกความสลับสลับซับซ้อนของกรรมได้ เพราะพระองค์ทรงระลึกชาติ
ได้ไม่จำกัด ดังที่ท่านแสดงไว้ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคว่า ลำดับของกรรมและลำดับของวิบากกรรม 
12 อย่าง ย่อมปรากฏตามหน้าที่ของตนตามเป็นจริงเฉพาะแก่กัมมวิปากญาณของพระพุทธเจ้า
ทั้งหลาย ไม่สาธารณะโดยทั่วไปแก่พระสาวกทั้งหลาย (พระพุทธโฆสเถระ, 2556:999) ดังนั้น 
เรื่องการให้ผลของกรรมหรือกรรมวิบากจึงเป็นสิ่งที่ไม่อาจหาคำตอบได้ด้วยการคิด ข้อที่ควร
ปฏิบัติ คือ ขอให้มีความเชื่อมั่นในกฎแห่งกรรม เชื่อว่าผลของกรรมมีจริง และเชื่อว่าสัตว์มีกรรม
เป็นของตน แต่ละคนเป็นเจ้าของแห่งกรรม จะต้องรับผิดชอบผลที่เกิดจากการกระทำของตน 
คือ ให้มีกัมมสัทธา (เชื่อกฎแห่งกรรม) วิปากสัทธา (เชื่อการให้ผลของกรรม)และกัมมัสสกตา
สัทธา (เชื่อว่าทุกคนมีกรรมเป็นของตน) แบบอย่าง (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2545: 140-
141) เมื่อมีความเชื่อดังกล่าวนี้ก็จะตั้งอยู่ในความไม่ประมาท ทำแต่กุศลกรรม ไม่ทำอกุศลกรรม 
หรือทำอกุศลกรรมน้อยที่สุด เพราะมั่นใจว่าสิ่งที่ตนทำทั้งดีและชั่วจะต้องมีผลมาถึงตนอย่าง
แนน่อน  

4. การวางท่าทีต่อโลกจินตา  บรรดาอจินไตยทั้ง 4 อย่างนั้น ตามความเห็นของผู้เขียน
แล้ว โลกจินตา มีความจำเป็นน้อยที่สุดต่อการประพฤติปฏิบัติเพ่ือการบรรลุธรรม กล่าวคือ 
เรื่องพุทธวิสัยก็ดี ฌานวิสัยก็ดี กรรมวิบากก็ดี ล้วนเกี่ยวข้องกับการประพฤติปฏิบัติโดยตรง ส่วน
ว่าโลกจะมีจุดเริ่มต้นและสิ้นสุดอย่างไรอาจไม่จำเป็นต้องรู้เลยก็ได้ในแง่ของการประพฤติปฏิบัติ
ธรรม เพราะแม้แต่พระพุทธเจ้า ทุกครั้งที่พระองค์ตรัสเกี่ยวกับโลกและจักรวาลก็ทรงมี
จุดมุ่งหมายทางจริยศาสตร์ที่ชัดเจน มิได้ตรัสขึ้นมาลอย ๆ หรือตรัสเฉพาะในแง่จักรวาลวิทยา
หรือภูมิศาสตร์เท่านั้น ดังข้อสังเกตของพระมหาหรรษา  ธมฺมหาโส, รศ.ดร. ว่า “ในบางมิติของ
คำสอนนั้น เมื่อพระองค์เริ่มต้นด้วยการนำเสนอเรื่องโลกและจักรวาล ข้อสรุปของการนำเสนอ
กลับมิได้หยุดอยู่เพียงแค่นั้น พระองค์ได้ต่อยอดความคิดด้วยการมุ่งเน้นแง่มุมในเชิงจริยศาสตร์
เสมอ อันเป็นการนำโลกภายนอกหรือโลกทางวัตถุประยุกต์สำหรับนำเข้าไปสู่การย้ำเตือนให้
เห็นถึงโลกภายในเสมอ ไม่ว่าจะเป็นอัคคัญญสูตรที่จบลงด้วยการวัดคุณค่าของวรรณะทั้ง 4 ด้วย
การปฏิบัติธรรม หรือสัตตสุริยสูตรที่พยายามนำหลักไตรลักษณ์นำเสนอผ่านโลกภายนอกท่ีว่าสิ่ง
ต่าง ๆ ไม่เที่ยง เมื่อเกิดขึ้นแล้วก็ดำเนินไปสู่ความดับ และเมื่อพิจารณาให้ตลอดสายแล้วจะ
พบว่า การพิจารณาหลักความจริงดังกล่าวนั้นจะสามารถพัฒนาตนเองไปสู่ความจริงสูงสุดของ
พระพุทธศาสนาคือพระนิพพาน” (พระมหาหรรษา  ธมฺมหาโส, 2554: 143) ดังนั้น สิ่งที่ควร



85 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

ปฏิบัติต่อโลก คือ การรู้เท่าทันโลกตามความเป็นจริงและประพฤติตนเพ่ือให้อยู่ในโลกได้อย่างมี
ความสุข โดยไม่สร้างความเดือดร้อนแก่เพ่ือนร่วมโลกและไม่ทำลายสิ่งแวดล้อม ตลอดจน
พยายามศึกษาและปฏิบัติเพ่ือให้พ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ แต่ในแง่ของ
วิทยาศาสตร์นั้น การศึกษาค้นคว้าเรื่องโลกและจักรวาลก็คงต้องดำเนินต่อไปและควรศึกษาด้วย
ท่าทีที่ถูกต้อง กล่าวคือ ศึกษาโดยใช้เทคโนโลยีต่าง ๆ ช่วยพิสูจน์ความจริง มิใช่ศึกษาโดยการ
นึกคิดพิจารณาหาเหตุผลเพียงอย่างเดียว และควรศึกษาถึงวิธีการป้องกันรักษาโลกไว้ไม่ให้ดับ
สลายไปเร็วกว่าที่ควรจะเป็นด้วย ที่สำคัญควรเผื่อเวลาไว้สำหรับการศกึษาและปฏิบัติเพ่ือความ
พ้นทุกข์ คือ พ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏด้วยเช่นเดียวกัน 
 
บทสรุป 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งปัญญาที่ประกอบด้วยเหตุผล มีความสอดคล้องและ
ใกล้เคียงกับหลักวิทยาศาสตร์ คำสอนในพระพุทธศาสนามีทั้งส่วนที่พิสูจน์ให้เห็นจริงได้อย่าง
เป็นรูปธรรมและส่วนที่ไม่สามารถพิสูจน์ให้เห็นจริงได้อย่างเป็นรูปธรรม ส่วนที่พิสูจน์ให้เห็นจริง
ได้อย่างเป็นรูปธรรม คือ ผู้ปฏิบัติสามารถนำไปปฏิบัติแล้วเห็นผลได้ในปัจจุบัน ไม่ต้องรอชาติ
หน้าหรือไม่ต้องรอให้บรรลุธรรมก่อนแล้วจึงเห็นผล เช่น หลักทิฏฐธัมมิกัตถะ คือ ประโยชน์ใน
ปัจจุบันหรือที่นิยมเรียกกันว่า  หัวใจเศรษฐี  ซึ่งเป็นหลักธรรมที่สำคัญข้อหนึ่งในการสร้างเนื้อ
สร้างตัว  หลักอิทธิบาทซึ่งเป็นคุณธรรมที่นำไปสู่ความสำเร็จทั้งทางโลกและทางธรรม เมื่อนำ
หลักธรรมเหล่านี้มาปฏิบัติย่อมได้รับผลอย่างเป็นรูปธรรมตามสมควรแก่การปฏิบัติ  ส่วนคำ
สอนที่ไม่สามารถพิสูจน์ให้เห็นได้อย่างเป็นรูปธรรม เช่น นรก สวรรค์ โลกนี้ โลกหน้า มรรค ผล 
นิพพาน ซึ่งเป็นความรู้ความเห็นเฉพาะตน ไม่สามารถอธิบายให้เห็นอย่างเป็นรูปธรรมได้  หลัก
คำสอนทั้งสองลักษณะนี้พระพุทธศาสนาไม่ได้บังคับให้เชื่อ แต่ให้ใช้หลักการที่แสดงไว้ในกาลาม
สูตรหรือเกสปุตตสูตร เป็นเครื่องมือในการตรวจสอบความเชื่อ และให้พิสูจน์หลักธรรมคำสอน
ด้วยการประพฤตปิฏิบัติอย่างถูกต้อง 

คำสอนเรื่องอจินไตย 4 คือ พุทธวิสัย วิสัยของพระพุทธเจ้า ฌานวิสัย วิสัยของผู้ได้ฌาน 
กัมมวิบาก การให้ผลของกรรม และโลกจินตา ความคิดเรื่องโลก ตามหลักพระพุทธศาสนาจัดว่า
เป็นเรื่องที่ไม่ควรคิด เพราะเป็นเรื่องที่ไม่สามารถหาคำตอบได้จากการคิด นอกจากจะทำให้มี
ส่วนแห่งความเป็นบ้าแล้วก็ไม่ก่อให้เกิดประโยชน์อะไร และการจะรู้เรื่องเหล่านี้หรือไม่ก็ไม่ได้มี
ผลต่อการบรรลุจุดหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาคือพระนิพพาน  

อย่างไรก็ตาม แม้พระพุทธเจ้าจะตรัสว่าอจินไตย 4 เป็นเรื่องที่ไม่ควรคิด แต่ก็มิใช่
หมายความว่าเป็นเรื่องที่จะศึกษาหาคำตอบหรือวิพากษ์วิจารณ์ไม่ได้เลย เพียงแต่จะต้องวาง
ท่าทีที่ ถูกต้อง ฉะนั้ น  จึ งควรศึกษาเรื่องเหล่ านี้ ให้ เข้าใจ โดยเฉพาะอย่างยิ่ งสำหรับ



86  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

พุทธศาสนิกชนซึ่งมีเป้าหมายสูงสุดคือการบรรลุมรรค ผล นิพพาน ควรใช้เวลาที่มีอยู่อย่างจำกัด
นี้ศึกษาและปฏิบัติตามแนวทางที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงแสดงไว้ อันได้แก่มรรคมีองค์ 8 
อย่างเคร่งครัดก็จะสามารถบรรลุจุดหมายสูงสุดได้ และไม่ต้องสงสัยในเรื่องอจินไตยอีกต่อไป 
เพราะสามารถตัดวิจิกิจฉาคือความสงสัยได้แล้ว  
 
เอกสารอ้างอิง 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต).(2545). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที ่ 

10.กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพุทธโฆสเถระ. (2556). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. ฉบับแปลและเรียบเรียงโดย สมเด็จพระพุฒา 

จารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) และคณะ. กรุงเทพมหานคร: ธนาเพรส. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต).(2553). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. 

กรุงเทพฯ : สหธรรมิก. 
พระมหาหรรษา  ธมฺมหาโส. (2554). เอกสารประกอบการบรรยาย เรื่องสัมมนา

พระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่ (801 208). หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎี
บัณฑิต วิทยาลัยมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539).  พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

_________. (2539). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฺฐกถา. กรุงเทพมหานคร:  โรง 
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542.  
กรุงเทพมหานคร: นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่น. 

วีรชาติ  นิ่มอนงค.์ (2552). รายงานการวิจัย เรื่องการศึกษาวิเคราะห์ทฤษฎีอรรถปริวรรต
ศาสตร์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท. สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 

 


