
ความดับทุกข์ในปฏิจจสมุปบาท 
EXTINCTION OF SUFFERING IN PATICCASAMUPPĀDA 

 
1พระครูสุวรรณวิจิตร Phrakrusuwanvujit 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

จุฬารัตน์ วิชานาติ Jurarat Vichanati 
มหาวิทยาลัยราชภัฎพระนคร Phranakhon Rajabhat University 

1Corresponding author email: suwanvujit@gmail.com 

 
Received: December 15, 2020; Revised: December 29, 2020; Accepted: December 29, 2020 

 

 
 
บทคัดย่อ 
 ความดับทุกข์ในปฏิจจมุปบาทเป็นหลักธรรมที่ทำให้บุคคลเป็นผู้ที่มีความเชื่อในเหตุ
และผล เชื่อกรรมและผลของกรรม ซึ่งความเชื่อเหล่านี้จะเป็นเหตุปัจจัยสนับสนุนให้พัฒนา
ปัญญา ไปสู่การบรรลุมรรค ผลและพระนิพพาน ปฏิจจสมุปบาทมีความเกี่ยวข้องกับขันธ์ 5 
อริยสัจ 4 ไตรลักษณ์ และอริยมรรคมีองค์ 8  หลายนัย กล่าวคือ ปฏิจจสมุปบาท ขันธ์ 5 และ
อริยสัจ 4 ถือว่า เป็นธรรมอย่างเดียวกัน โดยหมวดธรรมเหล่านี้มุ่งอธิบายถึงรื่องของชีวิตใน
สังสารวัฏฏ์ และการออกจากสังสารวัฏฏ์ จะแตกต่างกันบ้างในรูปแบบการอธิบาย กล่าวคือ 
ปฏิจจสมุปบาทอธิบายถึง สิ่งมีชีวิตและไม่มีชีวิต (รูปและนาม) โดยมุ่งเน้นการอธิบายเหตุปัจจัย
ที่อาศัยกันและกันและผลธรรมจึงเกิดขึ้น หมายถึง สัตว์บุคคล ตัวตน เรา เขา จึงเกิดข้ึน 
คำสำคัญ : ทุกข,์ ความดับทุกข์, ปฎิจจสมุปบาท 
 
Abstract 

  Removing the cause of suffering in Paticcasamuppāda is the precepts. It 

makes the person to believe in cause and result, the cause of Karma and the 

result of Karma. These factors are to develop the wisdom through the path of 

effect and nirvana. Paticcasamuppāda has been associated with the Five 

Aggregates, the Four Noble Truths, the Three Characteristics and the Noble 

Eightfold Path. These precepts are to explain the Wheel of Rebirth and get out of 

it but Paticcasamuppāda explains of life and non-life (body and mind). By 



125 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

focusing on the factors that relies on each other and it happens fairly represents 

the animal, person, I and you. They will occur them. 

Keyword: suffering, extinction of suffering, Paticcasamuppāda 

 
บทนำ    
 ปฏิจจสมุปบาทเป็นหมวดธรรมที่สำคัญในพระพุทธศาสนา โดยปกติปฏิจจสมุปบาทจะ
ถูกนำมาอธิบายความเป็นเหตุเป็นผลของความเกิดขึ้น และความแตกสลายไปของสิ่งมีชีวิตและ
ไม่มีชีวิต โดยมีกรอบและหลักการที่ว่า เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี เมื่อสิ่งนี้ดับ สิ่งนี้จึงดับ  หมายความ
ว่า สิ่งมีชีวิตและไม่มีชีวิตมีความเกิดขึ้น หรือมีความเสื่อมแตกสลายไปล้วนมีเหตุปัจจัยเป็น
มูลเหตุ โดยที่ปัจจัยทั้งหลายต่างล้วนอาศัยซึ่งกันและกัน เกี่ยวเนื่องสัมพันธุ์ซึ่งกันและกัน ไม่
อิสระออกจากกัน และปัจจัยทั้งหลายล้วนมีความเกิดขึ้น (พระสัททธัมมโชติกะ  ธัมมาจริยะ, 
2528: 10) ดำรงอยู่ชั่วขณะ แล้วก็เสื่อมไป สลายไป ไม่มีตัวตนแท้จริง ปัจจัยทั้งหลายเหล่านี้ ไม่
มีผู้ใดสร้าง หรือกระทำให้เกิดขึ้น มีขึ้น หลักการเหล่านี้จึงถูกนำมาอธิบายกระบวนการการเกิด
ทุกข์ในสังสารวัฏฏ์ ซึ่งเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า ปฏิจจสมุปบาทสายเกิด หรือ ปฏิจจสมุปบาทสมุท
ยวาร และปฏิจจสมุปบาทถูกนำมาอธิบายกระบวนการดับทุกข์ในสังสารวัฏฏ์ หรือที่เรียกอีก
อย่างหนึ่งว่า เรียกว่า ปฏิจจสมุปบาทนิโรธวารหรือ ปฏิจจสมุปบาทปฏิโลม  (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 9 หน้าที่ 14) กล่าวคือ  
 ปฏิจจสมุปบาทสายเกิด หรือปฏิจจสมุปบาทสมุทยวาร จะอธิบายถึงเหตุและผลของ
กรรมที่เวไนยสัตว์ได้การกระทำกรรมไว้ในอดีตบ้าง ในปัจจุบันบ้าง หรือกำลังจะเกิดขึ้นใน
อนาคตบ้าง เพราะเวไนยสัตว์ไม่รู้ในสภาวธรรมตามความเป็นจริง มีอวิชชา ความหลงเป็นมูล
ครอบงำชีวิตอยู่ เป็นเหตุให้เวไนยสัตว์ดำเนินชีวิตไปพร้อมกับความหลง มีการพอกพูนกิเลสให้
หนาขึ้น มีการทำความดีความชั่วที่เกิดขึ้นทางกาย ทางวาจา และทางใจบ้าง และที่สุดกรรมดี 
กรรมชั่วเหล่านี้เป็นปัจจัยให้สรรพสัตว์เวียนวนอยู่ในสังสารวัฏฏ์ มี 31 ภูมิเป็นที่อาศัย ในขณะที่
สรรพสัตว์เวียนวนอยู่ในสังสารวัฏฏ์อยู่นั้น นัยของปฏิจจสมุปบาทนั้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
เล่มที่ 12 ข้อที่ 402 หน้าที่ 434-436) เหตุปัจจัยทั้งหลายก็จะมีการสืบต่อกันเป็นสาย อย่าง
ต่อเนื่อง จากอดีตภพบ้าง ปัจจุบันภพบ้าง และกำลังจะเกิดขึ้นในอนาคตภพบ้าง โดยมีการ
แสวงหาภพ ความเกิดอย่างไม่มีที่สิ้นสุด ปฏิจจสมุปบาทจะอธิบายชีวิตที่กำลังวนเวียนใน
สังสารวัฏฏ์ด้วยหมวดธรรมหลากหลายนัย อาทิ ขันธ์ 5  ธาตุ 6 อายตนะ 12  ธาตุ 18 หรือ
ความเป็นเพียงแต่สภาวธรรมที่ประกอบด้วยรูป จิต และเจตสิก (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 
10 ข้อที่ 155 หน้าที่ 99) เป็นต้น  
 ปฏิจจสมุปบาทนิโรธวาร หรือปฏิจจสมุปบาทปฏิโลม หรือเรียกให้เข้าใจได้ง่าย ๆ อีก
อย่างหนึ่ง คือ ความดับทุกข์ปฏิจจสมุปบาท ปฏิจจสมุปบาทจะอธิบายความเป็นไปของชีวิตที่



126  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

กำลังดำเนินไปตามความเห็นที่ถูกต้องตามหลักธรรมในพระพุทธศาสนา  (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 55 หน้าที่ 45) มีการสำรวมระวังทางกาย ทางวาจา และใจ โดยมีศีล
กำกับชีวิตบ้าง มีสมาธิประคับประคองจิตมิให้หวั่นไหวไปกับกามคุณอารมณ์ทั้งหลายบ้าง และมี
ปัญญาพิจารณาสภาวธรรมโดยแยบคายบ้าง เมื่อการสำรวมระวังเกิดขึ้นบ่อย ๆ เป็นเหตุปัจจัย
ให้อกุศลธรรมทั้งหลายค่อย ๆ ดับลงไป ค่อย ๆ จางหายไป ค่อย ๆ ออกไปจากชีวิต ยกตัวอย่าง
เช่น เมื่อรักษาศีลไม่ฆ่าสัตว์อยู่เป็นปกตินิสัย ความโกรธ ความโหดร้าย ความดูหมิ่นในชีวิตผู้อ่ืน 
ความมองไม่เห็นคุณค่าในชีวิตของผู้อ่ืนย่อมค่อยๆ จางหายไป ความรัก ความเมตตา ความโอบ
อ้อมอารี และความเห็นคุณค่าในชีวิตของผู้อ่ืนย่อมปรากฏเกิดขึ้น เข้ามาแทนที่อกุศลกรรม
ทั้งหลาย เมื่อเหตุปัจจัยฝายอกุศลธรรมที่เป็นเหตุให้เกิดความทุกข์ค่อยๆ ดับลงไปอย่างต่อเนื่อง 
ในทางตรงกันข้ามสิ่งที่เข้ามาแทนที่ เข้ามาทดแทนเติมเต็มอกุศลธรรม ก็คือ เหตุปัจจัยฝ่ายกุศล
ธรรม ซึ่งเป็นเหตุให้ปัญญาเจริญรุ่งเรือง เป็นเหตุปัจจัยให้ชีวิตสภาวธรรม เข้าใจสรรพสิ่งในโลก
ตามความเป็นจริง ดับทุกข์จะมากน้อยเพียงใดขึ้นอยู่กับระดับการสำรวมระวังในไตรสิกขา และ
คุณธรรมของแต่ละบุคคล ความดับทุกข์ในปฏิจจสมุปบาทในระดับสูงสุดในพระพุทธศาสนา ก็
คือ พระนิพพาน เป็นความดับทุกข์ทั้งปวง เป็นความดับทุกข์ในสารวัฏฏ์  (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 91-102 หน้าที่ 58-61) 
 จะเห็นได้ว่า ปฏิจจสมุปบาททั้งสองฝ่ายนั้นมีความสำคัญต่อชีวิตมนุษย์ เพราะ
ปฏิจจสมุปบาทจะอธิบายเหตุปัจจัยในการดำเนินชีวิตของสรรพสัตว์ ทั้งในด้านที่เป็นความทุกข์  
และในด้านที่เป็นความสุข สำหรับปฏิจจสมุปบาทฝ่ายดับ หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า ความดับ
ทุกข์ในปฏิจจสมุปบาทนั้น เป็นเรื่องที่ใกล้ตัวเรามากที่สุด เป็นเรื่องของการดำเนินไปของชีวิตที่
กำลังเป็นไปอยู่ ในขณะที่เรากำลังคิด กำลังพูด หรือกำลังกระทำการงานใด ๆ อยู่ในปัจจุบันนี้ 
ล้วนดำเนินไปตามเหตุปัจจัย หากการกระทำนั้นเกื้อกูลไปด้วยความตระหนักรู้ประกอบไปด้วย
กุศุลธรรม อาทิ ความมีสติอยู่เสมอๆ ความสำรวมในศีล ความมีจิตตั้งมั่น ความมีเมตตา ความ
พิจารณาธรรมโดยแยบคาย เป็นต้น การกระทำ การพูด การคิดที่เคยกระทำมาในอดีต หรือ
ปัจจุบันที่กำลังกระทำกรรมอยู่ และเป็นเหตุให้เกิดความทุกข์ มีการฆ่าสัตว์ เป็นต้น ค่อยๆ ชะ
ล้าง ค่อย ๆ ดับไป ความเจริญของกุศลธรรม อาทิ ความมีสติ ความมีเมตตา ความไม่โลภ ความ
ไม่หลงย่อมปรากฏเกิดขึ้นและเข้ามาแทนที่อกุศลธรรม เป็นเหตุปัจจัยให้มนุษชาติพัฒนาตัวเอง
ไปตามลำดับ อกุศลดับไปมากเพียงใด ปัญญาก็จะเจริญรุ่งเรืองเข้ามาแทนที่ตามลำดับ และ
ท้ายที่สุดปัญญานั้นเป็นอริยะ ที่เรียก มรรคญาณ เป็นปัญญาที่ดับเหตุปัจจัย คือ อวิชชาได้
เด็ดขาด อวิชชาและปัจจัยทั้งหลายมีสังขาร วิญญาณ เป็นต้น จะไม่เกิดขึ้นมาอีก และผลที่ได้รับ
จากความดับแห่งปจัจัยทั้งหลาย ก็คือ พระนิพพาน 



127 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

 ดังนั้น หากเราทำความเข้าใจความดับทุกข์ในปฏิจจสมุปบาทอย่างลึกซึ้งทั้งในภาค
ปริยัติ และการนำหลักการไปใช้ในชีวิตประจำวัน โดยน้อมหลักธรรมในปฏิจจสมุปบาทเข้ามาใน
ตน ด้วยการโยนิโสมนสิการ ทั้งในระดับตระหนักรู้ กระบวนการคิด การพูด และการกระทำ 
ความเป็นผู้รู้ในเหตุและผลของความทุกข์ และความสุขของชีวิต จะเป็นเหตุปัจจัยให้มนุษย์
สำรวมระวังการกระทำทางกาย วาจา ใจ น้อมธรรมตนเองเข้ามาในตน น้อมตนเข้าไปศึกษาใน
ไตรสิกขาอย่างยิ่งยวด เป็นเหตุปัจจัยให้มนุษย์มีความเป็นกลางในสรรพสิ่งทั้งหลาย คือ ไม่ยินดี 
ไม่ยินร้าย ไม่ยึดมั่นในสิ่งอันเป็นที่รักจนล้นพ้น จนเกิดความโศกเศร้า พิไร รำพัน เมื่อสูญเสียสิ่ง
อันเป็นที่รักไป แต่อัตภาพชีวิตที่กำลังดำเนินไปอยู่ในปัจจุบันนั้น เป็นผู้ที่ยอมรับความจริง อยู่
กับความเป็นจริง ไม่หลงมัวเมาชีวิต เข้าใจชีวิต ตามเหตุปัจจัยที่กำลังเป็นไปอยู่ มนุษย์ย่อมมี
ความสงบสุข ครอบครัว ชุมชน สังคมก็ย่อมสงบสุขตามได้ด้วย เหตุผลดังที่กล่าวมานี้ เป็นเหตุ
ปัจจัยให้ผู้เขียนมีความสนใจต่อการศึกษาความดับทุกข์ในปฏิจจสมุปบาท 
 
แนวคิดเรื่องทุกข์กับความดับทุกข์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 การเข้าใจเรื่องทุกข์กับความดับทุกข์นั้นถือเป็นเรื่องหลักในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
โดยมีข้อพิจารณาดังต่อไปนี้ 
 1. ทุกข์  โดยความหมายของทุกข์และประเภท ดังนี้ 
 1.1  ความหมายของทุกข์ ทุกข์คือสภาพที่ทนอยู่ได้ยาก  สภาพคงทนอยู่ไม่ได้  เพราะ
ถูกบีบคั้นด้วยความเกิดขึ้น และดับสลาย  เนื่องต้องเป็นไปตามเหตุปัจจัยที่ไม่ขึ้นต่อตัวมันเอง 
โดยสภาพที่ทนได้ยาก  ความรู้สึกไม่สบายได้แก่ทุกขเวทนามาคู่กับโทมนัส  (เวทนา  5) ทุกขอ
ริยสัจ   หมายถึงความไม่สบายกายคือทุกข์กาย (โทมนัสคือไม่สบายใจ) แต่ถ้ามา ตามลำพัง  
(ในเวทนา 3)  ทุกข์หมายถึงความไม่สบายกายไม่สบายใจ คือทั้งทุกข์กายและทุกข์ใจ  
 คำว่า ทุกขอริยสัจ คือ สิ่งที่ทนได้ยากนี้ ก่อให้เกิดความเร่าร้อน คงอยู่ในสภาพเดิม 
ไม่ได้เกิดมาจากเหตุปัจจัย โดยความทุกข์นั้น  ความจริงเป็นผลมาจากธรรมชาติบ้าง  สังคมบ้าง  
แต่ที่สำคัญมาจากจิตที่ถือมั่นในคน  สัตว์สิ่งของว่าเป็นของเรา  และเป็นตัวตนของเราอันเป็น
เหตุห้วงของความทุกข์  สังสารวัฏฏยาวนานความทุกข์มีขอบข่ายกว้างขวางมาก  ทุกขอริยสัจ
ในพุทธศาสนากล่าวถึงสภาวเกิดทุกข์และการดับทุกข์  ทุกข์เกิดขึ้นหลายประเภท  เมื่อสรุปทุกข์
มีประเภทเดียวคือความยึดมั่นในขันธ์ 5 ธัมมจักกัปวัตนสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 19 
ข้อที่ 1081-1090 หน้าที่ 367-376) ว่าโดยย่ออุปาทานขันธ์  5  เป็นตัวทุกข์  แม้พุทธทาสภิกขุ
ได้พูดเรื่องทุกข์เพราะมีความยึดมั่นอยู่เสมอ (พุทธทาสภิกขุ, 2535: 89)  
 1.2 ประเภทของความทุกข์ ทุกข์นั้นสามารถแบ่งเป็นประเภทได้ดังนี้ 
 ก. ทุกข์แบ่งเป็น 2  ประภท  ได้แก่ 



128  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

 1) ทุกข์ทางกาย (กายิกทุกข์)  หมายถึงทุกข์ที่เกิดขึ้นในส่วนต่างๆของร่างกายมนุษย์  
เช่น  
เจ็บขา เจ็บมือ  ปวดหัว  ปวดเข่า ฯลฯ  
 2) ทุกข์ใจ (เจตสิกทุกข์)  หมายถึงความทุกข์ที่เกิดขึ้นในจิตใจของมนุษย์ เช่น  เรื่อง
ทุกข์ทางใจมีได้หลายอย่าง เช่น โสก ปริเทว ทุกขโทมนัส  อุปายาสะ  ซึ่ง ความประจวบกับสิ่งที่
ไม่เป็นที่รัก  ความพลัดพรากจากสิ่งที่ตนรัก  ปรารถนาสิ่งใดไม่ได้สิ่งนั้น และความยึดมั่น ถือมั่น 
ซึ่งก็เป็นทุกข์ทางใจ  
 ข. ทุกข์  2 อีกอย่างหนึ่ง 
 1) ทุกข์ที่ปรากฏในไตรลักษณ์ เห็นความไม่เที่ยง (เป็นอนิจจัง) ทุกขัง(เป็นทุกข์ ) 
อนัตตา    (ไม่มีตัวตน)  เหล่านี้ก็เป็นทุกข์ของสังขาร  
 2) ทุกข์ใจ ทุกขังที่ปรากฏในอริยสัจเกิดขึ้นตามธรรมชาติ เกิดขึ้นตั้งอยู่ดับไป ในสรรพ
สัตว์ทั้งหลาย 
 ทุกข์ทั้ง  2 ประเภท  คือ ทุกข์ในไตรลักาณ์  หมายถึงทุกข์ของสังขาร  คือสิ่งปรุงแต่ง
ทั้งหลายที่มีจิตครองและไม่มีจิตครอง ทั้งวัตถุสิ่งของมนุษย์ รวมทั้งสัตว์ต่างๆมองในความหมาย
ที่แคบเข้ามาคือทุกข์ของขันธ์  5 สิ่งที่มีชีวิตจิตใจทั่วๆไป เพราะการยึดมั่นของมนุษย์เท่านั้น 
 ค. ทุกข์  3  ประเภทคือ 
 1) ทุกข์ท่ีเกิดจากเหตุภายใน เช่น ธาตุทั้ง 4  พิการ  ท้องอืด  ท้องเฟ้อ  พิการมากน้อย
ต่างกันแล้วแต่เหตุปัจจัย (สมเด็จพระสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2511: 13) 
 2) ทุกข์ที่เกิดจากเหตุภายนอก    เช่น  จากคน  จากสัตว์ร้าย จากสิ่งทั้งหลายมา
กระทบทางทวารทั้ง  6  คูท่ั้งภายนอกภายใน 
 3) ทุกข์จากเทพให้โทษ  เช่นดวงดาวให้โทษ หรือปีศาจร้ายให้โทษเกิดอาเพศต่างๆให้
โทษเป็นต้น การเชื่อแบบนี้เป็นการแบ่งตามความเชื่อของผู้นับถือ ลัทธิ สางขยะปรากฏอยู่ใน
หนังสือพจนานุกรมพุทธศาสนาของคณะสงฆ์จีนนิกายแห่งประเทศไทยคือแลในหนัสือดังกล่าว
ยังแบ่งออกเป็นความทุกข์ ออกเป็น  3  คือ 
  1) ทุกขทุขตา  ความเป็นทุกข์เพราะทุกข์กาย 
 2) สังขารทุกขตา  ความเป็นทุกข์เพราะสังขาร 
 3) วิปริณามทุกขตา  ความเป็นทุกเพราะความแปรปรวน (พุทธทาสภิกขุ, 2535: 90)  
 ค. ทุกข์ 4  ประเภท คือ  
              1) ชาติทุกข์  
              2) ชราทุกข์    
              3) พยาธิทุกข์    



129 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

              4) มรณทุกข์ (พุทธทาสภิกขุ, 2535: 48) 
 ทั้ง  4 ประการนี้เป็นทุกขวัฏฏสงสารของธรรมชาติที่เกิดขึ้นตั้งอยู่และดับไป วนเวียน
อยู่อย่างนี้เรื่อยไปไม่รู้จบ 
 ง. ทุกข์  8  ประเภท ดังนี้   
 1) ความเกิดเป็นทุกข์                
 2)  ความแก่  เป็นทุกข์ 
 3)  ความเจ็บไข้เป็นทุกข์ 
 4)  ความตายเป็นทุกข์ 
 5)  ความพลัดพรากจากสิ้งที่รักเป็นทุกข์ 
 6)  ควานประจวบกับสิ่งที่ไม่รักเป็นทุกข์  
 7) การไม่ได้สิ่งที่ต้องการเป็นทุกข์ 
 8)  โดยรวมขันธ์ 5 เป็นทุกข์ 
 จ. ทุกข์ 10  ประเภท คือ  
 1) สภาวทุกข์  หรือทุกข์ประจำสังขารคือ  ชาติ ชรา  มรณะ  
 ผู้วิจัย อธิบายว่า  ชาติแปลว่าความเกิด  เป็นทุกข์ เพราะทารกอยู่ในครรภ์มารดานาน
ถึง 9เดือนมารดามีทุกข์ต้องหอบท้องนานมากกว่าถึงกำหนดเวลาคลอด  เป็นอุปสรรคในการ
ดำเนินชีวิตต้องอดทนต่อการ  ลุกนั่ง  ยืน เดิน  นอนเป็นการแบกภาระหนัก ตอนทารกคลอด
หรือออกจากครรภ์มารดาเป็นไปด้วยความลำบากและอันตรายอยู่ข้างจะรอดทั้งมารดาทั้งทารก
หรือไม่  เป็นสิ่งที่มีแต่ความทุกข์ฉนั้น  ชาติแปลว่าความเกิดเป็นทุกข์  
 ชราแปลว่าความแก่  พิจารณาว่ามีความแก่ทุกขณะจิตเพราะเป็นธรรมชาติ มีความแก่
ไปตามกาลเวลาผ่านไปๆไม่มีวันหวนกลับ  เป็นเด็ก  เป็นหนุ่ม  เป็นสาวนำเข้าสู่วัยชราในที่สุด
เป็นผู้เฒ่า โรคภัยเบียดเบียน สู่ความตาย เกิดใหม่ก็เป็นทารกใหม่เป็นวัฏฏจักร การหมดอายุขัย 
เหมือนดวงเทียนสว่างใส้หมดเทียนก็ดับ หรือตายก่อนหมดอายุขัย  หรือตายเมื่อยังเด็ก  หรือ
คลอดมาแล้วตายไปตามวิถีธรรมวิถีกรรมนำไปทั้งดีและชั่วตอนใกล้ตายก็ทรมานมากบางคน
แสนสาหัส  เป็นต้นเป็นทุกข์  
 2) ปกิณณกทุกข์ หรือทุกข์จรเข้ามา คือโสกะ ปริเทว ทุกข  โทมนัสสะ  อุปายาสะ เกิด
จากสิ่งที่ตนรัก  (ปิยารมณ์)  เกิดจากตนรัก หรือไม่รัก(อัปปิยารมณ์)  จึงทำให้เกิดทุกข์  
 3) นิพัทธทุกข์คือทุกข์เป็นเนืองนิตย์หรือทุกข์เป็นเจ้าเรือนได้แก่หนาว ร้อน หิว  
กระหาย  ปวดอุจจาระ  ปัสสาวะ  เป็นทุกข์ที่เกิดเป็นเนืองนิตย์ ไม่สามารถหลีกเลี่ยงได้เลยเป็น
กิจวัตรประจำวัน  



130  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

 4) พยาธิทุกข์คือทุกขเวทนามีประเภทต่างๆ  ตามสมุฏฐานคืออวัยวะต่างๆ  เช่นเจ็บตา 
เจ็บหู จมูก  แขน ขา  เจ็บมือ เป็นโรคต่างๆมีมาในพระสูตรคิริมานันทสูตร (สมเด็จพระสมณ
เจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2511: 13-18) 
 5) สันตาปทุกข์ ทุกข์คือความร้อนรุ่ม  ได้แก่ความกระวนกระวายใจ  ความทุกข์ความ  
ร้อนใจ  หรือทุกร้อนเพราะถุกไฟกิเลส ได้แก่ โทสะ  โลภะ  โมหะ  เผาผลาญให้เล่าร้อน  ทุกข์
เหล่านี้ได้กล่าวไว้ในอาทิตยตปริยายสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 24 ข้อที่ 60 หน้าที่ 86) 
 6) วิปากทุกข์ ผลกรรมได้แก่สารทุกข์คือความร้อนใจ การเสวยกรรมกรณ์คือถูกอาชญา
ความสิบหาย  ความตกยาก ตกอบายภูมิ  
 7) สหกตาทุกข์ คือทุกข์ไปด้วยกันหรือทุกข์กำกับกันได้แก่ทุกข์ต่อเนื่องมามีกล่าวไว้ ใน
โลกธรรมสูตร  อัฏฐกังคุตร ว่า ลาภ ยศ สรรเสริญ สุข ทั้ง  4  อย่างนี้  เป็นทุกข์  จึงเรียกว่าวิ
ปริณามทุกข์คือเป็นทุกข์ที่แปลเป็นอ่ืนไป  แม้ขณะที่ยังไม่เปลี่ยนแปรไปนี้ก็ทำให้เป็นทุกข์ได้  
เป็นต้นมีลาภ ว่ามีทรัพย์สมบัติต้องคอยเฝ้าระวัง  ไม่เป็นอันหลับบอน อาจถึงเสียชีวิต  ในการ
ป้องกันทรัพย์มียศหรือได้รับการแต่งตั้ง ให้เป็นใหญ่กว่าคนสามัญทั่วไปจึงจำเป็นต้องมีทรัพย์
มาก  ซึ่งมักจะไม่พอใช้ต้องมีภาระมาก  เวลาก็ไม่มีเป็นของตนเอง  เป็นที่เกราะของคนอ่ืนจน
นุงนัง  ต้องพลอยสุขพลอยทุกข์กับเขาไปด้วย   ส่วนการได้รับคำสรรเสริญ  ก็เหมือนได้ดื่ม
น้ำหวาน ชวนใหัเพลินไปว่าเรานี่เป็นคนดีเป็นเก่งเหลือเกิน ต้องมีสติระวังไม่ลืมตน  สำหรับเรื่อง
ความสุข  เมื่อมีสุขก็เป็นทางให้ปรารถนามากยิ่งขึ้น ไม่รู้จักพอซึ่งเป็นทุกข์ร่ำไป (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 18 ข้อที่ 235 หน้าที่ 157) แต่อย่างไรก็ตามการมองเช่นนี้ก็ไม่ใช่พวกทุกขนิยม 
(Pessimism) แต่ถือว่าเป็นการมองตามความเป็นจริง 
 8)  อาหารปริเยฏฐิทุกข์  คือทุกข์ในการหากินได้แก่อาชีวทุกข์หรือทุกข์ด้วยการเลี้ยง
ชีวิต 
 9)  วิวาทมูลกทุกข์  คือทุกมีวิวาทเป็นมูล  ได้แก่ความไม่โปรงใส  ความกลัวแพ้  ความ
หวาดหวั่นซึ่งเกิดจากการทะเลาะกัน สู้คดีกัน หรือสู้รบกัน  
 10)  ทุกขขันธ์  หรือทุกรวบยอด  หมายถึงขันธ์ 5 ซึ่งประกอบขี้นเป็นร่างกายมนุษย์ 
 ฉ. ทุกข์ 11  ประการ ดังนี้ 
 1)  ความเกิดเป็นทุกข์ 
 2)  ความแก่เป็นทุกข์ 
 3)  ความตายเป็นทุกข์ 
 4)  ความแห้งใจเป็นทุกข์ 
 5)  ความคร่ำครวญพิไรรำพันเป็นทุกข์ 
 6)  ความลำบากทางกายเป็นทุกข์ 



131 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

 7)  ความไม่รำราญทางจิตใจเป็นทุกข์ 
 8)  ความคับแค้นใจเป็นทุกข์  
 9)  ความประสบกับสิ่งที่ไม่รักเป็นทุกข์ 
 10)  ความพลัดพรากจากสิ่งที่รักเป็นทุกข์ 
 11)  ความไม่สมปรารถนาเป็นทุกข์ (สมเด็จพระสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 
2511: 13-18)                                                                             
 ทุกข์ทั้ง 11 ประการนี้มีกล่าวในอริยสัจ 4 ในแง่ของสภาวะที่บีบคั้นชีวิตให้เป็นไปต่างๆ 
กัน โดยสรุปแล้วทุกข์มี 2 ลักษณะคือ 1) ทุกข์ตามสภาวะ เป็นทุกข์ในแง่ของความเป็นไปตาม
สภาวะของธรรมชาติที่เปลี่ยนแปลงตลอดเวลา กับ 2) ทุกข์ในฐานะของการยึดติดในแง่ของ
ความเป็นตัวตน โดยทุกขตามสภาวะ เช่น เกิด แก่ เจ็บ ตาย ไม่สามารถเปลี่ยนแปลงหรือแก้ไข
ได้ แต่การยึดติดว่าการเกิดของเรา การแก่ของเรา การเจ็บของเรา และการตายของเรานั้นเป็น
สิ่งที่สามารถแก้ไขและเปลี่ยนแปลงได้ เมื่อพิจารณาในแง่นี้จะพบว่าทุกข์ท่ีกำลังพิจารณาในส่วน
ของพระพุทธศาสนาจะมุ่งเน้นไปที่การแก้ไขความทุกข์จากการยึดมั่นถือว่าว่าชีวิตของเราเป็น
ทุกข์หรือเราเป็นทุกข์นั้นเอง 
 2. ความดับทุกข์  ข้อพิจารณาเรื่องความดับทุกข์ปรากฎในหลักธรรมสำคัญ
คือปฏิจจสมุปบาท เป็นหลักธรรมที่ใช้อธิบายวิวัฒนาการความเป็นมาของโลก หรือจักรวาล 
สิ่งมีชีวิตและสิ่งไม่มีชีวิต และเป็นหลักธรรมแม่บทในการพัฒนาภูมิปัญญาของสรรพสัตว์ โดย
อธิบายในเชิงสัมพันธ์เชื่อมโยงระหว่างเหตุและผล จึงทำให้ปฏิจจสมุปบาทที่มีความโดดเด่น 
เป็นเอกลักษณ์เฉพาะตน และมีความสำคัญต่อชีวิตความเป็นอยู่ของสรรพสัตว์ กล่าวคือ 
 2.1 ความดับทุกข์ในปฏิจจสมุปบาทเป็นความจริงแท้แน่นอน หมายความว่า 
ปฏิจจสมุปบาทเป็นธรรมที่มีอยู่แล้วในจักรวาล ทั้งในสรรพสิ่งและสรรพสัตว์  และเป็นธรรมดา
ของสิ่งมีชีวิตและไม่มีชีวิตในจักรวาลล้วนเกิดขึ้นและแตกดับไปเพราะอาศัยเหตุปัจจัยซึ่งกันและ
กัน ผลคือความเจริญ  หรือความเสื่อมจึงเกิดขึ้นโดยไม่มีใครสร้าง หรือเนรมิตขึ้นมาได้  
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 16 ข้อที่ 21 หน้าที่ 38)   
 2.2 ความดับทุกข์ในปฏิจจสมุปบาทเป็นธรรมที่ตรัสรู้เฉพาะพระพุทธเจ้าเท่านั้น 
หมายความว่า พระสัมมาสัมพุทธเจ้าและพระปัจเจกพุทธเจ้าทุกพระองค์ ทั้งในอดีต  ปัจจุบัน 
และกำลังจะเกิดขึ้นในอนาคต จะต้องมนสิการปฏิจจสมุปบาทโดยอนุโลมและปฏิโลม  โดย
พิจารณาสังขารทั้งหลายแล้วตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า หรือเป็นพระปัจเจกพุทธเจ้า หรือ
เรียกอีกว่า “พุทธวิปัสสนา”  
 2.3 ความดับทุกข์ในปฏิจจสมุปบาทเป็นเหตุปัจจัยทำให้พระพุทธศาสนาเกิดขึ้นในโลก 
หมายความว่า ขณะที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสรู้ปฏิจจสมุปบาท ณ โพธิบัลลังก์อยู่นั้น พระองค์



132  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

เกิดปีติโสมนัสยิ่ง ส่งผลให้อุทานออกมาเป็นครั้งแรก (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 2 
หน้าที่ 3) ซึ่งปฐมพุทธอุทานของพระสัมมาสัมพุทธนั้น มีความหมายและประเด็นที่สำคัญคือ 
เป็นคำเริ่มต้นของมหาบุรุษที่จะประกาศความพร้อมของการจะเป็นพระศาสดา  ด้วยการ
ประกาศศาสนสมบัติของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าด้วยพระปัญญาธิคุณและพระมหากรุณาธิคุณ 
หรือประกาศความสำเร็จของการเป็นพระสัม มาสัมพุทธเจ้า  และเป็นปฐมฤกษ์ของ
พระพุทธศาสนาที่จะเกิดข้ึนในโลก 
 2.4 ความดับทุกข์ในปฏิจจสมุปบาทเป็นหลักธรรมที่มีเฉพาะในพระพุทธศาสนา 
หมายความว่า ปฏิจจสมุปบาทเป็นแม่บทของหลักธรรมทั้งหลายและถือว่าเป็นหัวใจของ
พระพุทธศาสนา ซึ่งพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้นำหลักธรรมเหล่านี้มาเป็นเครื่องมือสำคัญในการ
เผยแผ่พระพุทธศาสนา ตลอดทั้งนำมาอธิบายการเกิดและการดับของธรรมทั้งหลาย ทั้งในเป็น
ฝ่ายโลกียธรรมและโลกุตตรธรรม (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 12 ข้อที่ 404 หน้าที่ 438-
439)  
 2.5 ความดับทุกข์ในปฏิจจมุปบาทเป็นหลักธรรมที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทุกพระองค์มี
พุทธประสงค์ให้บรรดาเหล่าสรรพสัตว์ได้รู้ตาม ซึ่งจะทำให้บุคคลเป็นผู้ที่มีความเชื่อในเหตุและ
ผล เชื่อกรรมและผลของกรรม ซึ่งความเชื่อเหล่านี้จะเป็นเหตุปัจจัยสนับสนุนให้พัฒนาปัญญาให้
ได้รู้แจ้งแทงตลอดจนสามารถบรรลุมรรค ผลและพระนิพพาน (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 4 
ข้อที่ 1 หน้าที่ 2-3)  
 สรุป ปฏิจจสมุปบาทมีบทบาทสำคัญต่อความเห็นและทัศนคติของบุคคลในการดำเนิน
ชีวิต โดยเฉพาะในบุคคลที่เข้าใจปฏิจจสมุปบาทแล้ว ทั้งจากการศึกษาเล่าเรียน หรือจากการ
ภาวนา จะทำให้บุคคลดำรงชีวิตอยู่ในโลกนี้อย่างเป็นปกติสุข ยามใดเมื่อถึงคราวจะพลัดพราก
จากสิ่งทั้งหลาย ก็ไม่ได้เกิดความทุกข์ เศร้าโศกเกินประมาณ เพราะไม่ได้ยึดมั่นถือมั่นในอารมณ์
ทั้งหลายของโลกอย่างเหนี่ยวแน่น เป็นผู้สามารถสลัดอารมณ์ออกจากจิตได้โดยไม่ลำบาก 
เพราะได้รู้ว่า สรรพสิ่งทั้งหลายในโลกล้วนมีความเจริญและความเสื่อมเป็นไปตามเหตุปัจจัย 
และไม่เที่ยงแท้ แน่นอน หาสาระไม่ได้ 
 
กระบวนการดับทุกข์ตามหลักปฎิจจสมุปบาท  
 ปฏิจจสมุปบาท มีองค์ประกอบซึ่งเป็นหลักการสำคัญทั้งหมด 12 ข้อ แต่ละข้อมี
ประเด็นควรศึกษาให้ทราบไว้เป็นเบื้องต้น ดังนี้ 
 1) อวิชชา หมายถึง ความไม่รู้ ตรงข้ามกับวิชชา ความไม่รู้ในที่นี้คือ ความไม่รู้ในทุกข์ 
ความไม่รู้ในทุกขสมุทัย (เหตุเกิดแห่งทุกข์) ความไม่รู้ในทุกขนิโรธ (ความดับแห่งทุกข์) ความไม่รู้ 
ในทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา (ข้อปฏิบัติที่ให้ถึงความดับแห่งทุกข์) 



133 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

 2) สังขาร หมายถึง ความคิดปรุงแต่ง ความจงใจที่ประกอบด้วยเจตนาอันแสดงออก
ทางกาย เรียกว่า กายสังขาร (สภาวะที่ปรุงแต่งกาย) แสดงออกทางวาจา เรียกว่า วจีสังขาร 
(สภาวะที่ปรุงแต่งวาจา) แสดงออกทางใจ เรียกว่า จิตตสังขาร (สภาวะที่ปรุงแต่งใจ) ความคิดที่
ปรุงแต่งเกิดขึ้นนี้อาจจะมีทั้งที่เป็นส่วนดี เป็นบุญ เรียกว่า ปุญญาภิสังขาร ส่วนที่ไม่ดี เป็นบาป 
เรียกว่า อปุญญาภิสังขาร ความคิดที่ปรุงแต่งจิตอันมั่นคงของผู้ที่ได้บรรลุอรูปสมาบัติ เรียกว่า 
อาเนญชาภิสังขาร ซึ่งความคิดที่ปรุงแต่งกายสังขารและวจีสังขาร เป็นปุญญาภิสังขาร และอ
ปุญญาภิสังขาร แต่ในจิตตสังขารเป็นสังขารได้ท้ัง 3 ประการ 
 3) วิญญาณ หมายถึง ความรู้แจ้งอารมณ์ต่างๆ อันได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัสทาง
กาย และสัมผัสทางใจ ตามติดให้เกิดการรับรู้ต่างๆ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ 
 ในวงจรปฏิจจสมุปบาทแบบข้ามภพข้ามชาติ มีปรากฏในคัมภีร์อภิธรรมและคัมภีร์
อรรถกถารุ่นหลัง เช่น วิสุทธิมรรค แบ่งวิญญาณออกเป็น 2 ชนิด คือวิถีวิญญาณ ได้แก่ 
วิญญาณ 6 ซึ่งเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า ปวัตติวิญญาณ และวิญญาณอีกชนิดหนึ่ง ทำหน้าที่เชื่อมต่อ 
ภพ เรียกว่า ปฏิสนธิวิญญาณ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 35 ข้อที่ 226 หน้าที่ 219) 
 4) นามรูป คือ นามธรรม 5 อย่าง ได้แก่ 
  (1) เวทนา (ความเสวยอารมณ์) 
  (2) สัญญา (ความจำได้หมายรู้) 
  (3) เจตนา (ความจงใจ) 
  (4) ผัสสะ (ความกระทบหรือสัมผัส) 
  (5) มนสิการ (ความกระทำไว้ในใจ) หรือนามขันธ์ 3 คือ เวทนาขันธ์ สัญญา
ขันธ์ สังขารขันธ์ (เจตนา ผัสสะ มนสิการ จัดเป็น สังขารขันธ์) 
 รูป ได้แก่ มหาภูตรูป 4 และรูปที่อาศัยมหาภูตรูป (อุปาทายรูป) 24 
 มหาภูตรูป 4 คือ ธาตุ 4 ได้แก่ 
  (1) ปฐวีธาตุ คือ ธาตุดิน มีลักษณะแข้นแข็ง 
  (2) อาโปธาตุ คือ ธาตุน้ำ มีลักษณะเหลว 
  (3) เตโชธาตุ คือ ธาตุไฟ มีลักษณะร้อน 
  (4) วาโยธาตุ คือ ธาตุลม มีลักษณะพัดไปมา 
 5) สฬายตนะ คือ แดนติดต่อ 6 แดน ดังนี้ 
  (1) จักขวายตนะ (อายตนะคือตา) 
  (2) โสตายตนะ (อายตนะคือหู) 
  (3) ฆานายตนะ (อายตนะคือจมูก) 
  (4) ชิวหายตนะ (อายตนะคือลิ้น) 



134  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

  (5) กายายตนะ (อายตนะคือกาย) 
  (6) มนายตนะ (อายตนะคือใจ) 
 ที่ต่อ 6 อย่างนี้ เรียกว่า อายตนะภายใน เพ่ือต่อกับอายตนะภายนอก 6 คือ ตาต่อกับ
รูป หูต่อกับเสียง จมูกต่อกับกลิ่น ลิ้นต่อกับรส กายต่อกับสัมผัส ใจต่อกับธรรมารมณ์ 
 6) ผัสสะ คือ ความถูกต้องหรือกระทบ หมายถึง อาการที่จิตหรือวิญญาณถูกต้องหรือ
กระทบกับอารมณ์คือสิ่งเร้าแล้วเป็นปัจจัยให้เกิดความรู้สึกเป็นสุขเป็นทุกข์หรือเฉยๆ โดยผัสสะ
มี 6 อย่าง คือ 
  (1) จักขุสัมผัส (ความกระทบทางตา) 
  (2) โสตสัมผัส (ความกระทบทางหู) 
  (3) ฆานสัมผัส (ความกระทบทางจมูก) 
  (4) ชิวหาสัมผัส (ความกระทบทางลิ้น) 
  (5) กายสัมผัส (ความกระทบทางกาย) 
  (6) มโนสัมผัส (ความกระทบทางใจ) 
 ความสัมผัส 3 อย่างนี้ จะต้องมีธรรม 3 อย่างมาประจวบกัน เช่น จักขุสัมผัสจะต้อง มี
จักขุปสาท รูป และจักขุวิญญาณ มาประจวบกัน ถ้าเป็นแต่เพียงจักขุปสาทกระทบกับรูปเฉยๆ 
ยังไม่เกิดจักขุวิญญาณ ก็ยังไม่เป็นผัสสะ ผัสสะอ่ืนๆ ก็ทำนองเดียวกัน 
 7) เวทนา หมายถึง ความเสวยอารมณ์ คือ ความรู้สึกเป็นสุขเป็นทุกข์ หรือรู้สึกเฉยๆ 
การเสวยอารมณ์นี้เป็นผลสืบเนื่องมาจากผัสสะ เมื่อองค์ทั้ง 3 มาประจวบกัน จึงเกิดผัสสะ ต่อ 
จากผัสสะก็เกิดเวทนา คือ การเสวยอารมณ์ที่ต่อจากสัมผัสทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ โดย
เวทนาดังกล่าวนั้นมี 6 ประการตามแดนที่เกิด คือ 
  (1) จักขุสัมผัสสชาเวทนา (เวทนาเกิดจากสัมผัสทางตา) 
  (2) โสตสัมผัสสชาเวทนา (เวทนาเกิดจากสัมผัสทางหู) 
  (3) ฆานสัมผัสสชาเวทนา (เวทนาเกิดจากสัมผัสทางจมูก) 
  (4) ชิวหาสัมผัสสชาเวทนา (เวทนาเกิดจากสัมผัสทางลิ้น) 
  (5) กายสัมผัสสชาเวทนา (เวทนาเกิดจากสัมผัสทางกาย) 
  (6) มโนสัมผัสสชาเวทนา (เวทนาเกิดจากสัมผัสทางใจ) 
 ว่าโดยลักษณะเวทนามี 5 คือ 
  (1) ความรู้สึกเป็นสุขทางกาย (สุขเวทนา) 
  (2) ความรู้สึกเป็นสุขทางใจ (โสมนัสเวทนา) 
  (3) ความรู้สึกเป็นทุกข์ทางกาย (ทุกขเวทนา) 
  (4) ความรู้สึกเป็นทุกข์ทางใจ (โทมนัสเวทนา) 



135 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

  (5) ความรู้สึกเฉยๆ คือ รู้สึกเป็นกลางๆ ไม่สุข ไม่ทุกข์ (อุเบกขาเวทนา) 
 เมื่อกล่าวโดยสรุปแล้ว เวทนามี 2 อย่าง คือ เวทนาทางกาย และ เวทนาทางใจ 
 8) ตัณหา คือ ความทะยานอยาก เมื่อแบ่งตามแดนที่เกิดแล้ว มี 6 ประการ คือ 
  (1) รูปตัณหา (ความทะยานอยากได้ในรูป) 
  (2) สัททตัณหา (ความทะยานอยากได้ในเสียง) 
  (3) คันธตัณหา (ความทะยานอยากได้ในกลิ่น) 
  (4) รสตัณหา (ความทะยานอยากได้ในรส) 
  (5) โผฏฐัพพตัณหา (ความทะยานอยากได้ในโผฏฐัพพะ) 
  (6) ธัมมตัณหา (ความทะยานอยากได้ในธรรมารมณ์) 
 เมื่อว่าโดยอาการที่เกิด แบ่งเป็น 3 คือ กามตัณหา ภวตัณหา และวิภวตัณหา 
 9) อุปาทาน คือความยึดมั่นถือมั่นในเวทนาที่ชอบหรือชังจนเกิดความหลงติด มี 4 
ประการ คือ 
  (1) กามุปาทาน ความยึดมั่นในกาม 
  (2) ทิฏฐุปาทาน ความยึดมั่นในทิฏฐิ เช่น ยึดมั่นในความเห็นว่าบุญไม่มี บาป
ไม่มี 
  (3) สีลัพพตุปาทาน ความยึดมั่นในศีลพรต ในข้อวัตรปฏิบัติของตน 
  (4) อัตตวาทุปาทาน ความยึดมั่นในวาทะว่ามีอัตตา คือ ถือว่าขันธ์ 5 มีอัตตา 
เป็น ตัวตน เที่ยงแท้ เป็นต้น 
 10) ภพ แปลว่า ความมีความเป็น ในที่นี้หมายถึง ภาวะแห่งชีวิต คือ ความมีขันธ์หรือมี 
 นามรูป เพราะชีวิตต้องตกอยู่ในภพทั้ง 3 อย่างใดอย่างหนึ่งเสมอ คือ 
  (1) กามภพ ภพที่เป็นกามาวจร 
  (2) รูปภพ ภพที่เป็นรูปาวจร 
  (3) อรูปภพ ภพที่เป็นอรูปาวจร 
 นอกจากนี้ในอภิธรรม ยังกล่าวถึงอุปาทานเป็นปัจจัยให้เกิดกรรมภพ และอุปปัตติภพ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 35 ข้อที่ 265 หน้าที่ 435) 
 กรรมภพ แปลว่า ภพคือกรรม ได้แก่ เจตนาและธรรมที่สัมปยุตด้วยเจตนา มีอภิชฌา 
(ความละโมบ) เป็นต้น อันได้แก่ ปุญญาภิสังขาร อปุญญาภิสังขาร อาเนญชาภิสังขาร หรือจะ
กล่าวให้ง่ายก็คือ กรรมภพนั้น ได้แก่ กุศลกรรม และอกุศลกรรม อันจะนำไปสู่กามภพ รูปภพ 
อรูปภพ 
 อุปปัตติภพ แปลว่า ภพคือภาวะที่เกิดข้ึน ปรากฏขึ้น ได้แก่ อุปาทานขันธ์ ซึ่งก็หมายถึง 
ภพทั้ง 3 นั้นเอง 



136  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

 11) ชาติ คือ ความเกิด ว่าโดยสมมติได้แก่ความเกิดของสัตว์ โดยปรมัตถ์ ได้แก่ ความ
ปรากฏแห่งขันธ์ หรือความเกิดขึ้นครั้งแรกของขันธ์ สรุปแล้วชาติในที่นี้มีความหมายได้ 2 นัย 
คือ หมายถึงการเกิดของขันธ์ 5 ในแต่ละขณะจิต คือการเกิดปรากฏของอุปปัตติภพใหม่ ได้แก่ 
รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ซึ่งถือว่าเป็นวิบาก หลังจากกรรมภพ คือ การทำความดี
ความชั่วสิ้นสุดลง การเกิดแบบนี้ปรากฏขึ้นในทุกขณะจิต ภาษาอภิธรรม เรียกว่า อุปปาทะ และ
หมายถึงการเกิดของขันธ์ 5 ในแต่ละภพแต่ละชาติ ได้แก่ การเกิดปรากฏเป็นตัวตนมีรูปร่างใน
ภพภูมิต่างๆ เช่น เกิดเป็นมนุษย์ เกิดเป็นเทวดา เกิดเป็นพรหม เกิดเป็นสัตว์เดรัจฉาน ทั้งนี้
แล้วแต่ผลของกรรม มีอายุยืนบ้าง สั้นบ้าง การเกิดแบบนี้ ภาษาอภิธรรม เรียกว่า ปฏิสนธิ 
 12) ชราและมรณะ ชรา คือ ความแก่ ความเฒ่า ความคร่ำคร่าของสัตว์ มีอาการที่
ปรากฏ เช่น ฟันหลุด ผมหงอก หนังเหี่ยวย่น หย่อนยาน อายุและกำลังวังชาลดน้อยถอยลง 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 35 ข้อที่ 267 หน้าที่ 436) แบ่งเป็น 2 อย่าง คือ ความเสื่อม
โทรมของขันธ์ 5 ในแต่ละขณะจิต และความเสื่อมโทรมของขันธ์ 5 ในแต่ละภพแต่ละชาติ 
 ความเสื่อมโทรมของขันธ์ 5 ในแต่ละขณะจิต หมายถึง ความตั้งอยู่ได้ชั่วขณะหนึ่งของ
อุปปัตติภพใหม่หลังจากการเกิดปรากฏ แล้วก่อนที่จะดับ กล่าวคือ ในแต่ละขณะจิต ขันธ์ 5 
เมื่อปรากฏแล้วก็จะคงอยู่ได้ชั่วแวบหนึ่งแล้วก็จะดับลง ขณะที่คงอยู่ ภาษาอภิธรรมเรียกว่า ฐิติ 
แต่ก็ใช่ว่าจะคงที่อยู่อย่างนั้น มีความเสื่อมโทรมอันเป็นตัวแปรนำไปสู่ความแตกดับกำกับแทรก
ซ้อนอยู่ด้วย 
 ความเสื่อมโทรมของขันธ์ 5 ในแต่ละภพแต่ละชาติ หมายถึง ความแก่ของรูปที่ปรากฏ
ออกมาในลักษณะ อวัยวะหย่อนยาน หนังเหี่ยวย่น หูตาฝ้าฟาง ความแก่ของเวทนา สัญญา 
สังขาร วิญญาณที่ปรากฏออกมาในลักษณะ การรับรู้ต่างๆ ไม่ชัดเจน ความจำเสื่อม ความคิดไม่
แจ่มชัด 
 มรณะ คือ ความจุติ ความเคลื่อนไป ความทำลายไป ความหายไป ความตาย ความ
แตกแห่งขันธ์ ความทอดทิ้งร่างกาย (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 35 ข้อที่ 267 หน้าที่ 436) 
 ความแตกทำลายของขันธ์ 5 ซึ่งมี 2 อย่าง คือ ความแตกดับของขันธ์ 5 ในแต่ละขณะ
จิต และความแตกดับของขันธ์ 5 ในแต่ละภพแต่ละชาติ 
 ความแตกดับในแต่ละขณะจิต หมายถึง ความแตกดับของอุปปัตติภพใหม่หลังจาก
เกิดข้ึน และตั้งอยู่แล้วชั่วระยะเวลาหนึ่ง ซึ่งภาษาอภิธรรม เรียกว่า ภังคะ 
 ความแตกดับของขันธ์ 5 ในแต่ละภพแต่ละชาติ หมายถึง ความตาย กล่าวคือ รูป 
เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ แตกสลาย ไม่สามารถประชุมกันเป็นชีวิตเดิมได้อีก ภาษา
อภิธรรม เรียกว่า จุติ (บรรจบ บรรณรุจิ, 2535: 82) 



137 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

 ความสัมพันธ์ของปฏิจจสมุปบาทแบ่งเป็น 2 สาย คือสายเกิด (ความเกิดขึ้นแห่งกอง
ทุกข์) เรียกว่า สมุทยวาร และสายดับ(ความดับแห่งกองทุกข์ทั้งมวล) เรียกว่า นิโรธวารมีพระ
บาลีพุทธภาษิตโดยย่อ ดังนี้ 
 1) สายเกิด 
  เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
เล่มที่ 16 ข้อที่ 114 หน้าที่ 203) 
  เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย สังขารจึงมี 
  เพราะสังขารเป็นปัจจัย วิญญาณจึงมี 
  เพราะวิญญาณเป็นปัจจัย นามรูปจึงมี 
  เพราะนามรูปเป็นปัจจัย สฬายตนะจึงมี 
  เพราะสฬายตนะเป็นปัจจัย ผัสสะจึงมี 
  เพราะผัสสะเป็นปัจจัย เวทนาจึงมี 
  เพราะเวทนาเป็นปัจจัย ตัณหาจึงมี 
  เพราะตัณหาเป็นปัจจัย อุปาทานจึงมี 
  เพราะอุปาทานเป็นปัจจัย ชาติจึงมี 
  เพราะชาติเป็นปัจจัย ชรามรณะจึงมี ความโศก ความคร่ำครวญ ทุกข์ โทมนัส 
ความคับแค้นใจจึงเกิดขึ้น พร้อมกองทุกข์ท้ังมวลจึงเกิดข้ึนประการฉะนี้ 
 2) สายดับ 
  เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้ก็ไม่มี เมื่อสิ่งนี้ดับ สิ่งนี้ก็ดับ 
  เพราะอวิชชาสำรอกดับไปโดยไม่เหลือ สังขารจึงดับ 
  เพราะสังขารดับ วิญญาณจึงดับ 
  เพราะวิญญาณดับ นามรูปจึงดับ 
  เพราะนามรูปดับ สฬายตนะจึงดับ 
  เพราะสฬายตนะดับ ผัสสะจึงดับ 
  เพราะผัสสะดับ เวทนาจึงดับ 
  เพราะเวทนาดับ ตัณหาจึงดับ 
  เพราะตัณหาดับ อุปาทานจึงดับ 
  เพราะอุปาทานดับ ภพจึงดับ 
  เพราะภพดับ ชาติจึงดับ 
  เพราะชาติดับ ชรามรณะจึงดับ ความโศก ความคร่ำครวญ รำพัน ทุกข์ 
โทมนัสความคับแค้นใจก็ดับ กองทุกข์ท้ังมวลก็ดับลงด้วยประการฉะนี้ 



138  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

 ในการแสดงปฏิจจสมุปบาทของพระสัมมาสัมพุทธเจ้านั้น พระองค์จะแสดงให้
เหมาะสมกับอัธยาศัยของแต่ละบุคคล บางครั้งพระองค์ก็แสดงปฏิจจสมุปบาทฝ่ายอนุโลมบ้าง 
หรือฝ่ายปฏิโลมบ้าง ซึ่งรูปการแสดงปฏิจจสมุปบาทมี 4 อย่าง ได้แก่ 
  1. อนุโลมเทศนา หรืออาทิปริโยสานอนุโลมเทศนา หรือการแสดงตั้งแต่ต้นจนถึงปลาย 
หมายถึง การแสดงปฏิจจสมุปบาท เริ่มต้นตั้งแต่อวิชชาไปตามลำดับจนถึงชรามรณะเป็นที่สุด 
การแสดงปฏิจจสมุปบาทนัยนี้ส่วนใหญ่จะแสดงแก่สรรพสัตว์ที่มีกำเนิดจากชลาพุชะและอัณฑ
ชะ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 12 ข้อที่ 152 หน้าที่ 151) ซึ่งมีชีวิตความเป็นอยู่ มีความ
ทุกข์มากกว่าความสุข การแสดงปฏิจจสมุปบาทนัยนี้ เพ่ือให้ได้รู้ว่า ที่ได้รับผลกรรมเช่นนั้น
เนื่องมาจากอะไรเป็นปัจจัย ไม่มีใครสร้างหรือบันดาลให้เกิดข้ึน และไม่หลงเชื่อว่า มีผู้ที่บรรดาล
ให้เกิดข้ึนและเป็นไป  
  2. มัชฌปริโยสานอนุโลมเทศนา หรือการแสดงตั้งแต่กลางไปจนถึงปลาย หมายถึง 
การแสดงปฏิจจสมุปบาทตั้ งแต่ เวทนาไปตามลำดับจนถึงชรามรณ ะเป็นที่ สุ ด  การ
แสดงปฏิจจสมุปบาทนัยนี้เหมาะกับพวกนัตถิกทิฏฐิ ซึ่งมีความเชื่อว่า สรรพสัตว์เมื่อตายแล้วจะ
ไม่เกิดในภพหน้าอีก คือ ขาดสูญและจะไม่เกิดอีก (นัตถิกทิฏฐิ) ส่วนใหญ่เป็นโอปปาติกกำเนิด 
(พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2545: 72) ได้แก่ พวกเทวดาและพรหมทั้งหลาย ซึ่งมีสภาพชีวิต
ความเป็นอยู่มีความทุกข์น้อย มีความสุขสบายเป็นส่วนใหญ่ จึงไม่เชื่อว่า ตายแล้วจะต้องเกิดใน
ภายหน้าอีก การแสดงปฏิจจสมุปบาทนัยนี้เพ่ือให้ได้รู้ว่า การทำกรรมในปัจจุบันภพจะเป็นเหตุ
นำไปเกิดในภพหน้าอีก 
  3. ปฏิโลมเทศนา หรือปริโยสานอาทิปฏิโลมเทศนา หรือแสดงตั้งแต่ปลายจนถึงต้น
หมายถึง การแสดงปฏิจจสมุปบาท เริ่มต้นตั้งแต่ชรามรณะถอยหลังไปตามลำดับจนถึงอวิชชา
เป็นที่สุด การแสดงปฏิจจสมุปบาทนัยนี้จะแสดงแก่พวกอเหตุกทิฏฐิ ซึ่งมีความยึดมั่นว่า สัตว์
และโลกเที่ยง และไม่เชื่อเหตุ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 9 ข้อที่ 167-169 หน้าที่ 54-56) 
ทั้งนี้เพ่ือให้เห็นว่า ความทุกข์ทั้งหลายในโลกมีชรามรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกขะ โทมนัส อุ
ปายาสเหล่านี้มีเหตุปัจจัยสืบเนื่องกันตามลำดับ 
     4. มัชฌอาทิปฏิโลมเทศนา หรือแสดงตั้งแต่กลางจนถึงต้น หมายถึง การแสดง 
ปฏิจจสมุปบาทตั้งแต่ตัณหาถอยหลังไปตามลำดับจนถึงอวิชชาเป็นที่สุด ส่วนใหญ่จะแสดงให้แก่
พวกอุจเฉททิฏฐิ  และพวกอกิริยทิฏฐิ โดยที่พวกอุจเฉททิฏฐิมีความเชื่อว่า สัตว์โลกและกรรม
ทั้งหลายนั้นเมื่อตายแล้วก็สูญสิ้นหมด ส่วนพวกอกิริยทิฏฐิ มีเชื่อว่า เหตุและผลไม่มี คือไม่เชื่อ
ทั้งเหตุและผล ทั้งนี้เพ่ือให้เห็นแจ้งในอตีตเหตุทั้งหลายว่า สรรพสัตว์จะดำรงชีวิตอยู่ได้ก็ต้อง
อาศัยสมุฏฐานอาหาร 4 โดยที่อาหารต่างๆ เหล่านี้จะเกิดขึ้นได้ก็ต้องอาศัยตัณหาเป็นเหตุให้



139 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

เกิดขึ้น ตัณหาจะปรากฎขึ้นได้ก็ด้วยอาศัยเวทนาเป็นเหตุ เวทนาก็อาศัยผัสสะเป็นเหตุ เป็นต้น 
(พระพุทธโฆสเถระ, 2556: 849-851) 
 ปฏิจจสมุปบาทมีความเกี่ยวข้องกับขันธ์ 5 อริยสัจ 4 ไตรลักษณ์ และอริยมรรคมีองค์ 8  
หลายนัย กล่าวคือ ปฏิจจสมุปบาท ขันธ์ 5 และอริยสัจ 4 ถือว่า เป็นธรรมอย่างเดียวกัน โดย
หมวดธรรมเหล่านี้มุ่งอธิบายถึงรื่องของชีวิตในสังสารวัฏฏ์ และการออกจากสังสารวัฏฏ์ จะ
แตกต่างกันบ้างในรูปแบบการอธิบายการดับทุกข์ที่แตกต่างกันไปดังนี้ 
 ก. ปฎิจจสมุปบาทกับการดับทุกข์ในสังขาร กล่าวคือทุกข์ในสังขารนั้นประกอบด้วย
ความเข้าใจในแง่ของการรับรู้ทุกข์นั้นเป็นส่วนของสังขารหรือขันธ์ที่ประกอบด้วยรูปและนาม 
โดยมุ่งเน้นการอธิบายองค์ประกอบ 5 ส่วน ที่เรียกว่า ขันธ์ 5 ได้แก่ รูปขันธ์ เวทนาขันธ์ สัญญา
ขันธ์ สังขารขันธ์ และวิญญาณขันธ์ โดยที่แต่ละขันธ์ทำหน้าที่แตกต่างกัน แต่เป็นเหตุปัจจัยซึ่ง
กันและกัน จึงทำให้ขันธ์ 5 ประกอบร่วมกันและสามารถดำรงอยู่ได้ และปรากฏเป็นอัตภาพชีวิต 
บุคคล เรา เขา  เมื่อเข้าใจรูปและนามในแง่ของความเป็นจริงตามหลักอริยสัจ 4 มุ่งเน้นอธิบาย
สรุปสภาวธรรมที่ได้รู้แจ้งแทงตลอดในปฏิจจสมุปบาท แล้วจัดให้เป็นหมวดหมู่ เข้าใจง่าย 
ชัดเจน อีกทั้งยังอธิบายถึงข้อปฏิบัติเพ่ือให้รู้แจ้งในปฏิจจสมุปบาท และอริยสัจ 4 อีกด้วย 
กล่าวคือ 1. ปฏิจจสมุปบาทฝ่ายอนุโลม คือ ทุกขสมุทยอริยสัจ (เหตุแห่งทุกข์) เป็นธรรมที่ควร
ละ 2. ชาติ ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัสและอุปายาส คือ ทุกขอริยสัจ เป็นธรรมที่
ควรกำหนดรู้ 3. ปฏิจจสมุปบาทฝ่ายปฏิโลม คือ ทุกขนิโรธอริยสัจ หรือพระนิพพาน เป็นธรรมที่
ควรทำให้แจ้ง 4. อริยมรรคมีองค์ 8 คือ ข้อปฏิบัติเพ่ือเข้าถึงความรู้แจ้งแทงตลอดในปฏิจจสมุป
บาทว่า ควรทำให้เจริญไพบูลย์ 
 ข. ปฏิจจสมุปบาทกับการเข้าใจทุกข์ในไตรลักษณ์ ไตรลักษณ์ หมายถึง ลักษณะ
สภาวธรรมที่เป็นสามัญ คือ อาการ 3 อย่าง ได้แก่ ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่ใช่ตัวตน ซึ่งเหตุ
ปัจจัยในปฏิจจสมุปบาท ขันธ์ 5 หรือทุกขอริยสัจ ทุกขสมุทยอริสัจ และทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา
อริยสัจ ยกเว้นพระนิพพาน ล้วนตกอยู่ภายใต้อำนาจของความไม่เที่ยง เป็นทุกข์และไม่มีตัวตน 
ไร้แก่นสาร และหาประโยชน์มิได้ ฉะนั้น ไตรลักษณ์จึงเป็นข้อพิจารณาในแง่ของการสร้างความ
เข้าใจการทำงานของทุกข์ตามธรรมชาติ ไม่ใช่เพ่ือมุ่งชนะหรือดับทุกข์ดังกล่าวนี้ แต่เป็นการ
เข้าใจหรือสร้างปัญญารู้เพ่ือหาวิธีที่จะดับทุกข์ที่เป็นตัวความยึดมั่นอีกทีหนึ่ง เพราะเมื่อความ
เข้าใจปรากฎก็จะพบว่าวิชชาคือความรู้เกิดขึ้นและดับความไม่รู้คืออวิชชาเสียได้ ตามคำอธิบาย
นี้จะพบว่าปฏิจจสมุปบาทอธิบายให้เห็นวงจรของการสร้างความรู้หรือเข้าใจทุกข์แบบไตร
ลักษณ์นั่นเอง 
 
 



140  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

บทสรุป 
 คำว่าทุกข์นั้นเป็นสิ่งที่ทุกคนรู้จักกันอยู่แล้ว ไม่มีใครเกิดมาไม่พบกับทุกข์ ทุกคนที่อยู่
บนโลกนี้ไม่ว่าจะเป็นใครก็ต้องพบกับทุกข์ เป็นสัจจะ เป็นความจริงแท้ท่ีหลีกเลี่ยงไม่ได้ ทุกข์นั้น
มีอยู่สองส่วน หนึ่งทุกข์ที่เลี่ยงไม่ได้ และสองคือทุกข์ที่เลี่ยงได้นั่นก็คือทุกข์จากกิเลสอันเกิดจาก
ความยึดมั่น 
 กระบวนการดับทุกข์ตามหลัก ปฎิจจสมุปบาท ขันธ์ 5 อริยสัจ 4 ไตรลักษณ์ และ
อริยมรรคมีองค์ 8 นี้มีเกี่ยวข้องกับปฏิจจสมุปบาทหลายนัย กล่าวคือ ปฏิจจสมุปบาท ขันธ์ 5 
และอริยสัจ 4 ถือว่า เป็นธรรมอย่างเดียวกัน เพราะธรรมแต่ละหมวดเหล่านี้ล้วนอธิบายถึงเรื่อง
ของชีวิตในสังสารวัฏฏ์ และการออกจากสังสารวัฏฏ์ จะแตกต่างกันอยู่บ้าง คือ รูปแบบการ
อธิบายข้อธรรมแต่ละอย่างเท่านั้น กล่าวคือ ปฏิจจสมุปบาทเป็นหมวดธรรมที่อธิบายถึง 
สิ่งมีชีวิตและไม่มีชีวิต หรือความเป็นไปของรูปนาม โดยมุ่งเน้นการอธิบายเหตุปัจจัยที่อาศัยกัน
และกัน ผลธรรมจึงเกิดขึ้น หมายถึง สัตว์บุคคล ตัวตน เรา เขา จึงเกิดข้ึน  
 ปฎิจจสมุปบาทจึงอธิบายการดับทุกข์ในสังขารตามคำอธิบายของขันธ์ 5 ที่โยงถึง 
สิ่งมีชีวิตและไม่มีชีวิต (รูปและนาม) โดยที่แต่ละขันธ์ทำหน้าที่แตกต่างกันไป แต่เป็นเหตุปัจจัย
ซึ่งกันและกัน จึงทำให้ขันธ์ 5 ประกอบร่วมกันและสามารถดำรงอยู่ได้ และปรากฏเป็นอัตภาพ
ชีวิต บุคคล เรา เขา เมื่อเข้าใจความมีทุกข์จากการเชื่อมโยงกันของขันธ์ 5 นี้ก็จะนำไปสู่การรู้
ทุกขนิโรธอริยสัจ หรือพระนิพพาน เป็นธรรมที่ควรทำให้แจ้ง ตลอดทั้งชี้แนะข้อปฏิบัติเพ่ือ
เข้าถึงความรู้แจ้งแทงตลอดในปฏิจจสมุปบาทว่า ควรปฏิบัติตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 (ทุกขนิ
โรธคามินีปฏิปทา) ซึ่งเป็นทางเอกและเป็นสัมมาปฏิปทา ที่บุคคลควรทำให้เจริญไพบูลย์ 
 ปฏิจสมุปบาทอธิบายการเข้าใจทุกข์ในไตรลักษณ์ อันเป็นลักษณะตามความเป็นจริง
ของความไม่เที่ยง เป็นทุกข์และไม่มีตัวตน ไร้แก่นสารและหาประโยชน์มิได้ เมื่อเข้าใจความจริง
ก็เกิดวิชชาคือความรู้ทำลายอวิชชาคือความไม่รู้ได้ในที่สุด 
 
เอกสารอ้างอิง 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลง 

กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2545). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้ง 

ที ่10.กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 
พระพุทธโฆสเถระ. (2556). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. ฉบับแปลและเรียบเรียงโดย สมเด็จพระพุฒา 

จารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) และคณะ. กรุงเทพมหานคร: ธนาเพรส. 
บรรจบ บรรณรุจิ.(2535). กระบวนธรรมเพื่อความเข้าใจชีวิต ปฏิจจสมุปบาท. 



141 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2548). พจนานุกรมศัพท์ศาสนาสากล ฉบับราชบัณฑิตยสถาน.  

กรุงเทพมหานคร: อรุณ การพิมพ์. 
พุทธทาสภิกขุ. (2535). พจนานุกรมศัพท์พระพุทธศาสนา-อังกฤษ อังกฤษ-ไทย.  

กรุงเทพมหานคร:  โรงพิมพ์เรือนแก้วการพิมพ์. 
พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2546). พุทธธรรม. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. 
พระสัททธัมมโชติกะ   ธัมมาจริยะ. (2528).  วิปัสสนากรรมฐาน.  กรุงเทพมหานคร:  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระสมณเจ้า  กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2511).  ธรรมวิจารณ์ ส่วนปรมัตถปฏิปทา   

และส่วนสังสารวัฏ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
 

 

 


