
วิเคราะหห์ลักสารณียธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
The Analysis of the Principles of Sārāṇῑyadhamma 6 in the 

Buddhist Scriptures 

 
1พระมหาพิทักษ์ จิตฺตโสภโณ (สุดเหลือ) 

Phramaha Phithak Cittasobhano (Sudluea) 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

พระมหาอดิเดช สติวโร (สุขวัฒนวดี) 
Phramaha Adidej Sativaro (Sukwattanawadee) 

อาจารย์ประจำภาควิชาพระพุทธศาสนา  คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Department of Buddhism, Faculty of Buddhism, 

1Corresponding author email: Chitsopon@gmail.com 

 
Received: December 16, 2020; Revised: December 29, 2020; Accepted: December 29, 2020 

 

 
 
บทคัดย่อ 

หลักสารณียธรรม เป็นหลักธรรมที่ปรากฏในสารณียสูตร ซึ่งเป็นพระสูตรที่ว่าด้วยธรรม
เป็นเหตุให้ระลึกนึกถึงกันและเป็นธรรมที่มีอุปการะมาก สารณียธรรม 6 ประการ ได้แก่  1) 
การตั้งมั่นด้วยเมตตากายกรรมในเพ่ือนมนุษย์ทั้งหลาย  2) การตั้งมั่นด้วยเมตตาวจีกรรมใน
เพ่ือนมนุษย์ทั้งหลาย  3) การตั้งมั่นด้วยเมตตามโนกรรมในเพ่ือนมนุษย์ทั้งหลาย  4) การ
เอ้ือเฟ้ือแบ่งปันในลาภผลที่เกิดขึ้นเพ่ือบริโภคใช้สอยร่วมกัน  5) การมีศีลสมบูรณ์ ถึงพร้อมด้วย
อาจาระและมารยาทที่ดีงาม  6) การมีความเห็นที่ประเสริฐ ที่ถูกต้องเป็นธรรมต่อเพ่ือนมนุษย์
และสิ่งทั้งหลาย 

ในการวิเคราะห์หลักสารณียธรรมทั้ง 6 ประการนั้น จะเห็นได้ว่า พระพุทธเจ้าทรง
แสดงหลักคือความเมตตาว่าเป็นจุดเริ่มต้นแห่งการประพฤติปฏิบัติต่อเพ่ือนมนุษย์ด้วยกัน ความ
เมตตานั้นก็คือความปรารถนาที่จะให้ผู้อ่ืนมีความสุข มนุษย์เมื่อมีความปรารถนาดีต่อเพ่ือน
มนุษย์ทั้งหลายแล้ว ก็ต้องมีจิตที่ประกอบด้วยเมตตาเป็นเบื้องต้นแล้วแสดงออกโดยการกระทำ
ทางกาย โดยการพูดทางวาจา และโดยความคิดทางใจแล้วก็เป็นอันถือได้ว่าได้งดเว้นจาก
อกุศลกรรมบถ 10 ประการ และเมื่อปฏิบัติต่อกันด้วยเมตตาแล้วก็จะทำให้เกิดการเอ้ือเฟ้ือ
แบ่งปันในสิ่งที่พึงบริโภคใช้สอย ตลอดถึงการรักษาอาจาระมารยาททางกายและวาจาให้เป็น



143 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

ปกติตามแนวทางแห่งศีล และการปรับทัศนคติให้เป็นไปโดยถูกต้อง ถูกธรรมและตามความเป็น
จริงตามแบบอย่างแห่งสัมมาทิฏฐิ ก็จะเป็นสิ่งที่จะช่วยเติมเต็มให้รูปแบบของวิถีชีวิตหรือการใช้
ชีวิตในสังคมเป็นไปเพื่อความสงบร่มเย็นเป็นสันติสุขยิ่ง ๆ ขึ้นไป 
คำสำคัญ : สารณียธรรม, เมตตา, สันติสุข  
 
Abstract 
 Sāranῑyadhamma is the principle that appears in the Sāranῑyasutta. It is 

the principle to make people to keep others in mind and also the virtues of great 

assistance which consists of six principles as follows 1) to be amiable in deed, 

openly and in private; 2) to be amiable in words, openly and in private; 3) to be 

amiable in thought, openly and in private; 4) to share any lawful gains with 

virtuous fellows; 5) to keep without blemish the rules of conduct along with 

one’s fellows, openly and in private; and 6) to be endowed with right views 

along with one’s fellows, openly and in private. 

 In analyzing of all six Sāranῑyadhamma principles, it can be seen that the 

Buddha showed loving-kindness as the starting point of one’s behavior towards 

his fellow mankind. Loving-kindness is aspiration to make others happy. When 

people have a strong loving-kindness towards fellow mankind, then their loving-

kindness will lead them to good bodily action, verbal action, and mental action 

which can be called abstention from Akusala-kammapatha 10. Also, when 

dealing with one another with loving-kindness, it will lead to generosity and 

sharing of things as well as maintaining physical and verbal manners in 

accordance with the precepts. The adjustment of attitude correctly, righteously, 

and truthfully, in accordance with the right view will be something that will help 

fulfill the style of life or social life to be more peaceful and happier. 

Keyword: Sāranῑyadhamm, loving-kindness, peace 

 
บทนำ 

สิ่งมีชีวิตทุกชนิดที่เกิดขึ้นมาบนโลกนี้ ล้วนแล้วต้องอาศัยพ่ึงพาซึ่งกันและกันจึงจะ
สามารถดำรงชีวิตอยู่ได้ หรือสามารถที่จะขยายเผ่าพันธุ์ของตนให้อยู่ยั่งยืนนานต่อไป ซึ่งไม่เว้น
แม้กระทั่งมนุษย์ผู้ที่ได้ชื่อว่าเป็นสัตว์ที่ประเสริฐกว่าบรรดาสรรพสัตว์ทั้งหลายในโลกนี้  และ
มนุษย์เองนั้นก็ได้ชื่อว่าเป็นสัตว์สังคมเพราะมีการอาศัยอยู่รวมกัน มีความผูกพันและมีการ
ปฏิสัมพันธ์ต่อกันและกันในฐานะต่าง ๆ มากมาย เช่น ในฐานะเป็นลูก ในฐานะเป็นพ่ีน้อง ใน
ฐานะเป็นพ่อแม่ ในฐานะเป็นเพ่ือน และในฐานะเป็นศิษย์กับอาจารย์ เป็นต้น การที่มนุษย์ได้มี
การปฏิสัมพันธ์ดังกล่าวนั้นจึงกล่าวได้ว่า มนุษย์เป็นสัตว์สังคม (โกวิทย์ วงศ์สุรวัฒน์, 2543: 56) 
มีการอยู่ร่วมกันเป็นกลุ่ม และสังคมเล็กที่สุดคือสังคมในระดับครอบครัว ซึ่งถือว่าเป็นสังคมที่มี



144  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

ความสำคัญที่สุดเพราะเป็นจุดเริ่มต้นแห่งการกระจายไปสู่สังคมระดับที่ใหญ่ขึ้น เช่น ชุมชน จน
ในระดับประเทศชาติและสังคมโลก เป็นต้น  

ในระบบสังคมที่มีการดำรงชีวิตอยู่ร่วมกันนับตั้งแต่สถาบันครอบครัวขึ้นไปจนถึง
ระดับสูงนั้น ก็ก่อให้เกิดเป็นวิถีชีวิตของการดำรงชีพ เกิดเป็นระบบแบบแผนต่าง ๆ ตามมา เช่น 
รูปแบบวิถีชีวิต ประเพณีวัฒนธรรม ตลอดถึงศิลปวิทยาการต่าง ๆ ซึ่ งเกิดขึ้นจากการ
แลกเปลี่ยนเรียนรู้ซึ่งกันและกันของมวลมนุษยชาตินั่นเอง ซึ่งบางครั้งก็อาจทำให้เกิดปัญหาต่าง 
ๆ ที่มีมูลเหตุมาจากการอยู่ร่วมกันนั่นเอง เช่น ปัญหาครอบครัว ปัญหาเรื่องปากท้อง ปัญหา
ด้านการละเมิดสิทธิของกันและกัน ปัญหาความวิวาทบาดหมาง และปัญหาอันเกิดจากการ
ขัดแย้งแข่งขันกัน เป็นต้น (จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์ และคณะ, 2532: 25) ซึ่งปัญหาความขัดแย้งใน
สังคมนั้น นับว่าเป็นปัญหาที่มีบทบาทและมีความสำคัญอย่างยิ่งในฐานะที่ก่อให้เกิดความ
เสียหาย ความวุ่นวาย และความไม่เป็นเอกภาพของคนในสังคม อีกท้ังยังเป็นชนวนที่จะคอยเร่ง
ให้ปัญหาอ่ืน ๆ ประทุขึ้นตามมาอีกมากมาย ดังจะเห็นได้ว่า เมื่อคนในสังคมมีความคิดเห็น
ต่างกันหรือมีการกระทำที่ไม่เป็นไปในแนวทางอันเดียวกัน มีการขัดหรือแย้งซึ่งกันและกันแล้ว 
ย่อมจะก่อให้เกิดความเป็นฝักเป็นฝ่าย และความเป็นฝักเป็นฝ่ายนี้ก็จะทำให้เกิดการแบ่งแยกว่า 
ฝ่ายนี้ที่ได้ผลประโยชน์และฝ่ายนี้ที่เสียผลประโยชน์ ฝ่ายนี้เป็นฝ่ายที่ถูกและฝ่ายนี้เป็นฝ่ายที่ผิด 
อย่างนี้เป็นต้น เมื่อเหตุการณ์อันเป็นไปด้วยอำนาจแห่งความยึดถือฝักฝ่ายเช่นนี้ก็จะทำให้เกิด
การแตกความสามัคคี ขาดความเป็นเอกภาพ ยึดถืออำนาจและผลประโยชน์ของตนเองหรือ
พวกพ้องเป็นหลัก (พระมหายุทธนา นรเชฏฺโฐ (ศิริวรรณ), 2556: 99-106) โดยไม่สนใจที่จะรับรู้
ความจริงในสิ่งถูกหรือผิด เพราะปัญญาของตนได้ถูกปิดบังไว้ด้วยอำนาจแห่งความโลภ ความ
โกรธ และความหลง 

ในฝ่ายของพระภิกษุทางพระพุทธศาสนาก็เช่นเดียวกัน การที่ภิกษุสงฆ์อยู่ร่วมกันใน
ลักษณะเป็นสังคมของบรรพชิตก็เรียกว่า ภิกษุสงฆ์ ซึ่งคำว่า “สังฆะ” ก็หมายถึง หมู่หรือกลุ่ม
บุคคลมีจำนวนตั้งแต่ 2 คนขึ้นไป หรือหมายถึงจำนวนพระภิกษุสงฆ์ตั้งแต่ 4 รูปขึ้นไป (พระ
ธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546: 295) ซึ่งสามารถประกอบกิจสังฆกรรมและพิธีสำคัญต่าง ๆ 
ตามระบบสังคมและวัฒนธรรมนั้น ๆ ได้ ซึ่งระบบสังฆะนี้เกิดขึ้นจากการที่พระพุทธเจ้าทรงรับ
พุทธสาวกที่ศรัทธาเลื่อมใสในพระรัตนตรัยแล้วยอมตนเข้ามาประพฤติปฏิบัติตามหลักการและ
ระเบียบที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้อันได้แก่พระวินัยอันเป็นกฎเกณฑ์ที่ภิกษุสงฆ์จะพึงยึดถือ
เป็นข้อปฏิบัติที่มั่นคงเองเคร่งครัดและยอมรับโทษที่จะพึงได้รับหากเกิดการล่วงละเมิดใน
บทบัญญัติพระวินัยข้อนั้น ๆ การที่มนุษย์ไม่ว่าจะอยู่ในเพศฆราวาสหรือเพศบรรพชิตซึ่งอยู่
ร่วมกันในสังคมและดำรงชีวิตเพ่ือความอยู่รอดนั้น ย่อมจะต้องมีความรัก ความสามัคคี และมี
ปฏิสัมพันธ์ต่อกัน ซึ่งในบางครั้งความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ก็มิอาจจะเป็นไปอย่างราบรื่นหรือ



145 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

เป็นไปตามระเบียบแบบแผนที่ได้กำหนดไว้ อันเนื่องมาจากความแตกต่างในด้านสภาพแวดล้อม 
การศึกษาและพ้ืนฐานทางความคิด (ดวงเด่น นุเรมรัมย์, 2545: ก) ดังนั้น ต้องมีระเบียบวินัยอัน
ดีงามเพ่ือเชื่อมโยงความสามัคคีพร้อมเพรียงของมวลมนุษย์(พระมหาอดุลย์ คนแรง,2541: ก)  

การที่มนุษย์จะเป็นผู้มีความสมัครสมานสามัคคีพร้อมเพรียงกันนั้น ก็ต้องอาศัย
หลักธรรมอันจะเป็นหลักการประสานให้เกิดขึ้นโดยทางการกระทำ คำพูด และแม้แต่ความรู้สึก
นึกคิด หลักการนี้เรียกว่า หลักสารณียธรรม หมายถึง ธรรมเป็นที่ตั้งให้เกิดความระลึกนึกถึงกัน 
ซึ่งจะเป็นแนวทางก่อให้เกิดคุณธรรมอย่างอ่ืนตามมาอีกหลายประการ เช่น หลักของการให้ 
(ทาน) หลักของการเจรจาที่ถูกต้องเหมาะสม (สัมมาวาจา) หลักของการปรารถนาดีต่อกัน 
(เมตตาจิต) ตลอดถึงการประพฤติปฏิบัติในแบบอย่างที่ดีงาม (ศีล) และการทำความเข้าใจที่
ถูกต้อง (สัมมาทิฏฐิ) เป็นต้น ซึ่งเมื่อใดก็ตามคุณธรรมเหล่านี้ได้ขับเคลื่อนไปในหมู่มนุษย์ก็จะยัง
ความสงบ ความร่มเย็น และความเป็นอยู่ โดยผาสุกให้ เกิดขึ้นแก่ประชาชน ตลอดถึง
ประเทศชาติบ้านเมือง ความสงบสุขหรือสันติภาพนี้ จึงนับว่าเป็นสิ่งที่ทุกคนในสังคมปรารถนา 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งในสภาวะที่คนในสังคมเกิดความขัดแย้งกัน เกิดความแตกร้าวอย่างรุนแรง 
เกิดความวุ่นวายและส่งผลเสียหายอย่างใหญ่หลวง อันกระทบถึงวิถีชีวิตความเป็นอยู่ ร่างกาย
และทรัพย์สินต่างๆ ทั้งของส่วนตนและของส่วนรวมในสังคมนั้น ๆ ดังนั้น จะเห็นได้ว่าหลักธรรม
ที่ก่อให้เกิดความสงบสุขหรือสันติภาพนี้ จะเป็นหลักการที่มีบทบาทและมีความสำคัญอย่างมาก
ที่จะส่งผลหรือก่อให้เกิดคุณธรรมอ่ืนๆ ตามมาอีกมากมาย เช่น ความสามัคคีร่วมกัน ความ
เมตตากรุณา ความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ ความเห็นอกเห็นใจ และการมุ่งมั่นที่ จะยึดถือให้เห็นและ
เป็นไปตามหลักแห่งความเป็นจริงโดยปราศจากอคติใด ๆ ทั้งปวง และหลักธรรมที่สำคัญนี้ก็คือ
หลักสารณียธรรมนั่นเอง 

ดังนั้น จึงกล่าวโดยสรุปได้ว่า ในบรรดาหลักธรรมทั้งหลายที่จะเป็นไปเพ่ือความระลึก
นึกถึงกันและช่วยเหลือเกื้อกูลกันนั้น คงไม่พ้นไปจากหลักสารณียธรรมอันเป็นหลักธรรมคำสอน
ที่เป็นเครื่องให้ระลึกนึกถึงกันและกันนั้น ซึ่งหลักธรรมนี้ถือได้ว่าเป็นหลักธรรมที่จะเป็นบ่อเกิด
ของคุณธรรมอ่ืน ๆ อีกหลายประการ เป็นหลักธรรมที่จะช่วยสนับสนุนให้เกิดความรักความ
เมตตากรุณา ความสมัครสมานสามัคคีต่อกัน การรู้จักแบ่งปัน ตลอดถึงการรักษามารยาททาง
กายและวาจา กระทั่งถึงการรู้จักควบคุมจิตใจหรือการทำจิตใจให้อยู่ในแนวทางที่ถูกต้องเป็น
ธรรม เป็นต้น ซึ่งหลักสารณียธรรมนี้จะเป็นแนวทางในการพัฒนาชีวิตและให้เกิดคุณความดี
ต่างๆ ตามมาเพ่ือพัฒนาตน พัฒนาบุคคล และพัฒนาสังคมประเทศชาติต่อไป 
 
 
 



146  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

หลักสารณียธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
 สารณียธรรมที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกนั้นมีอยู่ 4 พระสูตร คือ ทสุตตรสูตร 
สารณียสูตร ปฐมสารณียสูตร และทุติยสารณียสูตร และในคัมภีร์อรรกถาก็ได้มีคำอธิบายขยาย
ความแห่งพระสูตรนั้น ๆ ด้วย ดังนี้ 
 1. สารณียธรรมในพระไตรปิฎก สารณียธรรมปรากฎในพระสูตรเหล่านี้คือ 
 1.1 ทสุตตรสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อที่ 350 หน้าที่ 387) ในพระสูตร
นี้ได้แสดงถึงหลักธรรมที่มีอุปการะมากคือ สารณียธรรม 6 ประการ ดังนี้ 
 1) ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ ตั้งมั่นเมตตากายกรรมในเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย ทั้งในที่
แจ้งและในที่ลับ นี้ เป็นสารณียธรรมที่ทำให้เป็นที่รัก ทำให้ เป็นที่เคารพ เป็นไปเพ่ือความ
สงเคราะห์กัน เพ่ือความไม่วิวาทกัน เพ่ือความสามัคคีกัน เพ่ือความเป็นอันเดียวกัน 
 2) ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ ตั้งมั่นเมตตาวจีกรรมในเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย ทั้งในที่
แจ้งและในที่ลับ แม้นี้ก็เป็นสารณียธรรมที่ทำให้เป็นที่รัก ทำให้เป็นที่เคารพ เป็นไปเพ่ือความ
สงเคราะห์กัน เพ่ือความไม่วิวาทกัน เพ่ือความสามัคคีกัน เพ่ือความเป็นอันเดียวกัน 
 3) ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ ตั้งมั่นเมตตามโนกรรมในเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย ทั้งในที่
แจ้งและในที่ลับ แม้นี้ก็เป็นสารณียธรรมที่ทำให้เป็นที่รัก ทำให้เป็นที่เคารพ เป็นไปเพ่ือความ
สงเคราะห์กัน เพ่ือความไม่วิวาทกัน เพ่ือความสามัคคีกัน เพ่ือความเป็นอันเดียวกัน 
 4) ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ บริโภคโดยไม่แบ่งแยกลาภทั้งหลายที่ประกอบด้วยธรรม 
ได้มาโดยธรรม โดยที่สุดแม้เพียงบิณฑบาต (อาหารในบาตร) บริโภครวมกับเพ่ือนพรหมจารี
ทั้งหลายผู้มีศีล แม้นี้ก็เป็นสารณียธรรมที่ทำให้เป็นที่รัก ทำให้เป็นที่เคารพ เป็นไปเพ่ือความ
สงเคราะห์กัน เพ่ือความไม่วิวาทกัน เพ่ือความสามัคคีกัน เพ่ือความเป็นอันเดียวกัน 
 5) ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ มีศีลไม่ขาด ไม่ทะลุ ไม่ด่าง ไม่พร้อย เป็นไท ท่านผู้รู้
สรรเสริญ ไม่ถูกตัณหาและทิฏฐิครอบงำ เป็นไปเพ่ือสมาธิ เสมอกันกับเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย 
ทั้งในที่แจ้งและในที่ลับ แม้นี้ก็เป็นสารณียธรรมที่ทำให้เป็นที่รัก ทำให้เป็นที่เคารพ เป็นไปเพ่ือ 
ความสงเคราะห์กัน เพ่ือความไม่วิวาทกัน เพ่ือความสามัคคีกัน เพ่ือความเป็นอันเดียวกัน 
 6) ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ มีอริยทิฏฐิ อันเป็นธรรมเครื่องนำออกเพ่ือความสิ้นทุกข์โดย
ชอบแก่ผู้ทำตาม เสมอกันกับเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย ทั้งในที่แจ้งและในที่ลับ แม้นี้ก็เป็น
สารณียธรรมที่ทำให้เป็นที่รัก ทำให้เป็นที่เคารพ เป็นไปเพ่ือความสงเคราะห์กัน เพ่ือความไม่
วิวาทกัน เพ่ือความสามัคคีกัน เพ่ือความเป็นอันเดียวกัน 
 1.2 สารณียสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 20 ข้อที่ 12 หน้าที่ 150)  ในสาราณีย
สูตรนี้ได้แสดงถึงสถานที่ที่กษัตริย์และภิกษุพึงระลึกถึงตลอดชีวิต สถานที่ 3 แห่งที่กษัตริย์พึง
ระลึกตลอดชีวิต ดังนี้ 



147 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

 1) กษัตราธิราชผู้ได้รับมูรธาภิเษกแล้ว ประสูติ ณ สถานที่ใด สถานที่นี้เป็นสถานที่แห่ง
ที่ 1 อันกษัตราธิราชผู้ได้รับมูรธาภิเษกแล้วพึงระลึกถึงตลอดพระชนมชีพ 
 2) กษัตราธิราชผู้ได้รับมูรธาภิเษกแล้ว ณ สถานที่ใด สถานที่นี้เป็นสถานที่แห่งที่ 2 อัน
กษัตราธิราชผู้ได้รับมูรธาภิเษกแล้วพึงระลึกถึงตลอดพระชนมชีพ 
 3) กษัตราธิราชผู้ได้รับมูรธาภิเษกแล้ว ทรงชนะสงครามครั้งใหญ่ พิชิตชัยสงคราม 
ครอบครองสนามรบใด สนามรบนี้เป็นสถานที่แห่งที่ 3 อันกษัตราธิราชผู้ได้รับมูรธาภิเษกแล้ว
พึงระลึกถึงตลอดพระชนมชีพ 
 ในฝ่ายภิกษุนั้น พระพุทธเจ้าได้แสดงสถานที่ 3 แห่งอันภิกษุพึงระลึกถึงตลอดชีวิต ดังนี้ 
 1) ภิกษุปลงผมและหนวด นุ่งห่มผ้ากาสายะ ออกจากเรือน บวชเป็นบรรพชิต ณ 
สถานที่ใด สถานที่นี้เป็นสถานที่แห่งที่ 1 อันภิกษุพึงระลึกถึงตลอดชีวิต 
 2) ภิกษุรู้ชัดตามความเป็นจริงว่า “นี้ทุกข์ นี้ทุกขสมุทัย (เหตุเกิดทุกข์) นี้ทุกขนิโรธ
(ความดับทุกข์) นี้ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา (ข้อปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์)” ณ สถานที่ใด สถานที่
นี้เป็นสถานที่แห่งที่ 2 อันภิกษุพึงระลึกถึงตลอดชีวิต 
 3) ภิกษุทำให้แจ้งเจโตวิมุตติ ปัญญาวิมุตติ อันไม่มีอาสวะเพราะอาสวะสิ้นไปด้วย
ปัญญาอันยิ่งเองเข้าถึงอยู่ในปัจจุบัน ณ สถานที่ใด สถานที่นี้เป็นสถานที่แห่งที่ 3 อันภิกษุพึง
ระลึกถึงตลอดชีวิต  
 1.3 ปฐมสารณียสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 22 ข้อที่ 11 หน้าที่ 436) ในพระ
สูตรนี้ได้แสดงเนื้อหาของหลักสารณียธรรมอันเป็นธรรมที่เป็นเหตุให้ระลึกถึงกันมี 6 ประการ 
คือ  
 1) ภิกษุในธรรมวินัยนี้ ตั้งมั่นเมตตากายกรรม ในเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย ทั้งต่อหน้า
และลับหลัง แม้นี้ก็เป็นสารณียธรรม 
 2) ภิกษุในธรรมวินัยนี้ ตั้งมั่นเมตตาวจีกรรมในเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย ทั้งต่อหน้าและ
ลับหลัง แม้นี้ก็เป็นสารณียธรรม 
 3) ภิกษุในธรรมวินัยนี้ ตั้งมั่นเมตตามโนกรรมในเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย ทั้งต่อหน้า
และลับหลัง แม้นี้ก็เป็นสารณียธรรม 
 4) ภิกษุในธรรมวินัยนี้ บริโภคโดยไม่แบ่งแยกลาภทั้งหลายที่ประกอบด้วยธรรม ได้มา
โดยธรรม โดยที่สุดแม้เพียงบิณฑบาต บริโภคร่วมกับเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลายผู้มีศีล แม้นี้ก็เป็น
สารณียธรรม 
 5) ภิกษุในธรรมวินัยนี้ มีศีลที่ไม่ขาด ไม่ทะลุ ไม่ด่าง ไม่พร้อย เป็นไท ท่านผู้รู้สรรเสริญ 
ไม่ถูกตัณหาและทิฏฐิครอบงำ เป็นไปเพ่ือสมาธิเสมอกันกับเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย ทั้งต่อหน้า
และลับหลัง แม้นี้ก็เป็นสารณียธรรม 



148  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

 6) ภิกษุในธรรมวินัยนี้ มีอริยทิฏฐิ อันเป็นธรรมเครื่องนำออกเพ่ือความสิ้นทุกข์โดยชอบ
แก่ผู้ทำตาม เสมอกันกับเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย ทั้งต่อหน้าและลับหลัง แม้นี้ก็เป็นสารณีย
ธรรม  

1.4 ทุติยสารณียสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 22 ข้อที่ 12 หน้าที่ 427) ในพระ
สูตรนี้ ได้แสดงเนื้อหาของหลักสารณียธรรม 6 ประการนี้ ว่าทำให้เป็นที่รัก ทำให้เป็นที่เคารพ 
เป็นไปเพ่ือความสงเคราะห์กัน เพ่ือความไม่วิวาทกัน เพ่ือความสามัคคีกัน เพ่ือความเป็นอัน
เดียวกัน สารณียธรรม 6 ประการ คือ  
 1) ภิกษุในธรรมวินัยนี้ ตั้งมั่นเมตตากายกรรมในเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย ทั้งต่อหน้า
และลับหลัง แม้นี้ก็เป็นสารณียธรรมที่ทำให้เป็นที่รัก ทำให้เป็นที่ เคารพ เป็นไปเพ่ือความ
สงเคราะหก์ัน เพ่ือความไม่วิวาทกัน เพ่ือความสามัคคีกัน เพ่ือความเป็นอันเดียวกัน 
 2) ภิกษุในธรรมวินัยนี้ ตั้งมั่นเมตตาวจีกรรม ในเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย ทั้งต่อหน้า
และลับหลัง แม้นี้ก็เป็นสารณียธรรมที่ทำให้เป็นที่รัก ทำให้เป็นที่เคารพ เป็นไปเพ่ือความ
สงเคราะห์กัน เพ่ือความไม่วิวาทกัน เพ่ือความสามัคคีกัน เพ่ือความเป็นอันเดียวกัน 
 3) ภิกษุในธรรมวินัยนี้ ตั้งมั่นเมตตามโนกรรมในเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย ทั้งต่อหน้า
และลับหลัง แม้นี้ก็เป็นสารณียธรรมที่ทำให้เป็นที่รัก ทำให้เป็นที่เคารพ เป็นไปเพ่ือความ
สงเคราะห์กัน เพ่ือความไม่วิวาทกัน เพ่ือความสามัคคีกัน เพ่ือความเป็นอันเดียวกัน 
 4) ภิกษุในธรรมวินัยนี้ บริโภคโดยไม่แบ่งแยกลาภทั้งหลายที่ประกอบด้วยธรรม ได้มา
โดยธรรม โดยที่สุดแม้เพียงบิณฑบาต บริโภคร่วมกับเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลายผู้มีศีล แม้นี้ก็เป็น
สารณียธรรมที่ทำให้เป็นที่รัก ทำให้เป็นที่เคารพ เป็นไปเพ่ือความสงเคราะห์กัน เพ่ือความไม่
วิวาทกัน เพ่ือความสามัคคีกัน เพ่ือความเป็นอันเดียวกัน  
 5) ภิกษุในธรรมวินัยนี้ มีศีลที่ไม่ขาด ไม่ทะลุ ไม่ด่าง ไม่พร้อย เป็นไท ท่านผู้รู้สรรเสริญ 
ไม่ถูกตัณหาและทิฏฐิครอบงำ เป็นไปเพ่ือสมาธิเสมอกันกับเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย ทั้งต่อหน้า
และลับหลัง แม้นี้ก็เป็นสารณียธรรมที่ทำให้เป็นที่รัก ทำให้เป็นที่เคารพ เป็นไปเพ่ือความ
สงเคราะห์กัน เพ่ือความไม่วิวาทกัน เพ่ือความสามัคคีกัน เพ่ือความเป็นอันเดียวกัน 
 6) ภิกษุในธรรมวินัยนี้ มีอริยทิฏฐิ อันเป็นธรรมเครื่องนำออกเพ่ือความสิ้นทุกข์โดยชอบ
แก่ผู้ทำตาม เสมอกันกับเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลายทั้งต่อหน้าและลับหลัง แม้นี้ก็เป็นสารณียธรรม
ที่ทำให้เป็นที่รัก เป็นที่เคารพ เป็นไปเพ่ือความสังเคราะห์กัน เพ่ือความไม่วิวาทกัน เพ่ือความ
สามัคคีกัน เพ่ือความเป็นอันเดียวกัน 

สารณียธรรม 6 ประการนี้ จะทำให้เป็นที่รัก ทำให้เป็นที่ เคารพ เป็นไปเพ่ือความ
สงเคราะห์กัน เป็นไปเพ่ือความไม่วิวาทกัน เป็นไปเพ่ือความสามัคคีกัน และเป็นไปเพ่ือความ
เป็นอันเดียวกัน  



149 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

2. สารณียธรรมในอรรถกถา อรรถกถาสารณียสูตร (อรรถกถาภาษาบาลี เล่มที่ 15 
ข้อที่  12 หน้าที่  106) ได้แสดงเนื้อหาไว้สอดคล้องกับพระสูตรโดยสรุปใจความได้ว่า 
พระมหากษัตริย์ทรงระลึกได้ถึงวัน เวลา และสถานที่ประสูติของพระองค์จนตลอดพระชนมชีพ 
เช่นเดียวกันกับภิกษุผู้ประกอบด้วยจตุปาริสุทธิศีล ย่อมจะระลึกได้ถึงสถานที่บวช คือ สถานที่ที่
ภิกษุปลงผมและหนวดแล้ว ครองผ้ากาสาวพัสตร์ ออกจากเรือนบวชเป็นผู้ไม่มีเรือนนี้ เป็น
สถานที่ที่ภิกษุจะต้องระลึกไว้ คือไม่ลืมตลอดชีวิตเลยทีเดียวอย่างนี้ว่า เราบวชแล้วที่โคนต้นไม้
นั้น ในที่จงกรมโน้น ในโรงอุปสมบทโน้น ในวิหารโน้น ในชนบทโน้น ในรัฐโน้น ตลอดถึงสถานที่
ภิกษุได้บรรลุโสดาบัน สกทาคามี อนาคามี และ พระอรหันต์ ในที่นั้น ๆ  
 อรรถกถาปฐมสารณียสูตร (อรรถกถาภาษาบาลี เล่มที่ 16 ข้อที่ 11 หน้าที่ 140) ได้
แสดงเนื้อหาซ่ึงสามารถสรุปได้ดังนี้ 
 เมตตากายกรรม ได้แก่ การกระทำทางกายที่พึงกระทำด้วยจิตประกอบด้วยเมตตา 
สำหรับภิกษุพึงบำเพ็ญอภิสมาจาริกวัตรด้วยเมตตาจิต สำหรับคฤหัสถ์ พึงทำกิจทุกอย่าง เช่น 
การเดินทางไปเพื่อไหว้พระเจดีย์ เพื่อไหว้โพธิพฤกษ์ เพื่อนิมนต์พระสงฆ์ การเห็นภิกษุทั้งหลายผู้
เข้าไปสู่บ้านเพ่ือบิณฑบาตแล้วลุกขึ้นต้อนรับ การรับบาตร การปูลาดอาสนะและการตามส่ง 
ด้วยอำนาจแห่งเมตตา สำหรับคฤหัสถ์ ในเมตตากายกรรมนั้น ถ้าเป็นการทำกิจช่วยเหลือโดย
การกระทำร่วมกัน ชื่อว่า เมตตากายกรรมต่อหน้า  ถ้าทำกิจช่วยเหลือในสิ่งที่พึงช่วยเหลือใน
เมื่อเขาไม่อยู่นั้น ชื่อว่า เมตตากายกรรมลับหลัง  
 เมตตาวจีกรรม สำหรับภิกษุ ได้แก่ การบอกสอนอาจารบัญญัติ การบอกกรรมฐาน 
การแสดงธรรม การบอกพระพุทธพจน์คือพระไตรปิฎกด้วยเมตตาจิต สำหรับคฤหัสถ์ทั้งหลาย 
ในเวลาที่กล่าวคำเป็นต้นว่า พวกเราจักไปเพ่ือไหว้พระเจดีย์ พวกเราจักไปเพ่ือไหว้โพธิพฤกษ์ 
พวกเราจักกระทำการฟังธรรม พวกเราจักกระทำการบูชาด้วยประทีป ระเบียบและดอกไม้ พวก
เราจักสมาทานซึ่งสุจริต 3 พวกเราจักถวายสลากภัตรเป็นต้น พวกเราจักถวายผ้าจำนำพรรษา 
วันนี้พวกเราจักถวายปัจจัย 4 แก่พระสงฆ์ ท่านทั้งหลายจงนิมนต์พระสงฆ์แล้วจัดแจงของขบฉัน
เป็นต้น พวกท่านจงปูลาดอาสนะ พวกท่านจงตั้งน้ำดื่ม พวกท่านจงต้อนรับนำพระสงฆ์มา พวก
ท่านจงให้พระสงฆ์นั่งบนอาสนะที่ปูลาดแล้ว เกิดอุตสาหะ กระทำไวยาวัจกิจ ดังนี้ ชื่อว่าเมตตา
วจีกรรม การกล่าวยกย่องต่อหน้าชื่อว่าเมตตาวจีกรรมต่อหน้า. การพูดคุยเรียกหาและสอบถาม
ถึงก็ชื่อว่าเมตตาวจีกรรมลับหลัง. 
 เมตตามโนกรรม ได้แก่ การตั้งจิตประกอบด้วยเมตตาปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน เช่น ภิ กษุ
ทั้งหลาย การลุกข้ึนแต่เช้าตรู่ กระทำการปฏิบัติสรีระก็ดี กระทำวัตรที่ลานพระเจดีย์ เป็นต้นก็ดี 
นั่งบนอาสนะที่สงัดแล้วคิดว่า ภิกษุทั้งหลายในวิหารนี้ จงมีความสุข ไม่มีเวร ไม่มีทุกข์ ดังนี้ ชื่อ
ว่าเมตตามโนกรรม. สำหรับคฤหัสถ์ทั้งหลาย การคิดว่า ขอพระผู้เป็นเจ้าทั้งหลายจงอยู่เป็นสุข 



150  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

ไม่มีเวร ไม่มีทุกข์ ดังนี้ ชื่อว่าเมตตามโนกรรม ส่วนการลืมตาอันสนิทสนมด้วยสิเนหามองดูด้วย
ใบหน้าอันแจ่มใส ชื่อว่าเมตตามโนกรรมต่อหน้า. การปรารถนาดีหวังโดยเอาใจช่วย ชื่อว่า
เมตตามโนกรรมลับหลัง 
 สาธารณโภคี หมายถึง การแบ่งปันอามิสคือวัตถุสิ่งของเครื่องบริโภคใช้สอย และในการ
แบ่งปันนี้ก็มี 2 ลักษณะ คือ การแบ่งปันอามิสและการแบ่งปันบุคคล  การแบ่งปันอามิส
หมายถึงการแบ่งปันโดยไม่คิดว่า จักให้เท่านี้ ไม่ให้เท่านี้  ส่วนการแบ่งปันบุคคล  หมายถึง การ
แบ่งปันโดยไม่ได้คิดว่า จะให้แก่คนนี้ ไม่ให้แก่คนโน้น เมื่อทำอย่างนี้ชื่อว่าเป็นผู้ไม่หวงลาภและ
ผลประโยชน์ที่จะพึงบริโภคใช้สอยร่วมกันนั่นเอง 
 การบำเพ็ญสารณียธรรมนั้น เป็นสิ่งที่ภิกษุผู้ทุศีลคือมีศีลไม่สมบูรณ์ไม่สามารถที่จะ
บำเพ็ญให้บริบูรณ์ได้ ส่วนภิกษุผู้มีศีลทั้งหลายสามารถที่จะปฏิบัติให้บริบูรณ์ได้  และในการ
บำเพ็ญสารณียธรรมนั้นต้องเป็นการบำเพ็ญในท่านที่พ้นจากปลิโพธคือความห่วงใย หมายถึง
การบำเพ็ญในบุคคลทั่วไปที่ไม่ได้มีความเกี่ยวข้องกัน เป็นการบำเพ็ญสารณียธรรมโดยไม่ได้
เจาะจง หรือไม่ได้ให้ในบุคคลผู้เป็นที่รักใคร่และมีความห่วงใย เป็นต้น อนึ่ง ในฝ่ายภิกษุ ถ้าจะ
เป็นการบำเพ็ญสารณียธรรมโดยเจาะจงนั้น ก็จะต้องให้แก่ภิกษุผู้เป็นไข้ ผู้ทำหน้าที่พยาบาล
ภิกษุไข้ ภิกษุผู้เป็นอาคันตุกะ หรือภิกษุผู้ที่เตรียมตัวจะเดินทาง ตลอดถึงภิกษุผู้อุปสมบทใหม่ 
เป็นต้น จากนั้นจึงถวายแก่ภิกษุที่เหลือ 
 ภิกษุผู้บำเพ็ญสารณียธรรมให้บริบูรณ์อย่างนี้แล้ว ย่อมไม่มีความริษยา ไม่มีความ
ตระหนี่ ย่อมเป็นที่รักของมนุษย์ทั้งหลาย เป็นที่รักของอมนุษย์ทั้งหลาย หาปัจจัยได้ง่าย แม้ของ
ที่เขาถวายแก่เธอผู้มีสารณียธรรมบริบูรณ์ย่อมไม่สิ้นไป. เธอย่อมได้สิ่งของมีค่า ในฐานะที่เธอ
จำแนกแจกสิ่งของ เมื่อประสบภัยหรือความหิวโหย เทวดาทั้งหลายย่อมช่วยเหลือ  อนึ่ง ภิกษุผู้
บำเพ็ญสารณียธรรมให้บริบูรณ์แล้ว ย่อมได้ชื่อว่า ปิยกรณา เพราะกระทำผู้ที่บำเพ็ญธรรม
เหล่านั้นให้บริบูรณ์ ให้เป็นที่รักของเพ่ือนสพรหมจารีทั้งหลาย.ชื่อว่า ครุกรณา เพราะกระทำให้
เป็นผู้น่าเคารพ. สารณียธรรมย่อมเป็นไปเพ่ือประโยชน์แก่การสงเคราะห์ เพ่ือประโยชน์แก่การ
ไม่ทำการวิวาทกัน เพ่ือประโยชน์แก่ความสามัคคี เพ่ือประโยชน์แก่ความเป็นอันเดียวกัน 

3. ประเภทของสารณียธรรม  หลักสารณียธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนานั้น สามารถ
แบ่งออกเป็น 2 ประเภท คือ ประเภทสำหรับภิกษุและประเภทสำหรับคฤหัสถ์ ดังนี้ 
 1) สารณียธรรม 6 ประการสำหรับภิกษุ ได้แก่ 
  1.1) ตั้งจิตเมตตาประกอบกายกรรมทั้งต่อหน้าและลับหลัง 
  1.2) ตั้งจิตเมตตาประกอบวจีกรรมทั้งต่อหน้าและลับหลัง 
  1.3) ตั้งจิตเมตตาประกอบมโนกรรมทั้งต่อหน้าและลับหลัง 



151 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

  1.4) แบ่งปันลาภทั้งหลายที่ประกอบด้วยธรรมได้มาโดยธรรม แม้โดยที่สุด
บิณฑบาต บริโภคใช้สอยร่วมกันกับเพ่ือนพรหมจรรย์ทั้งหลายผู้มีศีล 
  1.5) เป็นผู้มีศีลสมบูรณ์ ศีลไม่ขาด ไม่ทะลุ ไม่ด่าง ไม่พร้อย เป็นไทย เป็นผู้ที่
วิญญูชนสรรเสริญ เป็นไปพร้อมเพ่ือสมาธิ เสมอกันกับเพื่อนพรหมจรรย์ทั้งหลายทั้งต่อหน้าและ
ลับหลัง 
  1.6) มีทิฐิอันเป็นอริยะ เป็นเครื่องนำออกจากทุกข์ เป็นไปเพ่ือความสิ้นทุกข์
โดยชอบ เสมอกันกับเพื่อนพรหมจรรย์ทั้งหลายทั้งต่อหน้าและลับหลัง 
 
 2) สารณียธรรม 6 ประการสำหรับฆราวาส ได้แก่ 
  2.1) การแสดงพฤติกรรมทางกายที่ประกอบด้วยเมตตา (เมตตากายกรรม) 
ได้แก่ การกระทำต่อกันด้วยเมตตา คือ การเอ้ือเฟ้ือช่วยเหลือกันด้วยน้ำใจไมตรีโดยปราศจากสิ่ง
เคลือบแฝง แสดงออกด้วยความเต็มใจปรารถนาดีทั้งต่อหน้าและลับหลัง 
  2.2) การแสดงพฤติกรรมทางวาจาที่ประกอบด้วยเมตตา (เมตตาวจีกรรม) 
ได้แก่ การพูดด้วยเมตตา คือ กล่าวคำที่ก่อให้เกิดไมตรีและเป็นประโยชน์ ว่ากล่าวสั่งสอนหรือ
ให้คำแนะนำตักเตือนด้วยความหวังดีและแสดงความเคารพนับถือกันทั้งต่อหน้าและลับหลัง 
  2.3) การมีพฤติกรรมทางใจที่ประกอบด้วยเมตตา (เมตตามโนกรรม) ได้แก่ 
การระลึกนึกถึงกันด้วยเมตตา คือการตั้งจิตปรารถนาให้มีความสุข คิดในสิ่งที่จะเป็นประโยชน์
เกื้อกูลต่อกันและกัน 
  2.4) การแบ่งปันลาภผลที่ได้มาโดยชอบ (สาธารณโภคี) ได้แก่ การได้การ
แบ่งปันวัตถุสิ่งของเพ่ือบริโภคใช้สอย คือ แบ่งปันลาภผลที่ได้มาโดยชอบธรรม แม้เป็นสิ่งที่
เล็กน้อยก็ปรารถนาจะให้ผู้อื่นได้รับประโยชน์ในสิ่งนั้นด้วย 
  2.5) การประพฤติปฏิบัติตนให้เป็นผู้มีศีลบริสุทธิ์หมดจด (สีลสามัญญตา) 
ได้แก่ การประพฤติให้ดีงามในมารยาทและอุปนิสัย มีความประพฤติสุจริต มีระเบียบวินัย ไม่
ประพฤติตนใหเ้ป็นที่น่ารังเกียจของสังคมหรือเกิดความเสียหายแก่หมู่คณะ 
  2.6) การพัฒนาตนให้มีทิฏฐิที่เป็นเป็นสัมมาทิฏฐิ อันจะเป็นไปเพ่ือความพ้น
ทุกข์(ทิฏฐิสามัญญตา) ได้แก่ การปรับทัศนคติความคิดเห็นให้ถูกต้องเป็นธรรม การรู้จักรับฟัง
ความคิดเห็นของผู้อื่นแล้วไตร่ตรอง เพ่ือให้เห็นตามความเป็นจริง 

4. วิเคราะห์สารณียธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนา  สารณียธรรม 6 ประการ เป็น
หลักธรรมที่แสดงถึงความรัก ความปรารถนาดีต่อกัน เป็นการตั้งเมตตาจิตในการกระทำซึ่ง
ประกอบไปด้วยความปรารถนาดีต่อกันและกันทั้งทางกาย ทางวาจา และ ทางใจ มีการแบ่งปัน
ช่วยเหลือเก้ือกูลกัน เป็นแนวทางสำหรับการประพฤติปฏิบัติตนที่ดีงามโดยอาจาระและมารยาท 



152  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

ตลอดถึงการสร้างทัศนคติที่ถูกต้องให้เป็นสัมมาทิฏฐิ ซึ่งสามารถที่จะวิเคราะห์สารณียธรรมทั้ง 6 
ประการ ได้ดังนี้  
 1) สารณียธรรมข้อที่ 1 เมตตากายกรรม คือ การตั้งเมตตากายกรรมในเพ่ือนมนุษย์
และสัตว์ทั้งหลาย สารณียธรรมข้อนี้ เป็นหลักธรรมที่จะทำให้มนุษย์ทั้งหลายได้ละเว้นจาก
อกุศลกรรมบถทางกายกรรมทั้ง 3 ประการ คือ การฆ่าสัตว์ การลักขโมย และ การประพฤติผิด
ในกาม โดยมุ่งหมายให้มีความรักและเมตตาต่อเพ่ือนมนุษย์ในฐานะที่มนุษย์และสัตว์ทั้งหลาย
ต่างมีความรักและหวงแหนในชีวิตร่างกายของตนเอง มีความหวงแหนในทรัพย์สินสมบัติของ
ตนเอง และมีความหวงแหนในภรรยาสามีอันเป็นคู่ครองของตนเอง 
 2) สารณียธรรมข้อที่ 2 เมตตาวจีกรรม คือ การตั้งเมตตาวจีกรรมในเพ่ือนมนุษย์และ
สัตว์ทั้งหลาย สารณียธรรมข้อนี้  เป็นหลักธรรมที่จะทำให้มนุษย์ทั้งหลายได้ละเว้นจาก
อกุศลกรรมบถทางวจีกรรม 4 ประการ คือ การพูดเท็จ การพูดส่อเสียด การพูดคำหยาบ และ
การพูดเพ้อเจ้อ โดยมีความมุ่งหมายให้ประกอบวจีกรรมในทางที่ถูกคือสัมมาวาจา ละเว้นจาก
วจีทุจจริตทั้ง 4 ประการดังกล่าวนั้น 
 3) สารณียธรรมข้อที่ 3 เมตตามโนกรรม คือ การตั้งเมตตามโนกรรมในเพ่ือนมนุษย์
และสัตว์ทั้งหลาย ในสารณียธรรมข้อนี้ เป็นหลักธรรมที่จะทำให้มนุษย์ทั้งหลายได้ละเว้น
อกุศลกรรมบถทางมโนกรรม 3 ประการ คือ การเพ่งเล็งอยากได้ของคนอ่ืนด้วยอำนาจแห่ง
ความโลภ การพยาบาทคิดร้ายต่อผู้อ่ืน การเห็นผิดจากทำนองคลองธรรม โดยมีความมุ่งหมาย
ให้มีการประกอบสุจริตในอาชีพหน้าที่การงาน ละเว้นการตั้งมโนทุจริตในการเพ่งเอาทรัพย์ของ
คนอ่ืนด้วยอำนาจแห่งการประพฤติผิดทางกายกรรมคือการลักขโมย ละเว้นจากการตั้งจิต
อาฆาตพยาบาทจองเวรต่อกันและกัน และให้รู้จักประกอบมโนสุจริตในสัมมาทิฏฐิโดยโยนิโส
มนสิการในสิ่งที่ถูกต้องชอบธรรมตามความเป็นจริง 
 4) สารณียธรรมข้อที่ 4 สาธารณโภคิตา คือ การบริโภคใช้สอยในสิ่งที่พึงอุปโภคและ
บริโภคร่วมกัน มีการแบ่งปันและให้ทุกคนมีส่วนร่วมในผลประโยชน์ที่จะพึงได้รับเช่นเดียวกัน 
ในข้อนี้มีความมุ่งหมายให้ตั้งจิตที่ประกอบด้วยเมตตา โดยเว้นจากมัจฉริยะทั้ง 5 (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551: 149) ประการ คือ ตระหนี่ที่อยู่ ตระหนี่ตระกูล ตระหนี่ลาภ 
ตระหนี่วรรณะคือคุณความดี ตระหนี่ธรรมคือวิชาความรู้ และเว้นจากอคติ คือความลำเอียง 4 
ประการ คือ ลำเอียงเพราะชอบ ลำเอียงเพราะชัง ลำเอียงเพราะความหลง และลำเอียงเพราะ
ความกลัว 
 5) สารณียธรรมข้อที่ 5 สีลสามัญญตา คือ ความเป็นผู้มีศีลเสมอด้วยท่านผู้มีศีล
ทั้งหลาย มีอาจาระและมารยาทที่เป็นไปตามกรอบของข้อปฏิบัติที่เป็นพุทธบัญญัติและระเบียบ
วินัย มีความประพฤติสุจริตเรียบร้อยดีงามทั้งต่อหน้าและลับหลัง ละเว้นการประพฤติปฏิบัติใน



153 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

ส่วนที่จะทำให้เกิดการละเมิดพระวินัยบัญญัติและระเบียบวินัยทั้งหลาย ตลอดถึงการไม่
ประพฤติปฏิบัติในสิ่งที่จะทำให้เกิดความเสียหายทั้งแก่ตนเองและแก่หมู่คณะในส่วนรวมด้วย 
สารณียธรรมข้อนี้ มีความมุ่งหมายที่จะทำให้การประพฤติปฏิบัติทางกายและทางวาจามีความ
เรียบร้อยดีงาม ไม่กระทบกระทั่งที่จะทำให้เกิดโทษแก่ตนเองและผู้อ่ืนโดยการกระทำทางกาย
และการพูดทางวาจา เพ่ือให้เกิดความระมัดระวังในอันที่จะล่วงละเมิดในข้อบัญญัติคือศีลด้วย
การมีสติสัมปชัญญะอยู่เสมอ ซึ่งเมื่อมีข้อปฏิบัติทางศีลโดยสมบูรณ์แล้วก็จะก่อให้เกิดข้อปฏิบัติที่
เป็นธรรมตามมานั่นเอง 
 6) สารณียธรรมข้อที่ 6 ทิฏฐิสามัญญตา คือ ความเป็นผู้มีทิฏฐิที่ดีงามเสมอกับท่านผู้มี
ทัศนคติที่ดีงามทั้งหลาย เป็นผู้ที่มีความเห็นที่ถูกต้องชอบธรรม มีความเห็นชอบร่วมกันใน
แนวทางอันเป็นหลักการและมีการประพฤติปฏิบัติที่เป็นไปในแนวทางที่เห็นชอบด้วยกันนั้นทั้ง
ต่อหน้าและลับหลัง การเป็นผู้ที่มีทิฏฐิที่ถูกต้องชอบธรรมและประพฤติปฏิบัติในแนวทาง
เดียวกันนี้จะเป็นไปเพ่ือการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างเป็นปกติสุขและช่วยแก้ปัญหาต่าง ๆ ใน
สังคมด้วยความสามัคคีพร้อมเพรียงกันอันเนื่องมาจากการมีทัศนคติท่ีเป็นไปในแนวทางเดียวกัน
ซึ่งถูกต้องและถูกธรรมนั่นเอง สารณียธรรมข้อนี้มุ่งเน้นให้เป็นผู้มีปัญญา มีทัศนคติที่ถูกต้อง 
มีทิฏฐิที่เป็นสัมมาทิฏฐิ เพราะว่าเมื่อมีทิฏฐิคือความเห็นที่ถูกต้องแล้ว ย่อมจะนำพาให้เกิดการ
กระทำและคำพูดที่ถูกต้องตามมาด้วยนั่นเอง 
 ดังนั้น จะเห็นได้ว่า หลักสารณียธรรมทั้ง 6 ประการนี้ ซึ่งเมื่อได้ประพฤติปฏิบัติโดย
ถูกต้องเป็นธรรมและสม่ำเสมอแล้ว ย่อมจะเป็นไปเพ่ือบรรลุถึงคุณประโยชน์และคุณธรรมอย่าง
อ่ืนทั้งแก่ตนเอง เพ่ือนมนุษย์และสัตว์ทั้งหลาย ตลอดถึงแก่สังคมส่วนรวม ดังนี้ 
 1) เป็นเหตุให้เกิดความระลึกถึงกัน (สารณียะ) 
 2) เป็นเหตุให้เกิดความรักใคร่ผูกพันกัน (ปิยกรณะ) 
 3) เป็นเหตุให้มีความเคารพนับถือกัน (ครุกรณะ) 
 4) เป็นเหตุให้เกิดการสงเคราะห์ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน (สังคหะ) 
 5) เป็นเหตุให้เกิดความสงบ การไม่วิวาทบาดหมางทะเลาะกัน (อวิวาทะ) 
 6) เป็นเหตุให้เกิดความสามัคคีกลมเกลียวกัน (สามัคคี) 
 7) เป็นเหตุให้เกิดความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน (เอกีภาพ) 
 ดังนั้น หลักสารณียธรรมทั้ง 6 ประการนี้ เป็นหลักการที่เป็นไปเพ่ือให้การอยู่ร่วมกันใน
สังคมเกิดความสุข ซึ่งเป็นหลักการที่มีข้อประพฤติปฏิบัติที่ครอบคลุมทั้งในส่วนกาย ส่วนวาจา 
และส่วนใจคือความเห็นที่ถูกต้อง (สัมมาทิฏฐิ) เป็นข้อปฏิบัติที่จะก่อให้เกิดคุณความดีอีกหลาย
ประการ โดยอาศัยความมีเมตตาปรารถนาดีต่อกันนั่นเอง 
 



154  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

บทสรุป 
 หลักสารณียธรรม เป็นหลักธรรมในสารณียสูตร ซึ่งเป็นพระสูตรที่ว่าด้วยธรรมเป็นเหตุ
ให้ระลึกนึกถึงกัน มี 6 ประการ ได้แก่  1) การตั้งจิตมั่นด้วยเมตตาประกอบกายกรรมในเพ่ือน
มนุษย์ทั้งหลาย  2) การตั้งจิตมั่นด้วยเมตตาประกอบวจีกรรมในเพ่ือนมนุษย์ทั้งหลาย  3) การ
ต้ังจิตมั่นด้วยเมตตาประกอบมโนกรรมในเพ่ือนมนุษย์ทั้งหลาย  4) การสงเคราะห์ช่วยเหลือกัน
และแบ่งปันในลาภผลที่เกิดขึ้นเพ่ือบริโภคใช้สอยร่วมกัน  5) การเป็นผู้มีศีลสมบูรณ์ ถึงพร้อม
ด้วยอาจาระและมารยาทที่ดีงาม  6) การมีความเห็นที่ประเสริฐ ที่ถูกต้องเป็นธรรมต่อเพ่ือน
มนุษย์และสิ่งทั้งหลาย 
 ในการวิเคราะห์หลักสารณียธรรมทั้ง 6 ประการนั้น จะเห็นได้ว่า พระพุทธเจ้าทรง
แสดงหลักคือความเมตตาว่าเป็นจุดเริ่มต้นแห่งการประพฤติปฏิบัติต่อเพ่ือนมนุษย์ด้วยกัน ความ
เมตตานั้นก็คือความปรารถนาที่จะให้ผู้อ่ืนมีความสุข มนุษย์เมื่อมีความปรารถนาดีต่อเพ่ือน
มนุษย์ทั้งหลายแล้ว ก็ต้องมีจิตที่ประกอบด้วยเมตตาเป็นเบื้องต้นแล้วแสดงออกโดยการกระทำ
ทางกาย โดยการพูดทางวาจา และโดยความคิดทางใจแล้วก็เป็นอันถือได้ว่าได้งดเว้นจาก
อกุศลกรรมบถ 10 ประการ และเมื่อปฏิบัติต่อกันด้วยเมตตาแล้วก็จะทำให้เกิดการเอ้ือเฟ้ือ
แบ่งปันในสิ่งที่พึงบริโภคใช้สอย ตลอดถึงการรักษาอาจาระมารยาททางกายและวาจาให้เป็น
ปกติตามแนวทางแห่งศีล และการปรับทัศนคติให้เป็นไปโดยถูกต้อง ถูกธรรมและตามความเป็น
จริงตามแบบอย่างแห่งสัมมาทิฏฐิ ก็จะเป็นสิ่งที่จะช่วยเติมเต็มให้รูปแบบของวิถีชีวิตหรือการใช้
ชีวิตในสังคมเป็นไปเพื่อความสงบร่มเย็นเป็นสันติสุขยิ่ง ๆ ขึ้นไป 
 ดังนั้นจึงสรุปได้ว่า หลักสารณียธรรมนั้น เป็นหลักธรรมที่เมื่อเพ่ือนมนุษย์ได้ประพฤติ
ปฏิบัติต่อกันด้วยการตั้งเมตตาจิตเป็นพ้ืนฐานแล้ว ย่อมจะเป็นส่วนสำคัญที่จะส่งเสริมให้เกิด
ความรักต่อเพ่ือนมนุษย์ด้วยกัน เป็นเหตุให้ระลึกถึงกัน ทำให้ เกิดความรักกัน ทำให้เป็นที่น่า
เคารพนับถือ เป็นไปเพ่ือความสงเคราะห์ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน เป็นไปเพ่ือความไม่วิวาท
บาดหมางต่อกัน เป็นไปเพ่ือความสมัครสมานสามัคคี และเป็นไปเพ่ือความร่วมมือร่วมใจเป็น
อันหนึ่งอันเดียวกัน อันจะส่งผลให้บังเกิดความร่มเย็นเป็นสุขในชีวิต ครอบครัว และสังคมต่อไป 
 
เอกสารอ้างอิง 
โกวิทย์ วงศ์สุรวัฒน์. (2543). พื้นฐานรัฐศาสตร์กับการเมืองในทศวรรษท่ี 21. นครปฐม: โรง 

พิมพ์สำนักส่งเสริมและฝึกอบรมกำแพงแสน. 
จำนงค ์อดิวัฒนสิทธิ์ และคณะ. (2532). สังคมวิทยา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง 

กรณราชวิทยาลัย. 
ดวงเด่น นุเรมรัมย์. (2545). “พุทธจริยศาสตร์กับแนวคิดเรื่องสงครามที่เป็นธรรม”.  



155 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 4 No. 2 (July - December 2020) 

วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตร มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหิดล. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย.ฉบับมหาจุฬาลง 

กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
_________. (2539). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฺฐกถา. กรุงเทพมหานคร:  โรง 

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหายุทธนา นรเชฏฺโฐ (ศิริวรรณ). (2556). พระพุทธศาสนากับการแก้ไขความขัดแย้งทาง 

การเมืองในสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที ่ 

10. กรุงเทพมหานคร: บริษัทเอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม.  

พิมพ์ครั้งที ่16. กรุงเทพมหานคร: บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 
พระมหาอดุลย์ คนแรง. (2541). “การศึกษาเชิงวิเคราะห์มังคลัตถทีปนี”.  วิทยานิพนธ์ 

ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
 
 

 


