
พระปืด : ความศรัทธาและคุณค่าที่มตี่อวิถีชีวิตชาวพุทธใน                              
อำเภอเขวาสินรินทร์ จงัหวัดสุรินทร ์

Phra Perd: Faith and Value towards the Buddhist Way of Life in 

Khwao Sinrin District, Surin Province 
 

 

 1พระใบฎีกาพงษ์พัฒน์ ชวโน (มุมทอง) 
Phrabaideeka Pongpat Chavano (Moomtong) 

พระ บุญสม อนาลโย (ศรีสุข) 
Phra Boonsom Analayo (Seesuk)  

ธนรัฐ สะอาดเอี่ยม 

Thanarat Sa-ard-iam  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Surin Campas 

1Corresponding author email: pongpat.moomtong@gmail.com 

 

 
Received: October 8, 2021; Revised: November 10, 2021; Accepted: November 20, 2021 

 
 

 
 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาประวัติของพระปืด 2) ศึกษาวิถีชีวิตของชาว
พุทธ และ 3) วิเคราะห์ความศรัทธาและคุณค่าของพระปืดที่มีต่อวิถีชีวิตชาวพุทธในอำเภอเข
วาสินรินทร์ จังหวัดสุรินทร์ การศึกษานี้เป็นการศึกษาเชิงเอกสารและลงพ้ืนที่สัมภาษณ์ พบว่า 
พระปืดเป็นพระพุทธรูปศิลปะล้านช้างแบบพ้ืนถิ่นอีสาน สร้างในสมัยพุทธศตวรรษที่ 23 

เปรียบเสมือนสัญลักษณ์รูปแทนของพระพุทธเจ้า ที่มนุษย์สร้างขึ้นเพ่ือถวายเป็นพุทธบูชาอัน
แฝงด้วยหลักธรรมคำสอนอยู่ด้วย เป็นการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเชิงสัญลักษณ์ และเป็นที่ยึด
เหนี่ยวทางใจ วิถีชีวิตชาวอำเภอเขวาสินรินทร์ ยึดมั่นในพระพุทธเจ้าเป็นที่พ่ึงอันสูงสุด และหลัก



35 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

คำสอนของพระองค์ และยังคงอนุรักษ์ประเพณีวัฒนธรรมดั้งเดิมไว้ให้ชนรุ่นหลัง ความศรัทธา
และคุณค่าพระปืดที่ มีต่อวิถีชีวิตชาวพุทธในอำเภอเขวาสินรินทร์  มีความศรัทธาใน
พระพุทธศาสนา ผลของความศรัทธาเป็นพ้ืนฐานทำให้เกิดปัญญา เกิดคุณค่าต่อวิถีชีวิต โดย
นำเสนอแบบพรรณนาวิเคราะห์ในองค์รวม 3 ด้าน คือ 1) ด้านจิตใจ มีความเชื่อในองค์พระปืด
ว่า เป็นสัญลักษณ์รูปแทนของพระพุทธเจ้า เป็นสัญลักษณ์ของความดีงาม เป็นที่พ่ึงทางจิตใจ 
สร้างขวัญกำลังใจ และเป็นหนทางแห่งการทำบุญกุศลของชาวพุทธ 2) ด้านสังคม ได้อนุรักษ์
ขนบธรรมเนียมประเพณีของชาวพุทธ และมีความสามัคคีในสังคม และ 3) ด้านปัญญา                  
นำหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนาไปปรับใช้ในชีวิตประจำวัน นับได้ว่าพระปืดเป็นพระ
ศักดิ์สิทธิ์คู่บ้านคู่เมือง ที่โน้มน้าวจิตใจชาวพุทธให้ประพฤติปฏิบัติตนในวิถีชีวิตที่ดีงาม ดังพุทธ
พจน์ที่ว่า “ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นเห็นเรา” 

คำสำคัญ: คุณค่า, ความศรัทธา, พระปืด, วิถีชีวิตชาวพุทธ, จังหวัดสุรินทร์ 
 

ABSTRACT  

There are three objectives in this article: 1) to study the history of Phra 

Perd, 2) to study the Buddhist way of life in the Khwao Sinrin district, Surin 

province, and 3) to analyze Phra Perd’s faith and values in the Buddhist way of 

life in the Khwao Sinrin district, Surin province. The documentaries studies and 

In-depth interviews were used. The results had found that Phra Perd is a 

traditional Isan Lan Chang Buddhist art. It was created in the 23rd-century 

Buddhist era as a symbol of an artificial Buddha to offer as a Buddhist 

worshipper with doctrine. It is the propagation of symbolic Buddhism and a 

place of the spiritual adherent. The Khao Sinrin district adheres to Buddha as the 

highest reliance and ideology and continues to preserve traditional cultural 

traditions for future generations. Phra Perd’s faith and value towards the 

Buddhist way of life in the Khwao Sinrin district have faith in Buddhism. The 

effect of faith is fundamental to wisdom and value for life by presenting a 

description analyzed in three aspects: 1) psychological aspect: there is a belief in 

Phra Perd that it is a symbol of Buddha’s image, that is, a symbol of goodness, a 

psychological reliance, and creating morale and being a way of philanthropy for 

Buddhists, 2) social aspects: making creativity in Buddhist art and traditions and 

harmony in society and 3) wisdom aspects: applying Buddhist doctrine in 

everyday life. Phra Perd is a sacred Buddha image in the city that convinces 

Buddhists to behave in a good way of life, as the Buddhist saying, “Whoever 

sees the righteous, who sees us.” 

Keywords:  Value, Faith, Phra Perd, the Buddhist way of Life, Surin Province 



36  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

บทนำ 
ในครั้งพุทธกาลการสร้างรูปแทนพระพุทธเจ้ายังไม่นิยมสร้าง พุทธบริษัทจึงนับถือแต่

ไตรสรณคมน์ ได้แก่ พระพุทธเจ้า พระธรรมคำสอนของพระพุทธองค์ และพระสงฆ์สาวกอันเป็น
หลักสูงสุดในพุทธศาสนา ครั้นต่อมา เมื่อพระพุทธองค์เสด็จดับขันธปรินิพพาน บรรดาเหล่า
สาวกหามีสิ่งอ่ืนใดเป็นสิ่งเคารพแทน ด้วยพระพุทธองค์ได้มีพุทธฎีกาแก่พระสงฆ์สาวกให้ยึดถือ
พระธรรมวินัยเป็นสิ่งแทนพระองค์ ปรากฏในมหาปรินิพพานสูตรปริวรรตว่า “...กาลเมื่อตถาคต
ปรินิพพานแล้ว อันว่าพระปริยัติธรรมทั้งหลาย 84,000 พระธรรมขันธ์นี้ จักเป็นครูสั่งสอนท่าน
ทั้ งปวงแทนองค์ตถาคต...”  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่  10 ข้อที่  216 หน้า 164, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 การสร้างพระพุทธรูปในประเทศไทย พระพุทธศาสนาแผ่เข้าสู่ประเทศไทยหลังจากที่
พระพุทธเจ้าปรินิพพานได้ประมาณ 300 ปี โดยพระโสณะ พระอุตตระ และพระภิกษุ ติดตาม
อีกจำนวนหนึ่งได้เดินทางเข้าสู่ศูนย์กลางแห่งสุวรรณภูมิ ซึ่งสันนิษฐานว่าอยู่บริเวณจังหวัด
นครปฐมแม้จะมีข้อสันนิษฐานไปต่าง ๆ แต่นักประวัติศาสตร์ทางพุทธศาสนาในประเทศไทย 
โดยมากเชื่อว่าเป็นบริเวณจังหวัดนครปฐม ในเบื้องต้นนี้ ไม่ปรากฏหลักฐานว่ามีการสร้าง
พระพุทธรูปในประเทศไทย  ในหนังสือชินกาลมาลีปกรณ์ ซึ่งเขียนโดยพระรัตนปัญญาเถระแห่ง
ล้านนา มีเนื้อหาแสดงตำนานพระพุทธรูปแก่นจันทน์ตั้งแต่รัชสมัยพระเจ้าปเสนทิโกศลแห่งเมือง
สาวัตถีในอินเดียจนถึงรัชสมัยพระเจ้าติโลกราชแห่งเมืองเชียงใหม่... เรื่องตำนานพระแก่นจันทน์
นี้ ทำให้สันนิษฐานได้ว่าต้นแบบการสร้างพระพุทธรูปในล้านนา และสุโขทัย คือพระพุทธรูป
แก่นจันทน์ และคติการสร้างพระพุทธรูปเป็นที่นิยมในล้านนามากกว่าในสุโขทัยซึ่งอยู่ในยุค
เดียวกัน (พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ, 2558) 
 พระปืด ณ วัดปราสาทแก้ว อำเภอเขวาสินรินทร์ จังหวัดสุรินทร์ นับว่าเป็นสัญลักษณ์
รูปแทนของพระพุทธเจ้า เป็นพระศักดิ์สิทธิ์เป็นที่ยึดเหนี่ยวใจทางใจของชาวพุทธ ผู้คนส่วนมาก
จะเดินทางมากราบไหว้นมัสการพระปืด เพ่ือขอพร บนบาน และเสี่ยงทาย ด้วยมีความเชื่อว่า
เมื่อมาขอพรและเสี่ยงทายแล้ว ไม่ว่าจะเป็นเรื่องครอบครัว ธุรกิจ การงาน ก็จะประสบผลสำเร็จ
ตามท่ีปรารถนาไว้ทุกประการ (พระครูสถิตวรรัตน์ ฐานวโร, 2564, จำลอง จรจรัญ, 2564) 
 จากเรื่องราวดังกล่าว จึงทำให้ผู้เขียนมีความสนใจที่จะนำเสนอบทความ “พระปืด : 
ความศรัทธาและคุณค่าที่มีต่อวิถีชีวิตชาวพุทธในอำเภอเขวาสินรินทร์ จังหวัดสุรินทร์” โดย
การศึกษาเชิงเอกสารและการสัมภาษณ์เชิงลึก จำนวน 2 รูป/คน เพ่ือจะได้ศึกษาประวัติความ
เป็นมาความเชื่อของชาวพุทธที่มีต่อพระปืดจะมีคุณค่าต่อจิตใจ และการดำเนินชีวิตมากน้อย
เพียงใด อีกทั้ งเป็นการสืบสานวัฒนธรรมประเพณี อันดี งามของชาว พุทธ เพ่ือธำรง
พระพุทธศาสนาให้รุ่งเรืองสถาพรต่อไป  



37 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

 
ประวัติของพระปืดในอำเภอเขวาสินรินทร์ จังหวัดสุรินทร์ 

ในประเด็นนี้ ผู้เขียนขอนำเสนอใน 3 ประเด็น คือ ประวัติความเป็นมาของหมู่บ้ าน
พระปืด ประวัติความเป็นมาของพระปืด (พระพุทธรูปองค์ใหญ่) และประวัติความเป็นมาของ
พระเสี่ยงทาย (พระปืดองค์เล็ก) มีประวัติความเป็นมาเก่ียวข้องกัน พอสรุปได้ ดังนี้ 

1. ประวัติความเป็นมาของหมู่บ้านพระปืด ประวัติความเป็นมาของหมู่บ้านพระปืด
นั้น ไม่ปรากฏหลักฐานเด่นชัด ชาวบ้านดั้งเดิมที่อพยพโยกย้ายมาจากท่ีใด แต่ปรากฎมีตำนานที่
เล่าถึงความเป็นมาของ “พระปืด” พระพุทธรูปโบราณที่สำคัญประจำหมู่บ้านมีเรื่องเล่ากันว่า 
พระปืดนี้เคยแปลงเป็นกวางทอง วันหนึ่งชาวส่วย (กูย) ซึ่งอาศัยอยู่ที่จอมพระได้ออกไปขุดมัน
ในป่า และได้พลั้งมือทำร้ายกวางทองตัวหนึ่งจนบาดเจ็บที่ขาข้างขวา ชาวส่วยพร้อมพวกจึงได้
ติดตามกวางทองตัวนั้น ผ่านหมู่บ้านแสรออ จนมาถึงหมู่บ้านแห่งหนึ่งในเวลาที่พระฉันเพลพอดี 
แล้วมาหลบซ่อนตัวอยู่ที่บ้านอาโพน จากนั้นจึงไปอยู่ที่บ้านพระปืด  โดยที่ชาวส่วยเหล่านั้นได้
ติดตามมาถึงปราสาทร้างกลางป่าพบพระพุทธรูปองค์ใหญ่อยู่ภายในปราสาท และมีรอยคราบ
เลือดที่พระชงฆ์ข้างขวา ชาวส่วยต่างตกใจจึงร้องขึ้นว่า"พระปืด.. พระปืด..." ซึ่งคำว่า ปืด เป็น
ภาษาส่วย แปลว่า ใหญ่ ดังนั้น พระปืด จึงหมายความว่า พระพุทธรูปองค์ใหญ่ ซึ่งต่อมาชื่อ
พระปืดก็กลายมาเป็นชื่อของหมู่บ้านแห่งนี้ (พระครูสถิตวรรัตน์ ฐานวโร, 2564) 

จากประวัติความเป็นมาของชื่อหมู่บ้านในบริเวณพ้ืนที่แถบนี้ ซึ่งก็มีทั้งภาษาส่วย และ
ภาษาเขมร กล่าวคือภาษาส่วยเช่น คำว่า "ปืด" แปลว่า ใหญ่ คำว่า “จอม” แปลว่า ล้อม ส่วน
ภาษาเขมรเช่น คำว่า “โปน หรือโพน” แปลว่า หลบซ่อน อันแสดงให้เห็นว่าบรรพบุรุษดั้งเดิม
ในแถบนี้มีทั้งเชื้อสายส่วย (กุย) และเขมร และชื่อเหล่านี้ก็ได้กลายมาเป็นชื่อของหมู่บ้านซึ่งก็
ได้แก่ บ้านจอมพระ บ้านฉันเพล บ้านอาโพน และบ้านพระปืดนั่นเอง นอกจากนี้ชื่อเรียก
หมู่บ้านพระปืดในภาษาท้องถิ่น คือ "ประปืด" ซึ่งก็คงเพ้ียนมาจากคำว่า “เปรียะปืด” ซึ่งเป็นคำ
ผสมกันระหว่างคำว่า “เปรียะ” ในภาษาเขมร และคำว่า "ปืด" 
ในภาษาส่วย (พระครูสถิตวรรัตน์ ฐานวโร, 2564) 

2. ประวัติความเป็นมาของพระปืด (พระพุทธรูป
องค์ใหญ่) พระปืด (พระพุทธรูปองค์ใหญ่) ประดิษฐานภายใน
ปราสาทแก้วหรือโบราณสถานปราสาทแก้ว หรือปราสาท
พระปืด วัดแห่งนี้ตั้งขึ้นเมื่อราว พ.ศ.2457 ได้รับพระราชทาน
วิสุงคามสีมา เมื่อวันที่ 2 เมษายน พ.ศ. 2489 (กรมการศาสนา, 
2540) และยังคงอยู่จนถึงปัจจุบันนี้ (กรมศิลปากรประกาศขึ้น
ทะเบียนและกำหนดเขตท่ีดินโบราณสถานปราสาทแก้ว ในราช



38  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

กิจจานุเบกษาเล่ม 119 ตอนพิเศษ 117ง วันที่ 29 พฤศจิกายน 2545)                                                                             
วัดปราสาทแก้ว ตั้งอยู่ในพ้ืนที่บ้านพระปืด หมู่ 2 ตำบลบ้านแร่ อำเภอเขวาสินรินทร์ 

จังหวัดสุรินทร์ ห่างจากตัวเมืองสุรินทร์ ประมาณ 14 กิโลเมตร หรือเรียกอีกชื่อว่า ชุมชน
โบราณบ้านพระปืด เป็นชุมชนที่มีกำแพงเมืองโบราณล้อมรอบ 2 ชั้น พระปืด (พระพุทธรูปองค์
ใหญ่) เป็นพระพุทธรูปศิลาทรายสีแดง ปางสมาธิ ขนาดหน้าตักกว้าง 54 เซนติเมตร สูง 102 
เซนติเมตร ประทับนั่งขัดสมาธิในลักษณะที่แปลก คือวางพระชงฆ์ซ้ายเหนือพระชงฆ์ขวาแล้ว
สอดพระบาทซ้ายไว้ใต้พระเพลาด้านขวา ในส่วนของพระหัตถ์มีขนาดใหญ่มากโดยวางพระหัตถ์
ขวาเหนือพระหัตถ์ซ้าย และมีลายธรรมจักรอยู่บนฝ่าพระหัตถ์ทั้งสอง ครองจีวรห่มเฉี ยง มี
สังฆาฏิยาวสลัก เป็นลายเส้นคู่ขนานพาดผ่านพระอังสาซ้ายปลายตัดเป็นเส้นตรง มีร่องรอยการ
ฝังผลึกแก้วที่ปลายสังฆาฏิ และพระนาภี และปรากฏรอยขอบจีวรที่พระศอ ข้อพระหัตถ์ และ
ข้อพระบาท ส่วนพระเศียรนั้นถูกคนร้ายลักลอบตัดไป เมื่อ พ.ศ.2523 ปัจจุบันทางวัดได้ช่อม
แซมโดยต่อเศียรเข้าไปใหม่ (สิงหะ ซโยจ, 2534)  

พระครูสถิตวรรัตน์ (แสงจันทร์ ฐานวโร) เจ้าอาวาสวัดปราสาทแก้ว ให้สัมภาษณ์ว่าด้
ให้ช่างทำเศียรขึ้นมาใหม่ โดยปั้นขึ้นมาจากจินตนาการของชาวบ้านในพื้นที่ที่จำลักษณะเศียรได้ 
เนื่องจากในสมัยนั้นไม่ได้มีการถ่ายภาพบันทึกเก็บไว้ จึงทำได้เพียงปั้นขึ้นมาให้คล้ายกับเศียร
เดิมให้มากท่ีสุด (พระครูสถิตวรรัตน์, 2564)  

จากพุทธลักษณะแสดงให้เห็นถึงอิทธิพลที่รับมาจากศิลปกรรมล้านช้างผสมผสานกับ
ศิลปะแบบท้องถิ่นกล่าวคือ อิทธิพลศิลปะล้านช้าง เช่น การครองจีวรห่มเฉียงมีชายสังฆาฏิยาว
สลักเป็นลายเส้นคู่ขนาน ปลายตัดเป็นเส้นตรง และนิยมการฝังผลึกแก้วสีที่ชายสังฆาฏิ พระ
เนตร และพระนาภี ซึ่งมีปรากฎมาตั้งแต่สมัยต้นของวัฒนธรรมล้านช้างในพุทธศตวรรษที่  21 
เป็นต้นมา จนถึงพุทธศตวรรษที่ 24 (สมเกียรติ โล่ห์เพชรัตน์, 2543) และลักษณะที่แสดงให้เห็น
ถึงศิลปะท้องถิ่นที่เป็นเอกลักษณ์แตกต่างจากทั่วไปคือ ลักษณะที่นั่งขัดสมาธิที่เลียนแบบท่า
นั่งขัดสมาธิจริงอีกแบบหนึ่งของมนุษย์ และพระปืดคงสร้างขึ้นในระยะเวลาเดียวกับท่ีมีการสร้าง
ปราสาทแก้ว แต่เป็นที่น่าสังเกตว่า พระปืดมิได้สร้างติดกับตัวปราสาท อีกทั้งยังสามารถ
เคลื่อนย้ายเข้า-ออกจากซองคูหาได้ อย่างไรก็ตามจากตำนานของหมู่บ้านแสดงให้เห็นว่า 
พระปืดเคยอยู่คู่กับปราสาทแก้วมาก่อนที่กลุ่มชนปัจจุบันจะเข้ามาตั้งถิ่นฐาน คือในช่ วงก่อน
พุทธศตวรรษที่  24  (ภานุวัฒน์  เอ้ือสามาลย์ , 2545) ข้อมูลกรมศิลปากร ได้กล่าวถึง 
ประติมากรรมสมัยรัตนโกสินทร์คือ ช่วงศิลปะรัตนโกสินทร์ (พุทธศตวรรษที่ 23 – ปัจจุบัน) 
นิ ยมสร้ า งพ ระพุ ท ธรูปป างมารวิ ชั ย  ป างสมาธิ  ป างป ระท านอภั ย  ป างไสยาสน์                           
(กรมศิลปากร กระทรวงวัฒนธรรม, 2558) จึงสันนิษฐานได้ว่าพระปืดอาจจะเป็นประติมากรรม
ที่สร้างในสมัยรัตนโกสินทร์เช่นเดียวกัน  



39 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

3. ประวัติความเป็นมาของพระเสี่ยงทาย (พระปื
ดองค์เล็ก) 

พระเสี่ยงทาย (พระปืดองค์เล็ก) เป็นพระพุทธรูปปาง
สมาธิราบ พระเศียรทรงเทริด มีรัศมี เป็นรูปกลีบบัวหงาย มีอายุ
อยู่ในราวพุทธศตวรรษที่ 24 หรือราวสมัยอยุธยาตอนปลายถึง
รัตนโกสินทร์ตอนต้น ชาวบ้านเรียกว่า “พระเสี่ยงทาย” หรือ 
“พระปืดองค์เล็ก” (ฐานข้อมูลแหล่งโบราณคดีที่สำคัญใน
ประเทศไทย, 2564) ที่ไม่ว่าใครเข้ามากราบไหว้ ขอคำทำนาย
เสี่ยงทายก็ถึงกับต้องทึ่งไปตาม ๆ กันกับวิธีการเสี่ยงทาย ยกองค์
พระปืดเพ่ือเสี่ยงทาย และผลคำทำนายที่ได้รับ (ข่าวแนวหน้า, 2564)                                                                                        
 พระเสี่ยงทาย เดิมเคยประดิษฐานอยู่คู่กับพระปืดภายในปราสาทแก้ว ปัจจุบันทางวัด
ได้นำมาไว้บนศาลาการเปรียญ เป็นพระพุทธรูปศิลาทรายสีแดง ประทับนั่งขัดสมาธิราบ ปาง
สมาธิ ขนาดหน้าตักกว้าง 35 เชนติเมตร สูง 54 เซนติเมตร ครองจีวรห่มเฉียง มีสังฆาฏิยาวสลัก
เป็นลายเส้นคู่ขนานพาดผ่านพระอังสาซ้ายปลายตัดเป็นเส้นตรง มีลายธรรมจักรบนฝ่าพระหัตถ์
ทั้งสองข้าง ส่วนพระพักตร์ค่อนข้างใหญ่ พระเนตรเหลือบมองต่ำ มีฝังผลึกแก้ว พระขนงต่อกัน
เป็นรูปปีกกา  พระนาสิกใหญ่เป็นสัน พระโอษฐ์เล็ก พระศกเป็นเม็ดค่อนข้างใหญ่ มีไรพระศก 
ส่วนพระเศียรนี้มองโดยรวมแล้ว มีลักษณะคล้ายทรงเทริดแบบพระพุทธรูปศิลปะลพบุรี พระ
เสี่ยงทายนี้คงสร้างขึ้นในระยะเวลาเดียวกับการสร้างพระปืด ทั้งนี้เพราะใช้วัสดุชนิดเดียวกันคือ 
หินทรายสีแดง และมีพุทธลักษณะบางประการที่คล้ายกันคือ ชายสังฆาฏิยาวสลักเป็นลายเส้น
คู่ขนาน ปลายตัดเป็นเส้นตรง มีลายธรรมจักรบนฝ่าพระหัตถ์ท้ังสองข้าง และนิยมการฝังผลึกแก้
วสี ดังนั้น จึงสันนิษฐานช่วงเวลาในการสร้างพระเสี่ยงทายได้สร้างขึ้นในราวพุทธศตวรรษที่ 23-
24 เป็นศิลปะแบบพ้ืนถิ่นอีสาน  (ภานุวัฒน์ เอ้ือสามาลย์, 2545) 

พระเสี่ยงทาย เป็นพระศักดิ์สิทธิ์และเป็นที่ยึดเหนี่ยวทางใจของชาวบ้าน ผู้คน
ส่วนมากจะเดินทางมากราบนมัสการ ขอพรท่านและเสี่ยงทายโดยการยกองค์ท่าน ขั้นตอนเพียง
จุดธูป 3 ดอก ก้มลงกราบ 3 ครั้ง แล้วนั่งพนมมือตั้งจิตอธิษฐานเสี่ยงทาย โดยนั่งคุกเข่าใช้สอง
มือยกองค์พระหลักการยกองค์พระโดยส่วนมากจะนิยมยก 3 ครั้ง ส่วนวิธีการขอพรคำทำนาย
เสี่ยงทายนั้น ครั้งแรก เป็นการขอยกดูน้ำหนักท่านก่อนเพ่ือเปรียบเทียบความแตกต่างในการยก
ครั้งต่อไป ครั้งที่ 2 เป็นการอธิษฐาน ว่าถ้าสิ่งที่เป็นไปได้ดั่งคำที่เราอธิษฐานนั้น ๆ ก็ขอให้ยก
องค์หลวงพ่อนั้นขึ้นได้ เมื่ออธิษฐานเสร็จแล้วก็ยกขึ้นในครั้งที่ 3 เป็นการอธิษฐานแบบเดิมแต่
ครั้งนี้ ถ้าเป็นไปดั่งคำอธิษฐาน ก็ขออย่าให้ยกองค์หลวงพ่อขึ้นได้ หลังจากยกทั้ง 3 ครั้งแล้ว ผล
จะออกมาอย่างไร ก็แล้วแต่ความเชื่อตามคำอธิษฐาน (ข่าวเนชั่นทีวี, 2564) และต้องตั้งจิต



40  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

อธิษฐาน ทำจิตใจ ให้สงบ อธิษฐานสิ่งที่อยากรู้ แล้วลองยกองค์พระขึ้น ถ้าคำอธิษฐานนั้นจะ
เกิดขึ้นจริง ก็จะยกองค์พระขึ้นได้โดยง่าย เหมือนน้ำหนักเบา แต่ถ้าคำอธิษฐานนั้นจะไม่เกิดขึ้น
จริง ก็จะยกองค์พระไม่ขึ้นเลย คล้ายกับมีน้ำหนักมากจนไม่น่ าเชื่อว่า จะเป็นองค์พระองค์
เดียวกัน (ข่าวแนวหน้า, 2564) 
 
วิถีชีวิตของชาวพุทธในอำเภอเขวาสินรินทร์ จังหวัดสุรินทร์ 

สืบเนื่องจากชุมชนชาวพุทธในอำเภอเขวาสินรินทร์ โดยเฉพาะชุมชนโบราณบ้านปืด 
ได้รับอิทธิพลวัฒนธรรมเขมรอย่างชัดเจนเช่นเดียวกับชุมชนโบราณอ่ืน ๆ ในจังหวัดสุรินทร์ ดัง
ปรากฏหลักฐานที่แสดงถึงวัฒนธรรมเขมร คือการสร้างปราสาทแก้ว โดยสร้างซ้อนทับปราสาท
เขมรที่มีอยู่เดิม ในรูปแบบศิลปะล้านช้างหรือพ้ืนถิ่นอีสาน ซึ่งร่วมกับอยุธยาในช่วงพุทธศตวรรษ
ที ่23-24 เป็นปราสาทหรือธาตุที่สร้างสำหรับประดิษฐานพระพุทธรูป ซึ่งในภาษาอีสานเรียกว่า 
“อูบมุง” สำหรับพระพุทธรูปที่กล่าวถึงนี้ก็คือ พระปืด และพระเสี่ยงทาย ซึ่งเป็นพระพุทธรูป
ศิลาทราย มีพุทธลักษณะที่เป็นศิลปกรรมแบบล้านช้าง ผสมผสานกับรูปแบบท้องถิ่นจน
กลายเป็นลักษณะเฉพาะที่เป็นศิลปะพ้ืนถิ่น นอกจากนี้ ยังพบโบราณวัตถุตรงกับรูปแบบศิลปะ
เขมร แบบบายนในช่วงพุทธศตวรรษที่ 18 คือ รูปนางปรัชญาปารมิตาสำริด สังข์สำริด ฐาน
สำริด ถาดสำริด ฆ้องสำริด ภาชนะทรงขันสำริด เป็นต้น ซึ่งสันนิษฐานว่า เป็นวัตถุเครื่องใช้ใน
พิธีกรรมทางศาสนา เป็นพุทธศาสนาแบบมหายาน เพราะมีการนับถือบูชาเทพีปรัชญาปารมิตา 
ซึ่งเป็นระยะเวลาเดียวกันกับที่ลัทธิศาสนานี้ได้รับความนิยมสุงสุดในพระนครหลวง ศูนย์กลาง
อำนาจ และความเจริญทางวัฒนธรรมในสมัยพระเจ้าชัยวรมันที่ 7 ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 18 
(ภานุวัฒน์ เอ้ือสามาลย์, 2545) 

ในปัจจุบันวิถีชีวิตของชาวพุทธในอำเภอเขวาสินรินทร์ จังหวัดสุรินทร์ โดยรวม
ประชาชนมีความสามัคคีและพ่ึงพาอาศัยกัน ส่วนใหญ่นับถือศาสนาพุทธประมาณ 99 % และ
ศาสนาอ่ืน ๆ จำนวน  1% โดยมีวัด 16 แห่ง ที่พักสงฆ์ 17 แห่ง เป็นศูนย์รวมยึดเหนี่ยวจิตใจ
และทำบุญในเทศกาล ประชาชนปฏิบัติกิจกรรมทางศาสนาอย่างน้อยสัปดาห์ละ 1 ครั้ง 
ขนบธรรมเนียมประเพณีที่ปฏิบัติสืบทอดต่อกันมา ได้แก่ วันสงกรานต์ วันเข้าพรรษา วันแซน
โฎนตา (สารทเขมร) วันสารทไทย วันออกพรรษา ฯลฯ (คณะกรรมการบริหารงานอำเภอเข
วาสินรินทร์ แผนพัฒนาอำเภอ, 2560) และข้อมูลจาก MGR มรดกทางวัฒนธรรมประเพณีที่
ชุมชนอำเภอเขวาสินรินทร์ ได้สืบทอดต่อกันมา ได้แก่ แซนโฏนตา แซนแสร เรือมตรษ เจรียงเบ
ริน กันตรึม ลิเกเขมร และมีหมู่บ้านทอผ้าไหมที่สืบสานลายดอกมาแต่โบราณ ที่สำคัญและเป็น
ที่เลื่องชื่อ คือการทำปะเกือม เครื่องปะคำ ซึ่งมีลวดลายสวยงามเป็นเอกลักษณะเฉพาะที่สืบ



41 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

ทอดกันมาเป็นเวลาหลายร้อยปี จนกลายเป็นผลิตภัณฑ์ล้ำค่าทางภูมิปัญญาระดับชาติ และเป็น
แหล่งรายได้ท่ีสำคัญของประชาชนในพื้นท่ี (MGR Online, 2564) 

จำลอง จรจรัญ ปราชญ์ชาวบ้าน ให้สัมภาษณ์ว่า “ตนนับถือศาสนาพุทธ นับถือ
ศรัทธาในองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า และศรัทธายึดมั่นในหลักธรรมคำสอนของพระองค์ ในเรื่อง
ศรัทธา 4 คือ 1) เชื่อกฎแห่งกรรม เชื่อว่ากรรมมีอยู่จริง เมื่อทำอะไรโดยมีเจตนาหรือจงใจทำทั้ง
ที่รู้ย่อมเป็นกรรม  2) เชื่อผลของกรรม เชื่อว่ากรรมที่ทำแล้วต้องมีผลต้องมีเหตุ 3) เชื่อผลของ
กรรม เชื่อว่าทุกคนมีกรรมเป็นของของตน จะต้องรับผลของกรรมนั้น และ 4) เชื่อมั่นมั่นใจใน
องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า เชื่อมั่นในหลักธรรมคำสอนของพระองค์ ซึ่งความเชื่อต้องประกอบไป
ด้วยปัญญา ในความคิดเห็นส่วนตัวที่ชาวบ้านและประชาชนใกล้เคียงมาสักการะ กราบไหว้ ขอ
พร บนบาน พระปืดองค์ใหญ่ และเสี่ยงทายพระปืดองค์เล็ก เพ่ือเป็นสิริมงคล เป็นขวัญกำลังใจ 
สร้างความเชื่อมั่นให้ตนเอง ซึ่งก็เป็นสิ่งที่ดีที่ให้ชาวบ้านยึดมั่นเชื่อถือในองค์พระปืด เพราะเป็น
อีกหนทางหนึ่งที่จะดึงคนเข้ามาวัดมาทำบุญ ฟังเทศน์ เพ่ือจะได้ซึมซับในคำสอนตามหลักทาง
พระพุทธศาสนา” (จำลอง จรจรัญ, 2564) 

ดังนั้น ชุมชนชาวพุทธในอำเภอเขวาสินรินทร์ โดยเฉพาะชุมชนโบราณบ้านปืด ได้รับ
อิทธิพลวัฒนธรรมเขมร เช่นเดียวกับชุมชนโบราณอ่ืน ๆ ในจังหวัดสุรินทร์ ส่วนใหญ่ชาวพุทธใน
อำเภอเขวาสินรินทร์ นับถือศาสนาพุทธ โดยมีวัดเป็นศูนย์รวมยึดเหนี่ยวจิตใจ และทำบุญใน
เทศกาล ขนบธรรมเนียมประเพณีที่ปฏิบัติสืบทอดต่อกันมา ได้แก่ วันสงกรานต์ วันเข้าพรรษา 
วันแซนโฎนตา (สารทเขมร) วันสารทไทย วันออกพรรษา เป็นต้น และศรัทธายึดมั่นใน
หลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า  

 
ความศรัทธาและคุณค่าของพระปืดที่มีต่อวิถีชีวิตชาวพุทธในอำเภอเขวาสินรินทร์ 
จังหวัดสุรินทร์         
          1. แนวคิดทั่วไปเกี่ยวกับความศรัทธา ความศรัทธา หรือ ความเชื่อ คือ ความมั่นใจ
ต่อสิ่งนั้น ๆ ว่าเป็นความจริง ซึ่งความเชื่อบางอย่างอาจสืบต่อกันมาเป็นเวลานาน ความเชื่อเป็น
สิ่งที่อยู่คู่กับมนุษย์มาตั้งแต่ยุคโบราณ ตอนที่ยังไม่มีความรู้ทางด้านวิทยาศาสตร์ ไม่มีการพิสูจน์
ถึงความจริงของเรื่องนั้นๆ และการยอมรับว่าสิ่ งใดสิ่งหนึ่งเป็นความจริงหรือเป็นสิ่งที่เราไว้ใจ 
ความจริงหรือความไว้วางใจที่เป็นรูปของความเชื่อนั้น ไม่จำเป็นว่าจะต้องเป็นความจริงที่ตรง
ตามหลักเหตุผลหรือหลักวิทยาศาสตร์ใด ๆ คนที่เชื่อในฤกษ์ยามก็จะถือว่า วันเวลาการโคจร
ของดวงดาวจะก่อให้เกิดผลต่อตัวมนุษย์ คนที่ เชื่อเครื่องรางของขลังก็จะมีความยึดมั่นว่า 
เครื่องรางของขลังให้คุณให้โทษแก่ตนได้จริง...ได้แก่ ไสยศาสตร์ โหราศาสตร์ โชคลาง ของขลัง 



42  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

ผีสาง นางไม้ ความเชื่ออำนาจลึกลับ สิ่งศักดิ์สิทธิ์  อิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์เหล่านี้ เป็นต้น   (กลุ่ม
วิทยาลัยครูภาคใต,้ 2526)                      
 พจนานุกรมศัพท์สังคมวิทยาอังกฤษ ไทย ให้ความหมายเกี่ยวกับความเชื่อไว้ 2 นัย
ด้วยกัน คือ 

1.1 การยอมรับข้อเสนอข้อใดข้อหนึ่งได้ว่าเป็นความจริง การยอมรับเช่นนี้โดย
สารัตถะสำคัญแล้วเป็นการรับเชิงพุทธิปัญญา แม้ว่าจะมีอารมณ์สะเทือนใจเข้ามาประกอบร่วม
ด้วย ความเชื่อจะก่อให้เกิดภาวะทางจิตขึ้นในบุคคลซึ่งอาจจะเป็นพ้ืนฐาน สำหรับการกระทำ
โดยสมัครใจของบุคคลนั้น...หรือจากลักษณะที่ทำให้เกิดความเข้าใจไขว้เขวก็ได้ เพราะฉะนั้น 
ความเชื่อจึงมิได้ขึ้นอยู่กับความจริงเชิงวัตถุวิสัยในเนื้อหาความเชื่อแปลกวิตถารก็ได้ คนเรา
อาจจะกระทำการอย่างแข็งขันจริงจัง หรืออย่างบ้าคลั่งด้วยความเชื่อที่ผิดได้เท่า ๆ กับที่ทำด้วย
ความเชื่อที่ถูกต้อง อย่างไรก็ดี การทำที่ใช้สติปัญญา ใด ๆ ก็ตามย่อมต้องอาศัยความเชื่ออยู่ด้วย
เสมอ แต่สติปัญญาเองนั้นอาจใช้มาทดสอบความเชื่อและตรวจดูความสมบูรณ์ถูกต้องพ้ืนฐาน
ความเชื่อนั้นได ้

1.2 การยอมรับข้อเสนอข้อใดข้อหนึ่งว่า เป็นจริงโดยที่ยังมิได้พิสูจน์ได้โดยวิธีการของ
วิทยาศาสตร์ จากคำจำกัดความต่างๆ ข้างต้น จึงพอสรุปความหมายของความเชื่อไว้ว่า “ความ
เชื่อ” หมายถึง การยอมรับต่าง ๆ ว่าเป็นจริง มีอยู่จริง และมีอำนาจที่จะบันดาลให้เกิดผลดีหรือ
ผลร้ายต่อการดำรงชีวิตของมนุษย์ ถึงแม้ว่าสิ่งนั้นจะไม่สามารถพิสูจน์ได้ว่าเป็นความจริงด้วย
เหตุผล แต่เป็นที่ยอมรับกันในกลุ่มชนหรือสังคม (ราชบัณฑิตยสถาน, 2524) และมานิต มานิต
เจริญ ได้กล่าวไว้ว่า ความเชื่อ หมายถึง เห็นจริงด้วย วางใจ ไว้ใจ มั่นใจ และนับถือ (มานิต 
มานิตเจริญ, 2514) 

ดังนั้น แนวคิดเรื่องความเชื่อทั่วไป ความเชื่อ คือการยอมรับต่าง ๆ ว่าเป็นจริง มีอยู่
จริง และมีอำนาจที่จะบันดาลให้เกิดผลดีหรือผลร้ายต่อการดำรงชีวิตของมนุษย์ ถึงแม้ว่าสิ่งนั้น
จะไม่สามารถพิสูจน์ได้ว่าเป็นความจริงด้วยเหตุผล แต่เป็นที่ยอมรับกันในกลุ่มชนหรือสังคม 
และการยอมรับว่าสิ่งใดสิ่งหนึ่งเป็นความจริงหรือเป็นสิ่งที่เราไว้ใจ ความจริงหรือความไว้วางใจที่
เป็นรูปของความเชื่อนั้น ไม่จำเป็นว่าจะต้องเป็นความจริงที่ตรงตามหลักเหตุผลหรือหลัก
วิทยาศาสตร์ใด ๆ    

2. แนวคิดความศรัทธาตามแนวพระพุทธศาสนา ความเชื่อในพระพุทธศาสนา 
เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า “ศรัทธา” ศรัทธาในพระพุทธศาสนาเป็นความเชื่อที่มีปัญญารองรับ และ
เป็นทางนำไปสู่ปัญญาได้ ศรัทธาจึงเป็นเพียงชั้นหนึ่งในขบวนการพัฒนาปัญญาดังเช่น พระสูตร
ในพระไตรปิฎก ดังนี้  



43 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

ในเกสปุตติสูตร ว่าด้วยกาลามะ ชาวเกสปุตตนิคม หรือที่นิยมเรียกกันว่า “กาลาม
สูตร” เป็นพระสูตรที่ทรงแสดงพุทธพจน์ เกี่ยวกับความเชื่อ โดยใช้ปัญญาพิจารณาว่า พระผู้มี
พระภาคตรัสว่า “..กาลามชนทั้งหลาย ก็สมควรที่ท่านทั้งหลายจะสงสัย สมควรที่จะลังเลใจ 
ท่านทั้งหลายเกิดความสงสัยลังเลใจในฐานะที่ควรสงสัยอย่างแท้จริง มาเถิด กาลามะทั้งหลาย 
ท่านทั้งหลาย  อย่าปลงใจเชื่อด้วยการฟังตามกันมา อย่าปลงใจเชื่อด้วยการถือสืบๆ กันมา อย่า
ปลงใจเชื่อด้วยการเล่าลือ อย่าปลงใจเชื่อด้วยการอ้างตำราหรือคัมภีร์ อย่าปลงใจเชื่อเพราะ
ตรรกะ  

(การคิดเอาเอง) อย่าปลงใจเชื่อเพราะการอนุมานอย่าปลงใจเชื่อด้วยการคิดตรองตาม
แนวเหตุผล อย่าปลงใจเชื่อเพราะเข้าได้กับทฤษฎีที่พินิจไว้แล้ว อย่าปลงใจเชื่อเพราะมองเห็น
รูปลักษณะน่าจะเป็นไปได้ อย่าปลงใจเชื่อเพราะนับถือว่า ท่านสมณะนี้เป็นครูของเรา...” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 20 ข้อที่ 66 หน้า 256-257, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)   

ในติฐานสูตร ว่าด้วยฐานะที่เป็นเหตุให้ทราบผู้มีศรัทธา พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสว่า 
“ภิกษุทั้งหลาย บุคคลผู้มีศรัทธาเลื่อมใสพึงทราบได้โดยฐานะ 3 ประการ ฐานะ 3 ประการ 
อะไรบ้าง คือ 1. เป็นผู้ปรารถนาที่จะเห็นท่านผู้มีศีล 2. เป็นผู้ปรารถนาที่จะฟังสัทธรรม 3. เป็น
ผู้มีใจปราศจากความตระหนี่อันเป็นมลทิน มีจาคะอันสละแล้ว มีฝ่ามือชุ่ม ยินดีในการสละ ควร
แก่การขอ ยินดีในการแจกทานอยู่ครองเรือน ภิกษุทั้งหลาย บุคคลผู้มีศรัทธา เลื่อมใสพึงทราบ
ได้โดยฐานะ 3 ประการนี้แล บุคคลผู้ปรารถนาจะเห็นท่านผู้มีศีล ปรารถนาจะฟังสัทธรรม กำจัด
ความตระหนี่อันเป็นมลทิน บุคคลนั้นเรียกว่า ผู้มีศรัทธา” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 20 
ข้อที่ 42 หน้า 205-206, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   

ในสิกขาสูตร ความว่า “ ภิกษุทั้งหลาย ฐานะ 5 ประการ พร้อมทั้งเหตุคล้อยตามวา
ทะไม่ชอบธรรมที่น่าติเตียนในปัจจุบัน ย่อมมาถึงภิกษุหรือภิกษุณีบางรูปผู้บอกคืนสิกขา กลับมา
เป็นคฤหัสถ์ ฐานะ 5 ประการ อะไรบ้าง คือ 1. ไม่มีศรัทธาในกุศลธรรม 2. ไม่มีหิริในกุศลธรรม 
3. ไม่มีโอตตัปปะในกุศลธรรม 4. ไม่มีวิริยะในกุศลธรรม 5. ไม่มีปัญญาในกุศลธรรม ภิกษุ
ทั้งหลาย ฐานะ 5 ประการ พร้อมทั้งเหตุคล้อยตามวาทะไม่ชอบธรรมที่น่าติเตียนในปัจจุบัน 
ย่อมมาถึงภิกษุหรือภิกษุณีบางรูปผู้บอกคืนสิกขากลับมาเป็นคฤหัสถ์ ฐานะ 5 ประการ พร้อมทั้ง
เหตุที่น่าสรรเสริญในปัจจุบัน ย่อมมาถึงภิกษุหรือภิกษุณีบางรูป แม้มีทุกข์ (ความทุกข์กาย) แม้มี
โทมนัส (ความทุกข์ใจ) ร้องไห้น้ำตานองหน้าอยู่ ก็ยังประพฤติพรหมจรรย์ให้บริสุทธิ์บริบูรณ์ได้ 
ฐานะ 5 ประการ อะไรบ้าง คือ 1. มีศรัทธาในกุศลธรรม 2. มีหิริในกุศลธรรม 3. มีโอตตัปปะใน
กุศลธรรม 4. มีวิริยะในกุศลธรรม 5. มีปัญญาในกุศลธรรม...”  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 
22 ข้อที่ 5 หน้า 7-8, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 



44  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

 นักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนา และนักวิชาการ ได้ให้ความคิดเห็นเรื่องศรัทธาไว้ ดังนี้ 
 สมเด็จพระญาณสังวร (เจริญ สุวฑฺฒโน) ได้แสดงสัทธาไว้ใน “ประมวลสารคดีธรรม” 
ว่า “เก่ียวกับความเชื่อ ให้ใช้ปัญญาพิจารณา แม้พระพุทธศาสนาเองก็ไม่บังคับให้เชื่อถือ ดังเช่น
ที่ทรงตรัสว่า มิให้เชื่อโดยอาการ 10 อย่างในกาลามสูตร ข้อนี้ควรขยายความว่า ศรัทธา คือ 
ความเชื่อในพระพุทธศาสนานั้นต้องการให้เชื่อโดยปัญญาคือ ความรู้ และพระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้
ในที่หลายแห่งเน้นให้ใช้ปัญญาคือ ความรู้เป็นประการสำคัญ” (สมเด็จพระญาณสังวร (เจริญ 
สุวฑฺฒโน), 2530)  
 พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต) ได้ให้ความหมายของคำว่า “ศรัทธา” ในพจนานุกรม
พุทธศาสน์ฉบับประมวลศัพท์ ไว้ว่า ศรัทธา หมายถึง “ความเชื่อความเลื่อมใสในทางธรรม คือ 
เชื่อสิ่งที่ควรเชื่อ คำว่า “สัทธา หรือ ศรัทธา” ชาวพุทธที่มีต่อพุทธศาสนา ประเด็นที่เป็นข้อ
สงสัยของชาวพุทธมานานว่า สัทธา หรือ ศรัทธา กับ ความเชื่อ มีความหมายเหมือนกันหรือ
ต่างกันหรือไม่ หรือเกี่ยวข้องกับพุทธศาสนาอย่างไร พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) กล่าวไว้
ว่า ศรัทธา 4 หมายถึง ความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผล 4 อย่าง คือ 1) กัมมสัทธา หมายถึง เชื่อ
กรรม เชื่อกฎแห่งกรรม เชื่อว่ากรรมมีอยู่จริง คือ เชื่อว่าเมื่อทำอะไรโดยมีเจตนา คือ จงใจทำทั้ง
รู้ย่อมเป็นกรรม  2) วิปากสัทธา หมายถึง เชื่อวิบาก เชื่อผลของกรรม คือเชื่อว่ากรรมที่ทำแล้ว
ต้องมีผล และผลต้องมีเหตุ 3) กัมมัสสกตาสัทธา หมายถึง เชื่อความที่สัตว์มีกรรมเป็นของของ
ตน เชื่อว่าแต่ละคนเป็นเจ้าของกรรม จะต้องรับผิดชอบเสวยวิบากเป็นไปตามกรรมของตน 4) 
ตถาคตโพธิสัทธา หมายถึง มั่นใจในองค์พระตถาคตว่าทรงเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ (พระธรรม
ปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), 2543)   
 มณี พะยอมยงค์ กล่าวว่า ในทางพระพุทธศาสนา เมื่อกล่าวถึงความเชื่อแล้วต้องมี
ปัญญากำกับอยู่ในหลักธรรมนั้นเสมอ ทั้งนี้ก็เพราะว่าเมื่อมีความเชื่ออย่างเดียวโดยไม่มีปัญญา 
ก็จะเป็นความเชื่อที่งมงาย (Blind Faith) ปราศจากเหตุผล (Cause and Effect) และการ
พิสูจน์ เพราะฉะนั้น ความเชื่อจึงเป็นลักษณะความรู้แบบหยาบ ๆ โดยไม่ผ่านการเจียระไนทาง
ความคิด หรือไม่ผ่านการไตร่ตรอง ด้วยโยนิโสมนสิการ ในทางพระพุทธศาสนา พระธรรมคํา
สอนที่จําแนกบุญบาปว่า คนทำดีมีบุญย่อมจะประสบผลเป็นความสุขสมบูรณ์ได้เกิดในสวรรค์ 
และจะหมดกิเลสตัณหาเข้าสู่พระนิพพาน คนทำชั่วคือบาป จะได้รับความทุกข์ทรมาน ตกนรก
ไม่มีวันจบสิ้น คนที่เชื่อในคําสอนก็ประพฤติปฏิบัติตามด้วยความหวังให้พบกับความสุขในชีวิต
ของตน (มณี พะยอมยงค์, 2536) 
 ระบบของความเชื่อ ความเชื่อของมนุษย์เกิดจากความไม่รู้ ซึ่งพระพุทธองค์ตรัสว่าเป็น 
“อวิชชา”เมื่อได้พบเหตุการณ์ทางธรรมชาติ เช่น ฟ้าผ่า แผ่นดินถล่ม จึงเกิดความคิดว่าต้องมีสิ่ง
ใดสิ่งหนึ่งกระทำขึ้น จึงพากันสร้างผี วิญญาณ เทพารักษ์ข้ึน แล้วพากันนึกคิดว่าสิ่งที่สร้างขึ้นมา



45 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

นั้นมีรูปร่างตามจินตนาการของตน และกระทำพิธีกรรมต่าง ๆ เพ่ือบูชา สักการะ เช่น เซ่นไหว้ 
บวงสรวง สังเวย เพื่อให้สิ่งที่ตนคิดว่ามีนั้น ผ่อนคลายความรุนแรง และมีเมตตากรุณา ไม่ทำร้าย 
และบันดาลความสุขให้ ความเชื่อแบ่งออกได้ 2 ประเภท คือ 1) ความเชื่อทั่ว ๆ ไป หรือความ
เชื่อธรรมดา (Belief) เช่น นรก สวรรค์ บาป บุญ  2) ความเชื่อที่แฝงไว้ด้วยความกลัวหรือความ
เชื่อทางไสยศาสตร์ (Superstition)  ความเชื่อดังกล่าวนี้ แบ่งย่อยเป็น 12 อย่าง คือ  (1) ความ
เชื่อเกี่ยวกับปรากฏการณ์ธรรมชาติ (2) ความเชื่อเกี่ยวกับยากลางบ้าน (3) ความเชื่อโชคลาง 
(4) ความเชื่อเก่ียวกับฤกษ์ยาม นิมิต ฝัน (5) ความเชื่อทางไสยศาสตร์ (6) ความเชื่อลักษณะของ
คนและสัตว์ (7) ความเชื่ออันเนื่องมาจากศาสนา (8) ความเชื่อเกี่ยวกับการทำมาหากิน (9) 
ความเชื่อเกี่ยวกับประเพณี (10) ความเชื่อเรื่องเคล็ดและการแก้เคล็ด (11) ความเชื่อเกี่ยวกับ
สวรรค์ ชาติ ภพ (12) ความเชื่อเกี่ยวกับเลขดี เลขร้าย วันดี วันร้าย ฯลฯ ผลของความเชื่อ 
ความเชื่อเป็นพ้ืนฐานของการนับถือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ประโยชน์ของความเชื่อ ทำให้มีลักษณะต่าง ๆ 
ดังนี้ คือ 1) ความเชื่อทำให้เกิดความมั่นใจ 2) ความเชื่อทำให้เกิดพลัง 3) ความเชื่อทำให้เกิด
การสร้างสรรค์ 4) ความเชื่อทำให้เกิดความสามัคคี 5) ความเชื่อทำให้เกิดรูปธรรม (สัญลักษณ์) 
6) ความเชื่อเป็นพ้ืนฐานทำให้เกิดปัญญา 7) ความเชื่อทำให้เกิดฤทธิ์ทางใจ (อมรา พงศาพิชญ์, 
2541)   

ดังนั้น ความเชื่อในพระพุทธศาสนา เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า “ศรัทธา” ศรัทธาใน
พระพุทธศาสนาเป็นความเชื่อที่มีปัญญารองรับเป็นทางนำไปสู่ปัญญาได้ สัทธา หรือศรัทธากับ
ความเชื่อมีความหมายเหมือนกัน คือเชื่อคำสอนของพระพุทธองค์ เช่น ในเกสปุตติสูตร (กามาล
สูตร) เป็นต้น และความเชื่อตามหลักศรัทธา 4 ซึ่งเป็นความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผล ใน
หลักการ 2 ประการ คือ ระบบความเชื่อและผลของความเชื่อ และควรเป็นความเชื่ออย่างมีเหตุ
มีผล ไม่เชื่ออย่างงมงาย   ใช้ประสบการณ์และการปฏิบัติให้เกิดความศรัทธาความเข้าใจที่
ถูกต้องแท้จริง 

 
ความศรัทธาและคุณค่าของพระปืดที่มีต่อวิถีชีวิตชาวพุทธในอำเภอเขวาสินรินทร์  
จังหวัดสุรินทร์ 

ศรัทธากับความเชื่อ มีความหมายเหมือนกัน คือความเชื่อในหลักธรรมคำสอนทาง
พระพุทธศาสนา เช่น ใน เกสปุตติสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 20 ข้อที่ 66 หน้า 256-
257, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และความเชื่อตามหลักศรัทธา 4 ซึ่ง
เป็นความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผลนั้น จะต้องประกอบไปด้วยหลักการ 2 ประการ คือ ระบบ
ความเชื่อ และผลของความเชื่อ เมื่อมนุษย์เชื่อแล้ว ผลที่เกิดจะทำให้เกิดคุณค่าต่อตัวเองและ



46  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

สังคมในด้านใดบ้าง จากการศึกษา สามารถวิเคราะห์แต่ละประเด็นใน 3 ด้าน ได้แก่ ด้านจิตใจ 
ด้านสังคม และด้านปัญญา พอสรุปได้ ดังนี้ 

1. คุณค่าด้านจิตใจ คุณค่า คือสิ่งที่มนุษย์ใช้ในการประเมินคุณสมบัติของสิ่งต่าง ๆ ใน
ธรรมชาติของพฤติกรรมมนุษย์หรือสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้น เช่น ความคิด คุณค่าทางจริยะ หรือ
คุณค่าทางการประพฤติปฏิบัติ เช่น ดี ชั่ว ถูก ผิด เป็นต้น (พูนศักดิ์ กมล, 2562)  

ในประเด็นที่ ประชาชนมีความเชื่อในองค์พระปืดทั้งสององค์ ซึ่งเป็นตำนานของพระ
ศักดิ์สิทธิ์นิยมมากราบไหว้ ขอพร บนบาน และยกองค์พระ เพื่อเสี่ยงทายและได้รับผลคำทำนาย
อย่างน่าอัศจรรย์นั้น เพราะเป็นผู้มีศรัทธาต่อองค์พระพุทธเจ้า ดังเช่น พระธรรมปิฎก (ป.อ. 
ปยุตโต) กล่าวว่า ศรัทธา หมายถึง “ความเชื่อความเลื่อมใสในทางธรรม คือ เชื่อสิ่งที่ควรเชื่อ 
ศรัทธา 4 ความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผล 4 อย่างคือ “.. 4) ตถาคตโพธิสัทธา หมายถึง มั่นใจ
ในองค์พระตถาคตว่า ทรงเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ” (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), 2543) ซึ่ง
พระปืดนับได้ว่าเป็นสัญลักษณ์รูปแทนของพระพุทธเจ้า เป็นสัญลักษณ์แห่งคุณงามความดี 
เปรียบเสมือนหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าโดยผ่านสื่อรูปสัญลักษณ์ สัมพันธ์กับใจความใน
พระไตรปิฎก ในติฐานสูตร “บุคคลผู้มีศรัทธาเลื่อมใสพึงทราบได้โดยฐานะ...บุคคลผู้ปรารถนา
จะเห็นท่านผู้มีศีล” มณี พะยอมยงค์ กล่าวว่า “ในทางพระพุทธศาสนา เมื่อกล่าวถึงความเชื่อ
แล้วต้องมีปัญญากำกับอยู่ในหลักธรรมนั้นเสมอ...ด้วยโยนิโสมนสิการ (การพิจารณาอย่าง
รอบคอบถี่ถ้วน) ในทางพระพุทธศาสนา พระธรรม คำสอนที่จําแนกบุญบาปว่า คนทำดีมีบุญ
ย่อมจะประสบผลเป็นความสุขสมบูรณ์  ได้เกิดในสวรรค์ และจะหมดกิเลสตัณหาเข้าสู่พระ
นิพพาน คนทำชั่วคือบาป จะได้รับความทุกข์ทรมาน ตกนรกไม่มีวันจบสิ้น คนที่เชื่อในคําสอนก็
ประพฤติปฏิบัติตามด้วยความหวังให้พบกับความสุขในชีวิตของตน” (มณี พะยอมยงค์, 2536) 
และ อมรา พงศาพิชญ์ กล่าวว่า “..ประโยชน์ของความเชื่อ คือ 1) ความเชื่อทำให้เกิดความ
มั่นใจ  2) ความเชื่อทำให้เกิด พลัง...” (อมรา พงศาพิชญ์, 2541)  

ดังนั้น จะเห็นได้ว่า ความเชื่อทำให้เกิดคุณค่าด้านจิตใจ 2 ประการ คือ 1) ทำให้เกิด
ความเชื่อมั่นศรัทธาต่อองค์พระปืดว่าเป็นสัญลักษณ์รูปแทนของพระพุทธเจ้า การสักการะ
พระปืด ขอพรบนบาน และเสี่ยงทาย ก็เพ่ือความเป็นสิริมงคล เป็นที่พ่ึงทางจิตใจ สร้างขวัญ
กำลังใจ เป็นหนทางแห่งการทำบุญกุศล 2) ทำให้จิตใจมีพลัง มีกำลังใจในการดำรงชีวิต ซึ่ ง
ส่งผลให้เรารู้จักผิดชอบชั่วดีมีคุณธรรมและจริยธรรมประจำใจ เรียกได้ว่า โยนิโสมนสิการ ใน
พระธรรมคําสอนเชื่อในคําสอนของพระองค์แล้วนำไปประพฤติปฏิบัติตามด้วยความหวังว่าใน
ชีวิตของตนจะพบความสุขความเจริญ  

2. คุณค่าด้านสังคม  การกราบไหว้ ขอพร บนบาน และเสี่ยงทายองค์พระ เพราะชาว
พุทธมีความเชื่อในสิ่งศักดิ์สิทธิ์ อิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ของพระปืด ในประเด็นนี้ กลุ่มวิทยาลัยครู



47 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

ภาคใต้ กล่าวว่า “ความเชื่อ คือ ความมั่นใจต่อสิ่งนั้น ๆ ว่าเป็นความจริง...ไม่มีการพิสูจน์ถึง
ความจริงของเรื่องนั้นๆ ไม่จำเป็นว่าจะต้องเป็นความจริงที่ตรงตามหลักเหตุผลหรือหลัก
วิทยาศาสตร์ใดๆ เช่น ความเชื่ออำนาจลึกลับ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ อิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์” (กลุ่มวิทยาลัย
ครูภาคใต้, 2526) และอมรา พงศาพิชญ์ กล่าวว่า “ระบบของความเชื่อ ความเชื่อของมนุษย์เกิด
จากความไม่รู้ ซึ่งพระพุทธองค์ตรัสว่าเป็น “อวิชชา” เมื่อได้พบเหตุการณ์ทางธรรมชาติ เช่น 
ฟ้าผ่า แผ่นดินถล่ม จึงเกิดความคิดว่าต้องมีสิ่งใดสิ่งหนึ่งกระทำขึ้น  จึงพากันสร้างผี วิญญาณ 
เทพารักษ์ขึ้น...และกระทำพิธีกรรมต่าง ๆ เพ่ือบูชาสักการะ...ความเชื่อแบ่งออกได้ 2 ประเภท 
คือ 1) ความเชื่อทั่ว ๆ ไป หรือความเชื่อธรรมดา (Belief) เช่น นรก สวรรค์ บาป บุญ  2) ความ
เชื่อที่แฝงไว้ด้วยความกลัวหรือความเชื่อทางไสยศาสตร์ (Superstition) แบ่งย่อยเป็น 12 อย่าง 
คือ “...ความเชื่ออันเนื่องมาจากศาสนา ความเชื่อเกี่ยวกับประเพณี ความเชื่อเรื่องเคล็ด และ
การแก้เคล็ด...” และผลของความเชื่อทำให้ “เกิดการสร้างสรรค์ และเกิดความสามัคคี” (อมรา 
พงศาพิชญ์, 2541)   

ดังนั้น จะเห็นได้ว่า ความเชื่อทำให้เกิดคุณค่าด้านสังคม 2 ประการ คือ 1) ชุมชนได้
อนุรักษ์ขนบธรรมเนียมประเพณีวัฒนธรรม เช่น งานเดือนห้าของชาวพุทธในอำเภอเขวาสินริ
นทร์ จะมีพิธีก่อเจดีย์ทราย มีการละเล่นต่างๆ ที่ได้สืบทอดต่อกันมา เช่น กันตรึม ลิเกเขมร เป็น
การอนุรักษ์สืบสานขนบธรรมเนียมประเพณีในชุมชนได้อีกทางหนึ่ง 2) ทำให้เกิดความสามัคคี 
เช่น งานเดือนสิบ “วันสารท” หรือ “แซนโฎนตา” มีการทำบุญกรวดน้ำอุทิศส่วนกุศลผลบุญให้
ญาติพ่ีน้องที่ล่วงลับไปแล้ว (พระครูโกวิทสุตาภรณ์, 2563) ไปทำบุญตักบาตรที่วัดโดยพร้อม
เพรียงกัน ทำให้เกิดความสามัคคีในครอบครัว อันจะส่งผลให้เกิดความสามัคคีในสังคมต่อไป 

3. คุณค่าด้านปัญญา นอกจากประชาชนได้มานมัสการกราบไหว้พระปืด ขอพร บน
บาน และเสี่ยงทาย เพ่ือเป็นขวัญกำลังใจในการดำเนินชีวิตแล้ว ยังได้ฟังเทศน์ สวดมนต์ และ
ปฏิบัติธรรม เช่น เดินจงกรม นั่งสมาธิ ไปในคราวเดียวกัน เรียกได้ว่าเป็นผู้มีศรัทธาในบุญกุศล 
ดังเช่นในสิกขาสูตร “ฐานะ 5 ประการ พร้อมทั้งเหตุที่น่าสรรเสริญในปัจจุบัน...คือ 1) มีศรัทธา
ในกุศลธรรม 2) มีหิริในกุศลธรรม 3) มีโอตตัปปะในกุศลธรรม 4) มีวิริยะในกุศลธรรม และ 5) 
มีปัญญาในกุศลธรรม... แม้มีทุกข์ แม้มีโทมนัส ร้องไห้น้ำตานองหน้าอยู่ก็ยังประพฤติ
พรหมจรรย์ให้บริสุทธิ์บริบูรณ์ได้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 22 ข้อที่ 5 หน้า  7-8, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และสมเด็จพระญาณสังวร (เจริญ สุวฑฺฒโน) 
กล่าวว่า “เกี่ยวกับความเชื่อ ให้ใช้ปัญญาพิจารณาแม้พระพุทธศาสนาเองก็ไม่บังคับให้เชื่อถือ 
ดังเช่นที่ทรงตรัสว่ามิให้เชื่อโดยอาการ 10 อย่างในกาลามสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 
20 ข้อที่ 66 หน้า 256-257, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ข้อนี้ควรขยาย
ความว่า ศรัทธา คือ ความเชื่อในพระพุทธศาสนานั้น ต้องการให้เชื่อโดยปัญญาคือ ความรู้ และ



48  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ในที่หลายแห่งเน้นให้ใช้ปัญญาคือ ความรู้เป็นประการสำคัญ” ผลของ
ความเชื่อเป็นพื้นฐานทำให้เกิดปัญญา (สมเด็จพระญาณสังวร (เจริญ สุวฑฺฒโน), 2530) 

ดังนั้น จะเห็นได้ว่า ความเชื่อเป็นพ้ืนฐานทำให้เกิดปัญญา เมื่อประชาชนไปนมัสการ
กราบไหว้พระปืด ได้ทำบุญ ฟังเทศน์ และสวดมนต์แล้ว ยังได้เดินจงกรม นั่งสมาธิไปในคราว
เดียวกัน ทำให้ทราบหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าในบทสวดมนต์ และฟังเทศน์กัณฑ์ต่างๆ 
รวมถึงได้ปฏิบัติธรรม อันจะทำให้เกิดปัญญาสามารถนำหลักธรรมไปปรับใช้ในชีวิตประจำวันได้ 
เรียกว่าเป็นหนทางแห่งการทำบุญกุศลของชาวพุทธที่นำไปสู่วิถีชีวิตอันดีงาม 

 
บทสรุป 

จากการศึกษา พระปืด: ความศรัทธาและคุณค่าที่มีต่อวิถีชีวิตชาวพุทธในอำเภอเขวา               
สินรินทร์  จังหวัดสุรินทร์ ใน 3 ประเด็น สรุปได้ ดังนี้ 1) ประวัติความเป็นมาของพระปืดใน
อำเภอเขวาสินรินทร์ จังหวัดสุรินทร์  พบว่า พระปืดมีสององค์ คือ พระปืด (พระพุทธรูปองค์
ใหญ่) และพระเสี่ยงทาย (พระปืดองค์เล็ก) ประดิษฐาน ณ วัดปราสาทแก้ว เป็นพระพุทธรูป
ศิลาทรายสีแดง ปางสมาธิ ศิลปะล้านช้างแบบพ้ืนถิ่นอีสาน สันนิษฐานว่าสร้างสมัยพุทธ
ศตวรรษที่ 23  2) วิถีชีวิตของชาวพุทธในอำเภอเขวาสินรินทร์ จังหวัดสุรินทร์ ส่วนใหญ่นับถือ
ศาสนาพุทธ ทำบุญตามประเพณีที่ปฏิบัติสืบต่อกันมา ได้แก่ วันสงกรานต์ วันเข้าพรรษา วัน
แซนโฎนตา (สารทเขมร) วันสารทไทย วันออกพรรษา และศรัทธายึดมั่นในหลักธรรมคำสอน
ของพระพุทธเจ้า 3) วิเคราะห์ความศรัทธาและคุณค่าของพระปืดที่มีต่อวิถีชีวิตชาวพุทธใน
อำเภอเขวาสินรินทร์ จังหวัดสุรินทร์ ทำให้เกิดคุณค่าใน 3 ด้าน คือ (1) ด้านจิตใจ ทำให้เกิด
ความเชื่อมั่นต่อองค์พระปืดว่าเป็นสัญลักษณ์รูปแทนของพระพุทธเจ้า เป็นที่พ่ึงทางใจ และมี
กำลังใจในการดำรงชีวิต (2) ด้านสังคม ได้อนุรักษ์ขนบธรรมเนียมประเพณี และมีความสามัคคี
ในชุมชน (3) ด้านปัญญา นำหลักธรรมไปปรับใช้ในชีวิตประจำวันได้ 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมการศาสนา. (2540). ประวัติวัดทั่วราชอาณาจักรเล่ม 6. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ศาสนา. 
กรมศิลปากร กระทรวงวัฒนธรรม. (2558). พระพุทธรูปปางต่าง ๆ.  พิมพ์ครั้งที่ 4. นครปฐม : 

บริษัท รุ่งศิลป์การพิมพ์ (1977) จำกัด. 
กลุ่มวิทยาลัยครูภาคใต้. (2526). สุราษฎร์ธานี. สงขลา : กลุ่มวิทยาลัยครูภาคใต้. 
ข่าวเนชั่นทีวี. (2560). เที่ยวชุมชนโบราณ นมัสการยกพระเสี่ยงทายที่สุรินทร์. สืบค้นเมื่อวันที่ 

29 กรกฎาคม 2564, จาก https://www.nationtv.tv/lifestyle/378592419. 



49 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

ข่าวแนวหน้า. (2564). ตำนานพระปืด! เรื่องเล่าลี้ลับวัดปราสาทแก้ว ตั้งจิตขอพรยกพระเสี่ยง
ทาย. สืบค้นเมื่อวันที่ 29 กรกฎาคม 2564, จาก https://www. naewna.com/ 
likesara/ 590199. 

คณะกรรมการบริหารงานอําเภอเขวาสินรินทร์. (2560). แผนยุทธศาสตร์พัฒนาอําเภอ 4 ปี 
อำเภอเขวาสินรินทร์ . สืบค้น เมื่ อวันที่  29 กรกฎาคม 2564, จาก https:// 
www.google.com/ search? q=แผนยุทธศาสตร์พัฒนาอําเภอ+4+ปี+อำเภอเข
วาสินรินทร์. 

จำลอง จรจรัญ. (2564). ปราชญ์ชาวบ้าน. บ้านพระปืด ตำบลบ้านแร่ อำเภอเขวาสินรินทร์ 
จังหวัดสุรินทร์. สัมภาษณ์ 28 กรกฎาคม. 

ฐานข้อมูลแหล่งโบราณคดีที่สำคัญในประเทศไทย. (2563). ปราสาทแก้ว. สืบค้นเมื่อวันที่                           
29 กรกฎาคม 2564, จาก https://www.sac.or.th/databases/ archaeology/ 
archaeology/ปราสาทแก้ว.  

พูนศักดิ์ กมล. (2562). คุณค่ามนุษย์แบบอัตวิสัยในมหาสติปัฏฐานสูตร. วารสารพุทธมัคค์, 4(2), 
31-36.  

พระครูสถิตวรรัตน์ ฐานวโร. (2564). เจ้าอาวาสวัดปราสาทแก้ว. บ้านพระปืด ตำบลบ้านแร่ 
อำเภอ  เขวาสินรินทร์ จังหวัดสุรินทร์. สัมภาษณ์ 28 กรกฎาคม.  

พระธรรมปิ ฎ ก  (ป .อ . ปยุ ต โต ). (2543). พจนานุ ก รม พุทธศาสตร์ .  พิ ม พ์ ครั้ งที่  9. 
กรุงเทพมหานคร:  โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.                                                                          

พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ. ผศ.ดร. (2558). กำเนิดและพัฒนาการแห่งพระพุทธรูป. สืบค้น
เ มื่ อ วั น ที่  29 ก ร ก ฎ า ค ม  2564, จ า ก 
https://www.mcu.ac.th/article/detail/502. 

พระครูโกวิทสุตาภรณ์. (2563). บุญข้าวสาก: มิติความเชื่อและพิธีกรรมทางศาสนากับคุณค่า
เชิงจริยะในสังคมไทย. วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์, 3(2), 42-54. 
ภานุวัฒน์ เอ้ือสามาลย์. (2545). การศึกษาพัฒนาการชุมชนโบราณบ้านพระปืด ตำบลบ้านแร่                      

กิ่งอำเภอเขวาสินรินทร์ จังหวัดสุรินทร์. (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรบัณฑิต (โบราณคดี) 
ภาควิชาโบราณคดี คณะโบราณคดี). มหาวิทยาลัยศิลปากร.                                                                                                                           

มณี พะยอมยงค์. (2536). ความเชื่อของคนไทย วัฒนธรรมพื้นบ้าน: คติความเชื่อ. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.                                                                                                        

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มานิต มานิตเจริญ. (2514). พจนานุกรมไทย. กรุงเทพมหานคร : เอกศิลป์การพิมพ์. 

http://www.sac.or.th/


50  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2524). พจนานุกรมศัพท์สังคมวิทยาอังกฤษ ไทย. กรุงเทพมหานคร : รุ่ง
ศิลป์การพิมพ์. 

สิงหะ ซโยจ. (2534).  ประวัติวัดปราสาทแก้ว และประวัติบ้านพระปืด. จัดพิมพ์เป็นที่ระลึกใน
งานทอดกฐิน ณ วัดปราสาทแก้ว 1 - 2 พฤศจิกายน. เอกสารอัดสำเนา. 

สมเกียรติ โล่ห์เพชรัตน์. (2543). ประวัติศาสตร์การสร้างพระพุทธรูปล้านช้าง. กรุงเทพฯ : 
บริษัทอมรินทร์  พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง จำกัด. 

สมเด็จพระญาณสังวร. (2530). (เจริญ สุวฑฺฒโน). ประมวลสารคดีธรรม. กรุงเทพมหานคร: 
คณะกรรมการอำนวยการจัดงานเฉลิมพระเกียรติ พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว 
จัดพิมพ์เนื่องในพระราชพิธีมหามงคลเฉลิมพระชนมพรรษา 5 รอบ. 

อมรา พงศาพิชญ์. (2541). วัฒนธรรมศาสนาและชาติพันธ์: วิเคราะห์สังคมไทยแนวมนุษย์
วิทยา. พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์แห่งมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.                                                                         

MGR Online. (2561). มรดกทางวัฒนธรรมประเพณีชุมชนอำเภอเขวาสินรินทร์. สืบค้นเมื่อ
วันที่ 29 กรกฎาคม 2564, จาก 
https://mgronline.com/local/detail/9610000016137.  

 

 

 


