
พุทธสันติวิธีในฐานะเครื่องมืออยู่ร่วมระหว่างมนุษย์กับสัตว์อื่น: 
กรณีศึกษาสุนัขจรจัด 

THE BUDDHIST PEACEAS THE TOOL OF COHABITATION 

OF THE PEOPLE AND THE OTHER: A CASE STUDY OF 

STRAY-DOG 
 

 

 

 พันธกานต ์บุญช่วยเหลือ 
Pantakarn Bunchuailuea 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalonkornrajavidyalaya University 

Corresponding author email: pbunchuailuea@gmail.com 

 

 
Received: June 15, 2021; Revised: June 24, 2021; Accepted: June 30, 2021 

 
 

 
 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องพุทธสันติวิธีในการอยู่ร่วมระหว่าง
มนุษย์กับสัตว์ และการพัฒนาพุทธสันติวิธีในการแก้ปัญหาสุนัขจรจัดในพระพุทธศาสนาเถรวาท
ด้วยการศึกษาเอกสาร จากการศึกษาพบว่าแนวคิดเรื่องพุทธสันติวิธีในการอยู่ร่วมระหว่างมนุษย์
กับสัตว์มาจากองค์ประกอบภายในคือจิตใจที่พัฒนาจนเข้าใจตนเองและสามารถสร้างประโยชน์
ต่อผู้อ่ืนได้ และพัฒนาองค์ประกอบภายนอกที่เกี่ยวข้องกับการแสดงออกของความเมตตาทาง
กายด้วยการให้ เพ่ือระงับความอาฆาตมุ่งร้ายต่อกัน ทั้งยังเป็นการส่งเสริมให้เกิดความอยู่
ร่วมกันด้วยดีกันทางสังคมอีกต่อหนึ่ง และทางวาจาอันแสดงผ่านการพูดและแสดงออกด้วย
รูปแบบของการตกลงร่วมมือกันทางสังคมส่วนการนำพุทธสันติวิธีมาใช้ในการแก้ปัญหาสุนัขจร
จัดมาจากการใส่ใจผู้อ่ืน เป็นการเชื่อมโยงจิตใจของตนเองกับผู้อ่ืนในฐานะของความเกี่ยวข้อง



98  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

กัน เป็นญาติ เป็นพ่ีน้อง หรือเพ่ือนร่วมโลก และมีการเข้าใจความรู้สึกของผู้อ่ืนในฐานะที่รักสุข
เกลียดทุกข์ไม่ต่างจากตนเอง ส่วนการแก้ปัญหาเน้นไปที่การให้ความรู้ ความเข้าใจแก่สังคม 
และมีการแสดงออกถึงการไม่เห็นด้วยกับค่านิยมของความเห็นแก่ตัวของผู้ทิ้งสุนัข และสังคม
ควรให้ความช่วยเหลือสัตว์ที่อยู่ในฐานะที่ช่วยเหลือได้ อีกทั้งมีการเสนอข้อกฎหมายเพ่ือให้เกิด
การลงโทษผู้นำสุนัขมาทิ้งอย่างจริงจัง 

คำสำคัญ: พุทธสันติวิธี, การอยู่ร่วม, สุนัขจรจัด 
 

Abstract 
In this article, an attempt was purposely made to study the concept of a 

temple and its satisfaction to the community’s needs in Threravada Buddhism. 

This research employed the documentary study. From the research, it was found 

that the concept of Buddhism, the peaceful way of coexistence between humans 

and animals, comes from the inner elements, that is, the mind that develops to 

understand oneself and can benefit others. And develop the external elements 

involved in the expression of physical compassion by giving to quell the malice 

against each other It also fosters social coexistence. And verbal, which is 

expressed through speech, and is expressed in the form of a social consensus. As 

for the adoption of peaceful methods of Buddhism in solving the problem of 

stray dogs, it comes from caring for others It is to connect one's mind with others 

as a relative, relative, or fellow world. And understand the feelings of others as 

love, happiness, hate and suffering, not different from oneself Problem-solving 

focuses on educating. Understanding for society and there is an expression of 

disagreement with the selfish values of the dog dowager. And society should 

assist to animals that are in a position of assistance. In addition, the law was 

proposed to seriously punish dog leaders. 

Keywords: The Buddhist Peace, Cohabitation, Stray-dog 

 

 

บทนำ 
 ในสังคมไทยกำลังเผชิญหน้ากับปัญหาหมาจรจัดที่ล้นวัด ล้นมูลนิธิ กลายเป็นปัญหาที่
ต่อเนื่องเป็นเส้นยาว ไม่ว่าจะเป็นด้านความสะอาด สาธารณสุข และปัญหาที่สำคัญที่สุดคือ โรค
พิษสุนัขบ้าตั้งแต่ปี 2551 ประเทศไทยมีการตั้งเป้ากำจัดโรคพิษสุนัขบ้าให้หมดไปจากประเทศ 
โดยจาก แผนยุทธศาสตร์การกำจัดโรคพิษสุนัขบ้าให้หมดไปจากประเทศไทยภายใน พ.ศ. 2563 
(ค.ศ. 2020) ระบุว่าปัญหาคนถูกสุนัขกัดในประเทศไทยนับว่าเป็นปัญหาสาธารณสุขที่สำคัญ



99 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 1 (January-June 2021) 

มากอย่างหนึ่งสถานการณ์ปี 2562 มีตัวอย่างส่งตรวจโรคพิษสุนัขบ้าทั้งหมด 7,002 ตัวอย่าง 
พบผลบวกท้ังหมด 372 ตัวอย่าง คิดเป็น 5.31 % ใน 44 จังหวัดทุกๆ ปีจะมีประชาชนร้องเรียน
ผ่านสายด่วน 1555 ของกทม. มากกว่า 4,500 เรื่อง ปัญหาที่ถูกร้องเรียนมากท่ีสุดคือ 1.หมาบ้า 
สงสัยว่าติดเชื้อโรคพิษสุนัขบ้า 2.ดุร้าย เป็นอันตรายต่อคน 3.สร้างความเดือดร้อนรำคาญศูนย์
สำรวจความคิดเห็นบ้านสมเด็จโพลล์ สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏบ้านสมเด็จ
เจ้าพระยา ได้ดำเนินโครงการสำรวจความคิดเห็นเกี่ยวกับปัญหาสุนัข-แมวจรจัด ปี 2562 ผล
ระบุว่าส่วนใหญ่คิดว่าสุนัข-แมวจรจัด เป็นปัญหาสังคมที่ต้องเร่งแก้ไข ร้อยละ 76.1 และเคยพบ
เห็นสุนัข-แมวจรจัด ในบริเวณที่อยู่อาศัย ร้อยละ 87.6 คิดว่าสุนัข-แมวจรจัด จะเป็นอันตราย
ต่อตนเองและครอบครัว ร้อยละ 42.8 และคิดว่าปัญหาสุนัข-แมวจรจัดเกิดจากความมักง่ายของ
ผู้เลี้ยง ร้อยละ 74.1 ทราบว่าผู้ที่นำสัตว์เลี้ยงมาปล่อยทิ้งหรือไม่รักษาความสะอาด หรือปล่อย
ให้ก่อความเดือดร้อนรำคาญแก่ชุมชน ผู้เป็นเจ้าของจะถูกปรับ 5,000 บาท กฎหมาย ร้อยละ 
42.7 และอยากให้ผู้ที่ให้อาหารสุนัข-แมวจรจัด ที่ไม่ได้เลี้ยงดูอย่างใกล้ชิด หยุดพฤติกรรม รอ้ย
ละ 47.9 (กรุงเทพธุรกิจออนไลน์, 2563)  

พระพุทธศาสนาพิจารณาปัญหาดังกล่าวจากข้อพิจารณาเกี่ยวกับชีวิตว่า เราอยาก
เป็นอยู่ ไม่อยากตาย รักสุขเกลียดทุกข์ ข้อที่บุคคลพึงปลงชีวิตเราผู้อยากเป็นอยู่ ไม่อยากตาย 
รักสุขเกลียดทุกข์นั้น ไม่เป็นที่รัก ไม่เป็นที่พอใจของเราอนึ่ง ข้อที่เราพึงปลงชีวิตผู้อ่ืน ผู้อยาก
เป็นอยู่ ไม่อยากตายรักสุขเกลียดทุกข์นั้น ก็ไม่เป็นที่รัก ไม่เป็นที่พอใจแม้ของผู้อ่ืน เมื่ออย่างนี้
แล้ว เป็นผู้ เว้นขาดจากการฆ่าสัตว์เองด้วย  ชักชวนผู้ อ่ืนให้ งดเว้นจากการฆ่าสัตว์ด้วย 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 1003 หน้าที่ 502, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) เป็นการยอมรับการอยู่ร่วมโดยปราศจากความเบียดเบียนกันและกันรวมถึง
สัตว์ด้วย จึงเป็นข้อพิจารณาที่นำพุทธสันติวิธีมาใช้พิจารณาต่อการอยู่ร่วมกัน  

สันติวิธีที่ถูกกล่าวถึงนี้เป็นวิธีการที่ถูกกล่าวถึงยามที่โลกเผชิญหน้ากับความขัดแย้งทาง
สังคม โดยจะพบได้จากการที่คนต่างต้องการผลประโยชน์ และไม่อยากสูญเสียผลประโยชน์จึง
นำไปสู่การพิจารณาตกลงกันหรือการหาผลประโยชน์ร่วมกัน  โดยอ้างถึงความเสมอภาคในการ
แบ่งปันผลประโยชน์ คือต่างคนต่างได้รับผลประโยชน์อย่างลงตัว โดยวิธีการดังกล่าวเรียกว่า 
การประนีประนอม (compromise) ซึ่งเป็นวิธีการที่ทั้งสองฝ่ายขัดแย้งกันต่างก็ยินยอมที่จะลด



100  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

ความต้องการของตนเอง เพ่ือไม่ให้เกิดการรบราฆ่าฟันกัน และสามารถตกลงกันได้ก็ต้องใช้การ
ประนีประนอมลดความต้องการลงมา (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2561: 103) 

การประนีประนอมจึงถูกนำมาใช้ในเป็นสันติวิธีทางสังคม เช่นเดียวกับการที่สังคมจะ
อยู่ร่วมกันได้จำเป็นต้องอาศัยรูปแบบการปกครองด้วยหลักการประนีประนอม ดังปรากฎใน
จารึกศิลา ฉบับที ่13 ของพระเจ้าอโศกที่ว่า  

“การที่ได้ทรงปราบปรามแคว้นกลิงคะได้นั้น ทำให้พระผู้เป็นที่รักของทวยเทพ ทรงมี
ความสำนึกสลดพระทัย...ในคราวยึดครองแคว้นกลิงคะนี้ จะมีประชาชนที่ถูกฆ่าล้ม
ตายลง และถูกจับเป็นเชลยเป็นจำนวนเท่าใดก็ตาม แม้เพียงหนึ่งในร้อยส่วน หรือหนึ่ง
ในพันส่วน พระผู้เป็นที่รักแห่งทวยเทพย่อมทรงสำนึกว่าเป็นกรรมอันร้ายแรงยิ่ง...
สำหรับพระผู้เป็นที่รักแห่งทวยเทพ ชัยชนะที่ทรงถือว่ายิ่งใหญ่ที่สุด ได้แก่ ธรรมวิชัย 
(ชัยชนะด้วยธรรม) และธรรมวิชัยนั้น พระผู้เป็นที่รักแห่งทวยเทพได้ทรงกระทำสำเร็จ
แล้ว ณ ที่นี้คือในราชอาณาเขตของพระองค์เอง และในดินแดนข้างเคียงทั้งปวง ไกล
ออกไป 600 โยชน์ ทุกหนทุกแห่ง พากันประพฤติปฏิบัติตามคำสอนธรรมของพระผู้
เป็นที่รักแห่งทวยเทพด้วยเหตุเพียงนี้  ชัยชนะนี้เป็นอันได้กระทำสำเร็จแล้วในที่ทุก
สถาน เป็นชัยชนะอันมีปีติเป็นรส พรั่งพร้อมด้วยความเอิบอ่ิมใจ เป็นปีติที่ได้มาด้วย
ธรรมวิชัยชัยชนะอันแท้จริงนั้น จะต้องเป็นธรรมวิชัยเท่านั้น ด้วยว่าธรรมวิชัยนั้นเป็นไป
ได้ทั้งในโลกบัดนี้ และโลกเบื้องหน้า ขอปวงความยินดีแห่งสัตว์ทั้งหลาย จงเป็นความ
ยินดีในความพากเพียรปฏิบัติธรรม เพราะว่าความยินดีนั้นย่อมอำนวยผลทั้งในโลก
บัดนี้และในโลกเบื้องหน้า” (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2553: 35-36) 
หากพิจารณาถงึแง่มุมนี้จะพบว่า สันติวิธีจึงเป็นเครื่องมือที่ถูกหยิบมาใช้เพื่อเป็นหนทาง

ในการจะก้าวไปสู่การมีชีวิตที่มีความสุขและสามารถพัฒนาตัวเองไปสู่ เป้าหมายที่สูงขึ้นไปได้ 
เมื่อพิจารณาจากกระบวนการพุทธสันติวิธีทั้งในแง่การหลีกเลี่ยงการทำร้ายกันและการหาวิธีใน
การนำหลักธรรมมาช่วยประนีประนอมให้ทุกฝ่ายได้ประโยชน์และไม่สูญเสียประโยชน์ที่จะเกิด
ขึ้นกับตนเอง จึงเป็นกระบวนการที่ควรนำมาพิจารณาเพ่ือแก้ปัญหาเหล่านี้ บทความนี้จะได้
พิจารณาเกี่ยวกับแนวคิดเรื่องพุทธสันติวิธีและแนวทางการนำไปพัฒนาเพ่ือแก้ไขปัญหาสุนัขจร
จัดต่อไป 



101 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 1 (January-June 2021) 

แนวคิดเรือ่งพุทธสันติวิธีในการอยู่รว่มระหว่างมนุษย์กับสัตว์ 
 คำว่า ความสงบ นั้นตรงกับภาษาบาลีว่า สันติ ความหมายของคำที่เน้นในแง่ของ
ประโยชน์ซึ่งเกิดกับตนเองมุ่งหมายถึงการดับทุกข์หรือนิพพาน ในขณะที่เกิดกับสังคมก็คือการ
อยู่ร่วมกันอย่างเป็นปกติสุข หากพิจารณาในแง่ของความสงบดูจะชัดกว่าในลักษณะของปัจเจก
บุคคลเมื่ออยู่คนเดียวจะเกิดความสงบเพราะไม่ต้องกระทบผู้อ่ืน แต่ถือว่าเป็นความสงบภายใน
เท่านั้น เมื่อเราจำเป็นต้องอยู่ร่วมกันเป็นชุมชนเป็นสังคมย่อมต้องมีการกระทบกระทั่งกันเป็น
ธรรมดา การจะอยู่ร่วมกันได้นั้นจำเป็นต้องเข้าใจบริบทของการอยู่ร่วมตามแนวทางพุทธสันติวิธี
ที่เป็นสื่อหรือเครื่องมือในการสร้างความอยู่ด้วยกันด้วยดีในพระพุทธศาสนา ได้ถูกอธิบายด้วย
ลักษณะดังต่อไปนี ้

1. แนวคิดพุทธสันติวิธีในพระพุทธศาสนาเถรวาท แนวคิดเรื่องพุทธสันติวิธีมาจาก
หลักการที่กล่าวถึงรูปแบบของการสร้างความสงบอันมาจากความขัดแย้งทางสังคมที่พิจารณา
จาก 2 รูปแบบคือ 

1.1 พุทธสันติวิธีภายใน เป็นการพิจารณาจากการที่บุคคลจะทำอะไรก็ตามจะถูกพลัก
ดันด้วยกิเลสที่อยู่ภายในใจ โดยกิเลสดังกล่าวสะท้อนออกมาในแง่ของการทำให้เกิดความ
ผิดปกติหรือความทุกข์  “ไฟเสมอด้วยราคะไม่มี  โทษเสมอด้วยโทสะไม่มี  ทุกข์เสมอด้วยเบญจ
ขันธ์ไม่มี  สุขอ่ืนยิ่งกว่าความสงบไม่มี” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 202 หน้าที่ 95, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  แต่ความสงบนั้นไม่ใช่จะหาได้ง่ายนักในวิถี
ปกติทั่วไปของมนุษย์ปุถุชน  เพราะเหล่าคฤหบดีหรือลูกคฤหบดี หรือคนที่เกิดในตระกูลอ่ืนใด
ในภายหลัง  ย่อมฟังธรรมนั้น  ครั้นฟังแล้ว ย่อมเกิดศรัทธาในตถาคต  กุลบุตรนั้นผู้ประกอบอยู่
ด้วยศรัทธา ย่อมพิจารณาเห็นว่า เพศฆราวาส นี้  เป็นทางมาแห่งธุลี ส่วนการบรรพชา เป็น
โอกาสว่าง  มันไม่เป็นการง่ายที่เราผู้อยู่ครองเรือนเช่นนี้  จะประพฤติพรหมจรรย์นั้นให้บริสุทธิ์
บริบูรณ์โดยส่วนเดียวเหมือนสังข์ที่เขาขัดสะอาดดีแล้ว  ถ้ากระไร เราพึงปลงผมและหนวด 
ครองผ้าย้อมน้ำฝาด  ออกจากเรือนไป บวชเป็นผู้ไม่มีเรือนเถิด (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 
12 ข้อที่ 488 หน้าที่ 454, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  ฉะนั้น  การเป็น
คนปกติทั่วไปนั้นยากจะพบกับความสงบและสันติได้  เพราะเต็มไปด้วยการแสวงหาความสุขอัน
น่าพึงใจจนนำพาไปสู่การกระทบกระทั่งกัน  เพราะไม่ว่าใครล้วนต้องการความสุขเสมอ



102  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

เหมือนกัน ทุกคนจึงต่างดิ้นรนเพ่ือให้ได้สุขนั้นมาจนก่อเกิดเป็นการทะเลาะและที่สุดก็ทำ
สงครามแย่งชิงกัน  การหลีกหนีจากเรือนและสังคมจึงเป็นเบื้องต้นแห่งความสงบ  

แต่ความสงบนั้นเป็นสิ่งที่เหล่านักบวชแสวงกันมาอย่างยาวนานบนฐานการทรมาน
ตนเอง  เพราะความกลัวต่อการจะติดสุขและย้อนคืนไปสู่การแย่งชิงกันอีกครั้งจึงทำให้เหล่า
นักบวชทรมานตนให้หลุดพ้นจากกิเลส  แม้พระพุทธองค์เองช่วงแรกก็ปฏิบัติตามนั้น  ก่อนจะ
ระลึกได้ถึงครั้งหนึ่งเมื่องานแรกนาแห่งพระบิดา พระองค์นั่ง ณ ร่มไม้หว้ามีเงาเย็นสนิท  มีใจ
สงัดแล้วจากกามและอกุศลธรรมทั้งหลาย  บรรลุปฐมฌานมีวิตกวิจาร มีปีติและสุขอันเกิดแต่
วิเวกแล้ว ชะลอยนั่นน่าจะเป็นทางแห่งการตรัสรู้พระองค์เริ่มตั้งคำถามและดำริในใจ  ก็เห็น
คุณประโยชน์ของความสุข  และมองว่าความสุขนั้นไม่ใช่เรื่องที่เหล่าผู้แสวงหาความสงบจะควร
กลัว  หากความสุขนั้นเว้นจากกามและอกุศลเสียได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 13 ข้อที่ 
458 หน้าที่ 504)  พระองค์จึงหยุดทรมานตนเอง แล้วหันมาบำรุงเลี้ยงพระวรกายให้กลับมา
แข็งแรงอีกครั้ง   

พระองค์ทรงตั้งคำถามถึงพลานุภาพของสมาธิว่ามีความจำเป็น  จึงเริ่มขยายออกจาก
การฝึกฝนอย่างจริงจัง  และเผยให้เห็นถึงอำนาจของการรับรู้ว่า  สมัยใดสมาธิของเราน้อย  
สมัยนั้นจักษุก็น้อยตาม  ด้วยจักษุอันน้อย  เราจึงจำแสงสว่างได้น้อย  เห็นรูปได้น้อยลง  สมัยใด  
สมาธิของเรามากไม่มีประมาณ  สมัยนั้นจักษุของเรามีมากไม่มีประมาณ  ด้วยจักษุอันมากไม่มี
ประมาณนั้น  เราจึงจำแสงสว่างได้มากไม่มีประมาณ เห็นรูปได้มากไม่มีประมาณ ตลอดคืนหนึ่ง 
วันหนึ่ง ทั้งคืนหรือทั้งวัน  และเมื่อสมาธิเจริญถึงจุดสุดท้ายก็เกิดญาณรู้สิ้นว่า ชาตินี้เป็นชาติ
สุดท้าย บัดนี้ภพใหม่ไม่มีแล้ว และความสงบก็เริ่มเกิดขึ้นตรงจุดนี้เอง 

พระพุทธองค์จึงทรงเป็นต้นแบบแห่งการดำเนินชีวิตด้วยความสงบและสันติ  เปรียบ
เหมือนกับดอกบัวเขียว บัวหลวงหรือบัวขาว  ที่เกิดในน้ำ เจริญในน้ำ  โผล่ขึ้นพ้นน้ำตั้งอยู่  น้ำ
ไม่เปียกติดมันได้  ฉันใดก็ฉันนั้น เราเกิดมาในโลกนี้ เจริญในโลกก็จริง แต่ควรครอบงำโลกเสีย
ได้แล้วและอยู่ในโลก  โดยโลกไม่ฉาบทาแปดเปื้อนเราได้  นั่นคือวิถีแห่ง “พุทธะ” ซึ่งเริ่มต้นจาก
การลดละความอยากและพอใจอันส่งผลต่อความกระทบกระทั่งในชีวิตก่อน  แล้วจึงเรียนรู้ทุกข์
และหนทางในการดับทุกข์  ก่อนจะกลับมาแสดงธรรมแก่บุคคลที่เมื่อได้เห็นตถาคตหรือได้ ฟัง
ธรรมวินัยที่ตถาคตประกาศแล้วจึงเข้ามาสู่คลองแห่งกุศลธรรมทั้งหลายได้  ถ้าไม่ได้เห็นตถาคต 



103 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 1 (January-June 2021) 

หรือไม่ได้ฟังธรรมวินัยที่ตถาคตประกาศแล้ว ย่อมไม่เข้ามาสู่คลองแห่งกุศลธรรมทั้งหลายได้เลย  
เป็นที่มาของสังฆะหรือหมู่สงฆ์ที่มีพระพุทธเจ้าทรงเป็นผู้ชี้นำเพ่ือก่อความสงบที่ ยั่งยืน โดย
ลักษณะสำคัญของพุทธสันติวิธีภายในนั้นเป็นการที่ผู้ที่มีจิตใจดีแล้วจะไม่นิ่งดูดาย พร้อมใส่ใจกิจ
ส่วนรวมช่วยเหลือผู้อื่น มิใช่ว่าเอาแต่ตัว ดังที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ว่า  

“อริยสาวกมีความขวนขวายในกิจอะไร ทั้งน้อยใหญ่ที่ควรทำของเพ่ือนพรหมจารีโดย
แท้ ถึงอย่างนั้นความปรารถนาอันแรงกล้าในอธิสีลสิกขา อธิจิตตสิกขา และอธิปัญญา
สิกขาของอริยสาวกนั้นมีอยู่ โคแม่ลูกอ่อน เล็มหญ้าพลางชำเลืองดูลูกไปพลาง แม้ฉันใด
บุคคลผู้มีทิฏฐิก็ฉันนั้นเหมือนกัน เป็นผู้มีสภาพอย่างนี้ คือ อริยสาวกมีความขวนขวาย
ในกิจอะไร ทั้ งน้อยใหญ่ที่ควรทำของเพ่ือนพรหมจารีโดยแท้  ถึงอย่างนั้นความ
ปรารถนาอันแรงกล้าในอธิสีลสิกขา อธิจิตตสิกขา และอธิปัญญาสิกขาของอริยสาวก
นั้นมีอยู่ อริยสาวกนั้น ก็รู้ชัดอย่างนี้ว่า ‘บุคคลผู้มีทิฏฐิ เป็นผู้มีสภาพเช่นใด ถึงเราก็มี
สภาพเช่นนั้ น” (พระไตรปิฎกภาษาไทย  เล่มที่  12 ข้อที่  497 หน้ าที่  535, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
การกล่าวถึงพุทธสันติวิธีภายในจึงเป็นการสร้างความสงบสุขทางใจแก่ตนเอง เมื่อ

ตนเองสงบก็ไม่สร้างปัญหาหรือเหตุแห่งการกระทบกระทั่งต่อกัน และยังเป็นการใส่ใจช่วยเหลือ
คนอ่ืนให้เขาได้รับความสงบนั้นเช่นเดียวกัน เป็นแนวทางการแก้ปัญหาด้วยพุทธสันติวิธีแบบ
เริ่มต้นจากจิตใจตนเองแล้วจึงแสดงออกถึงความใส่ใจต่อผู้คนรอบข้างไปพร้อมกัน 

1.2 พุทธสันติวิธีภายนอก เป็นการอ้างถึงการอยู่ร่วมกันระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ และ
มนุษย์กับสัตว์อ่ืน กล่าวถึงการอยู่ร่วมกันได้ต้องหาเครื่องมือในการอยู่ร่วมซึ่งประกอบด้วย
เงื่อนไขที่เกี่ยวข้องกับการระงับยับยั้งการอาฆาตต่อกันทั้งทางกายและทางวาจา วิธีการที่จะ
เชื่อมโยงไปหาหลักการดังกล่าวคือ 

ก. การระงับเหตุทางกาย การระงับเหตุแห่งความอาฆาตกันอ้างถึงการทำดีต่อกันทาง
กาย เรียกว่า เมตตากายกรรม เป็นวิธีการดังกล่าวเป็นวิธีการจำกัดความอาฆาตทางกายตามที่
พระพุทธองค์ตรัสไว้ว่า “อุบายกำจัดอาฆาต คือ พึงเจริญเมตตา กรุณา อุเบกขา ไม่พึงระลึกถึง 
ไม่พึงใส่ใจถึงบุคคลที่ตนเกิดอาฆาต และไม่ถึงนึกถึงความเป็นผู้มีกรรมเป็นของตนให้มั่นอยู่ใน
บุคคลที่ตนเกิดอาฆาตนั้น ว่า ‘ท่านผู้นี้เป็นผู้มีกรรมเป็นของตน เป็นผู้รับผลของกรรม มีกรรม



104  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

เป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พ่ึงอาศัย ทำกรรมใดไว้ จะเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่ว
ก็ตามย่อมเป็นผู้รับผลของกรรมนั้นในบุคคลผู้ที่ตนเกิดอาฆาต” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 
22 ข้อที่ 161 หน้าที่ 265-266, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การจำกัด
เงื่อนไขที่จะทำให้เกิดสิ่งที่นำไปสู่การทำร้ายกันทางกาย อีกทั้งยังควรปฏิบัติต่อกันด้วยการให้
สิ่งของ คือ การหาสิ่งของมาให้แสดงไมตรีจิต และรับของให้ตอบแทนแก่กัน เพราะทานช่วยให้
คนใจอ่อนโยนเข้าหากัน และพูดจากัน พ่วงเอาปิยวาจามาด้วย จึงเป็นเครื่องระงับอาฆาตที่
ได้ผลยิ่งโดยรูปแบบที่พระพุทธศาสนาเน้นหลักธรรมที่โยงกันระหว่างบุคคลกับสังคม เริ่มจาก
เมื่อจิตใจคนเกิดมีเมตตา อยากให้คนอ่ืนมีความสุข มีกรุณา อยากให้คนอ่ืนหลุดพ้นจากทุกข์ 
ต้องหาหลักในการปฏิบัติ ก็คือ ทาน โดยเป็นการให้ช่วยกัน แบ่งปันกัน จึงจะเกิดสันติภาพได้ 
โดยหากคิดแต่จะได้จะเอาอย่างเดียว จะทำให้เกิดเบียดเบียนกัน และสุดท้ายทุกคนก็จะ
เดือดร้อน จึงมีการให้ทานขึ้นมา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2559: 1116) การให้ 
(ทาน) เป็นพุทธสันติวิธีที่ใช้เพ่ือระงับความอาฆาตมุ่งร้ายต่อกัน ทั้งยังเป็นการส่งเสริมให้เกิด
ความอยู่ร่วมกันด้วยดีกันทางสังคมอีกต่อหนึ่ง 

ข. การระงับเหตุทางวาจา เป็นการอ้างถึงการทำดีต่อกันทางวาจา เนื่องจากการ
สื่อสารกันให้เกิดการเข้าใจกันได้นั้นถูกพัฒนาจากภาษากายมาสู่ภาษาพูด และมีการเชื่อมโยงให้
เห็นว่าคำพูดนั้นมีอิทธิพลต่อผู้คนอย่างมาก ดังข้อความที่ลูกเศรษฐี 4 คนขอเนื้อจากนายพราน
ได้กล่าวถ้อยคำแตกต่างกัน จึงได้ผลแตกต่างกันไปคือ คนแรกใช้ถ้อยคำหยาบ พรานจึงให้เนื้อ
พังผืด ส่วนคนที่สองเรียกนายพรานว่าพ่ีชาย จึงได้เนื้อล้วนๆ ส่วนคนที่สามเรียกนายพรานว่าพ่อ 
จึงได้เนื้อหาหัวใจ ส่วนคนสุดท้ายเรียกนายพรานว่าเพ่ือนจึงได้เนื้อทั้งหมด (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 27 ข้อที่ 57-60 หน้าที่ 167, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) โดยอิทธิพลทางคำพูดจึงนำเป็นไปได้ทั้งการสร้างมิตรและความเป็นศัตรู หากจะใช้พุทธ
สันติวิธีจากการพูดจึงต้องเป็นการพูดจากันด้วยใจรัก ด้วยความปรารถนาดีต่อกัน เช่นใช้ถ้อยคำ
สุภาพอ่อนโยน สามารถให้คำปรึกษา แนะนำให้ความรู้ สั่งสอนกันได้ เรียกว่า เมตตาวจีกรรม 
ด้วยเหตุที่การใช้คำพูดนั้นเป็นสามารถแห่งการทำให้เกิดการสื่อสารที่ทำให้เกิดความรู้สึกที่ดีต่อ
กันที่เรียกว่า ปิยวาจา คือวาจาเป็นที่รัก อันสามารถสร้างการอยู่ด้วยกันตามปกติ ด้วยการพูด
ด้วยความรักความปรารถนาดี พูดจาสุภาพอ่อนโยน เป็นปิยวาจาด้วยเมตตา ขณะที่เขามีความ



105 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 1 (January-June 2021) 

ทุกข์มีปัญหาชีวิต ก็พูดปลอบโยน และนำบอกวิธีแก้ไขปัญหา ให้กำลังใจ เป็นปิยวาจาด้วย
กรุณา หรือเมื่อเขาทำความดี บำเพ็ญประโยชน์ ไปทำบุญทำกุศลก็พูดอนุโมทนา ชวนกัน
ส่งเสริมความดีที่ทำนั้น เป็นปิยวาจาด้วยมุทิตา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2559: 
1121) โดยจะพบลักษณะทางวาจาที่มีผลต่อผู้อ่ืนหรือสัตว์อ่ืนในชาดกเรื่องโคนันทวิสาลที่ได้รับ
คำพูดที่ไพเราะจนสามารถทำให้ลากเกวียนหลายร้อยคันได้สำเร็จ เป็นที่มาของข้อความว่า 
“บุคคลควรพูดแต่คำที่น่าพอใจเท่านั้น ไม่ควรพูดคำที่ไม่น่าพอใจในเวลาไหนๆเมื่อพราหมณ์พูด
คำท่ีน่าพอใจโคนันทิวิสาลจึงลากสัมภาระอันหนักไปได้ท้ังยังทำให้พราหมณ์ได้ทรัพย์อีกด้วยส่วน
ตนเองก็ปลื้มใจ เพราะการช่วยเหลือนั้น” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 27 ข้อที่ 28 หน้าที่ 
12, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การใช้วาจาเป็นพุทธสันติวิธีในการ
เชื่อมโยงให้เกิดความเข้าใจกันระหว่างมนุษย์กับมนุษย์และมนุษย์กับสัตว์อ่ืนๆ ได ้

ความมีเมตตาเป็นพุทธสันติวิธีที่ถูกอธิบายผ่านการกระทำภายในคือทางใจ  และ
ภายนอกคือทางกาย ทางวาจา โดยเมตตาถูกนำมาพัฒนาควบคู่ไปเพ่ือสร้างการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืน
และสัตว์อ่ืนอย่างเห็นอกเห็นใจกัน  

 

การพัฒนาพุทธสันติวิธีในการแก้ปัญหาสุนัขจรจัด 
 การนำหลักพุทธสันติวิธีมาใช้จะเกี่ยวข้องกับความขัดแย้งที่ปรากฎในสังคม ไม่ว่าจะ
ความขัดแย้งระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ และมนุษย์กับสัตว์ที่ถูกยกให้เป็นปัญหาทางสังคม เพราะ
ทำให้เกิดความไม่สงบหรืออยู่ร่วมกันได้ด้วยดีทางสังคม ในกรณีปัญหาสุนัขจรจัดที่ถูกถกเถียง
เนื่องด้วยสังคมไทยส่วนใหญ่อ้างอิงถึงหลักปฏิบัติทางศาสนาที่เอ้ือต่อความเมตตาและกรุณาจึง
ควรหยิบยกมาพิจารณาผ่านหลักพุทธสันติวิธี ดังนี้ 
 1. การใช้พุทธสันติวิธีภายในกับการแก้ปัญหาสุนัขจรจัด ปัญหาที่เกิดจากสุนัขจรจัด
มาจากการพิจารณาถึงสุนัขที่ถูกทิ้งในที่สาธารณะ โดยลักษณะของสุนัขกลุ่มนี้มาจากการขาด
จิตสำนึกรับผิดชอบของเจ้าของสุนัข โดยพิจารณาจากการที่เมื่อสุนัขไม่สวยงามไม่น่ารัก สุนัข
เจ็บและป่วย มีภาระในการดูและรักษา จึงนำสุนัขไปปล่อยหรือทิ้งตามที่สาธารณะต่างๆ ซึ่ง
ปัญหาเรื่องนี้มาจากมนุษย์ที่ขาดการเข้าใจระบบสังคมที่เอ้ือต่อกันในแง่ของการอยู่ร่วม 
โดยเฉพาะหลักการพิจารณาผู้อ่ืนในฐานะเกี่ยวข้องกันไม่ทางใดก็ทางหนึ่ง เป็นหลักการมองทาง



106  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

พระพุทธศาสนาที่เชื่อมโยงกันทางด้านความรู้สึกท่ีว่า “สัตว์ที่เกิดมาในโลกนี้ที่ไม่เคยเป็นมารดา
กัน ไม่เคยเป็นบิดากัน ไม่เคยเป็นพ่ีน้องชายกัน ไม่เคยเป็นพ่ีน้องหญิงกัน ไม่เคยเป็นบุตรกัน 
และไม่เคยเป็นธิดากัน เป็นสิ่งที่หาได้ไม่ง่ายเลย” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 16 ข้อที่ 137-
142 หน้าที่ 227-229, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) โดยจะเห็นรูปแบบ
ดังกล่าวหรือการเชื่อมโยงจากข้อความข้างต้นไปสู่การปฏิบัติในชีวิตประจำวันด้วยการพิจารณา
ถึงความเป็นชาวพุทธของชาวเมียนม่าที่ให้ความรักกับสุนัขแม้จะไม่สมประกอบด้วยการเลี้ยงดู
เป็นอย่างดี ให้อาหารแก่สุนัขจรจัด โดยเขาอธิบายถึงทัศนคติต่อสัตว์เหล่านี้ว่าไม่ต่างจากความ
อดทนของพ่อที่แสดงออกอย่างอ่อนโยนต่อลูกเล็กๆ ที่ไม่รู้ความและดูแลยาก แต่กลายเป็นเรื่อง
น่ารักในมุมมองของผู้เป็นพ่ออยู่ดี จะพบว่าชาวพุทธได้ถูกส่งเสริมให้มีความรักต่อสรรพสัตว์ที่อิง
กับหลักความน่าสงสารเป็นหลัก ไม่ใช่มาจากรูปลักษณ์ภายนอก เพราะโดยหลักการความ
เมตตามุ่งแสดงไม่ให้เกิดความแตกต่างกัน คือไม่มองว่ากุ้งดูน่ารักน้อยกว่าสุนัขหรือแมว (Peter 
Havey, 2000: 170) การพิจารณานี้อ้างไปถึงการที่ชาวพุทธนิยมแผ่เมตตาไปยังสัตว์ต่างๆ คือ 
สัตว์ ปาณชาติ คือทุกสิ่งที่หายใจ ภูต คือ สัตว์ตามภพ ภูมิต่างๆ บุคคล และผู้นับเนื่องด้วย
อัตภาพทั้งปวงให้เป็นผู้ไม่มีเวร ไม่เบียดเบียนกันไม่มีทุกข์ มีสุข (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 
31 ข้อที่ 22 หน้าที่ 461, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) โดยชาวพุทธที่ใช้
พุทธสันติวิธีนี้ในการเข้าใจสัตว์อ่ืนในฐานะของความเป็นคนรู้จักกัน หรือเทียบเคียงกับคนใกล้ตัว 
เช่น พ่อ แม่ ลูก เพ่ือน เพ่ือสร้างความรู้สึกเป็นผู้ใกล้ชิดกัน ขณะเดียวกันสร้างความรู้สึกพ้ืนฐาน
ของสัตว์ที่เกิดมาในโลกนี้ที่ไม่แตกต่างกันคือต้องการสุขและเกลียดความทุกข์ดังที่พระพุทธเจ้า
ตรัสว่า  "บุรุษที่รักชีวิต  ไม่อยากตาย รักสุข เกลียดทุกข์" (พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่มที่ 12 ข้อ
ที่ 530 หน้าที่ 405, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) อันสอดคล้องกับการ
ข้อเท็จจริงที่ "เราไม่อยากตาย  ไม่อยากทุกข์  อยากมีความสุข"  จะพบได้จากการที่เราดำเนิน
ชีวิตด้วยการพยายามทำงานหาเงินเพ่ือสร้างฐานะ  ออกกำลังกายให้แข็งแรงเพ่ือป้องกันโรค  
หรือท่องเที่ยวหาความสุข  ลักษณะเหล่านี้ช่วยยืนยันให้เราเห็นว่า "เรารักสุขเกลียดทุกข์"  หาก
มีใครมาบอกว่า  "มีน้ำผสมยาพิษ รสชาติก็ไม่ได้เรื่อง  กลิ่นก็เน่าเหม็น  ใครดื่มก็ต้องเจ็บปวด
ทรมานจนกว่าจะตาย"  เราจะดื่มน้ำนั้นหรือไม่  เราอาจเลือกไม่ดื่มน้ำนั้น  เพราะพิสูจน์ได้ว่าน้ำ
นั้นจะทำให้เราต้องทุกข์  ต้องทรมาน  เป็นการแสดงให้เห็นว่าเรามีอารมณ์ต่อความรู้สึกว่าอะไร



107 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 1 (January-June 2021) 

ดีหรือไม่ดีได้  พระพุทธเจ้าทรงถือเอาอารมณ์เหล่านั้นมาประกอบในการพิจารณาคุณค่าของสิ่ง
ใดว่าดีหรือชั่ว  คือ เมื่อเราไม่ชอบให้คนมาทำร้ายเราและเราชอบคนที่ให้สิ่งของแก่เรา  ทำให้
เกิดความหมายของคำว่าดีและชั่วได้ผ่านความทุกข์ คือการกินยาพิษหรือการถูกทำร้าย  และ
ความดับทุกข์คือการรักษาสุขภาพไม่เสพสิ่งที่ทำให้ทุกข์ และพยายามสร้างความสุขสงบให้กับ
ชีวิต  
 การเชื่อมโยงถึงวิธีการมองดังกล่าวเข้ากับการเข้าใจความรู้สึกของสัตว์อ่ืนในการดำเนิน
ชีวิตก็ไม่ต่างกัน จะพบได้จากการที่พระพุทธศาสนาจะเน้นไปที่การพิจารณาถึงผู้อื่นหรือสัตว์อ่ืน
เพ่ือต่อต้านกับอารมณ์ภายในของเราที่มีความเห็นแก่ตัวเพราะปัญหาของสุนัขจรจัดที่ถูกทิ้งนั้น
มาจากเง่ือนไขท่ีคนเลี้ยงสัตว์จำนวนมากไม่จนใจปัญหาที่จะเกิดขึ้นในสังคม และไม่ใส่ใจต่อสุนัข
ที่ถูกทิ้งนั้น เป็นการเข้าใจว่าปกป้องไม่ให้เกิดความทุกข์แก่ตนเอง ซึ่งทางพระพุทธศาสนา
พิจารณาว่าเป็นสาเหตุของปัญหาที่ทำให้มนุษย์ขาดจิตสำนึกและนำไปสู่การขัดแย้งกันทางสังคม 
การใส่ใจผู้อ่ืนเป็นพุทธสันติวิธีที่เกี่ยวข้องกับการเชื่อมโยงจิตใจของตนเองกับผู้อ่ืน และสร้าง
ความรู้สึกร่วมกัน เพ่ือแก้ไขปัญหาของบุคคลที่ขาดจิตสำนึกและท้ิงสุนัขไว้ในสถานที่สาธารณะ 
 2. การใช้พุทธสันติวิธีภายนอกกับการแก้ปัญหาสุนัขจรจัด ประเทศไทยมีการจัดการ
เรื่องสัตว์จรจัดโดยเฉพาะสุนัขจรจัด โดยวางเป็นแผนยุทธศาสตร์การดำเนินโครงการสัตว์ปลอด
โรค คนปลอดภัย จากโรคพิษสุนัขบ้า ตามปณิธานศาสตราจารย์ ดร.สมเด็จพระเจ้าลูกเธอเจ้า
ฟ้าจุฬาภรณวลัยลักษณ์ อัครราชกุมารี ปี 2560-2563' ซึ่งมียุทธศาสตร์ฯ 8 ยุทธศาสตร์ คือ 
ยุทธศาสตร์ที่ 1 การเฝ้าระวัง ป้องกัน และควบคุมโรคพิษสุนัขบ้าในสัตว์ ยุทธศาสตร์ที่ 2 การ
จัดการระบบศูนย์พักพิงสัตว์ ยุทธศาสตร์ที่ 3 การเฝ้าระวัง ควบคุมป้องกัน และดูแลรักษาโรค
พิษสุนัขบ้าในคนยุทธศาสตร์ที่  4 การขับเคลื่อนการดำเนินงานโรคพิษสุนัขบ้าในท้องถิ่น 
ยุทธศาสตร์ที่ 5 การประชาสัมพันธ์ ยุทธศาสตร์ที่ 6 การบูรณาการและการบริหารจัดการข้อมูล
โรคพิษสุนัขบ้า ยุทธศาสตร์ที่ 7 ด้านการติดตามและประเมินผล และยุทธศาสตร์ที่  8 การ
พัฒนานวัตกรรมและถ่ายทอดเทคโนโลยีขณะที่กรมปศุสัตว์มีเป้าหมายการผ่าตัดทำหมันสุนัข -
แมวจรจัดหรือ ด้อยโอกาส รวม 3 แสนตัวต่อปี แต่ปริมาณสุนัข-แมวจรจัด ยังคงมีจำนวนมาก
และมีอัตราการเพ่ิมจำนวนที่รวดเร็ว ดังนั้นเพ่ือให้การควบคุมจำนวนสุนัข-แมวจรจัด มี
ประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น จึงได้สั่งการให้ กรมปศุสัตว์จัดทำโครงการรณรงค์และเพ่ิมเป้าหมาย 



108  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

การผ่าตัดทำหมันสุนัข-แมวจรจัดหรือด้อยโอกาส ในปีงบประมาณ 2563 จากเดิมเป้าหมาย 3 
แสนตัว เพ่ิมข้ึนอีกเท่าตัวเป็น 6 แสนตัวทั่วประเทศ โดยไม่คิดค่าใช้จ่าย (กรงุเทพธุรกิจออนไลน์, 
2563) จากความการพยายามแก้ปัญหาสุนัขจรจัดมีควบคู่ไปกับการพยายามพลักดันเก็บภาษี
สุนัข เพ่ือให้ผู้เลี้ยงมีความรับผิดชอบมากขึ้นก็ถูกมองว่าจะเป็นการกระตุ้นให้คนนำสุนัขมา
ปล่อยมากขึ้น เป็นภาระของสังคมอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้  
 พุทธสันติวิธีจึงเสนอข้อพิจารณาเพ่ือหาวิธีการแก้ปัญดาดังกล่าว เพราะการแก้ไขปัญหา
ของสุนัขจรจัดมาจากปัญหาความไม่มีข้อมูลเกี่ยวกับสุนัขมากพอจะช่วยให้ผู้เลี้ยงมีความเข้าใจ
ว่าหากนำมาปล่อยทิ้งจะเกิดปัญหาใดตามมาบ้าง และปัญหาเรื่องภาระค่าใช้จ่ายที่เกิดขึ้นจาก
การดูแลสุนัข มูลค่าสูงขึ้นเรื่อยๆ จนนำไปสู่การทิ้งในที่สาธารณะ จึงอาจจะเสนอหลักธรรมมา
ประกอบในการแก้ปัญหา ดังนี้ 
 2.1 การให้ ปัญหาสุนัขจรจัดมาจากการขาดความรู้และความเข้าใจในเรื่องสุนัขจึงควร
มีการให้สิ่งเหล่านี้คือ 
 ก. ให้ความรู้ เป็นการสนับสนุนในแง่ของการแก้ปัญหา คือหากผู้ไม่สามารถเลี้ยงได้จะ
เกิดปัญหาใดตามมาได้จึงควรมีการให้การศึกษาและอบรมให้ความรู้แก่ผู้ประสงค์จะมีสุนัขไว้
ดูแล รวมถึงเข้าใจว่ามีค่าใช้จ่ายในการดูแลสุนัขแต่ละตัวอย่างไร รวมถึงการให้ความรู้ในแง่ของ
พระพุทธศาสนาในเรื่องกรรมที่บุคคลกระทำต่อบุคคลด้วยกันหรือสิ่งมีชีวิตอ่ืน เพราะการกระทำ
ที่ส่งผลต่อผู้อื่นหรือสัตว์อ่ืนจะส่งผลต่อตนเองในที่สุด ตามข้อความว่า “ถ้าคนมีใจชั่ว ก็จะพูดชั่ว
หรือทำชั่วตามไปด้วย  เพราะความชั่วนั้น ทุกข์ย่อมติดตามเขาไปเหมือนล้อหมุนตามรอยเท้าโค
ที่ลากเกวียนไป ฉะนั้น” (พระไตรปิฎกภาษาไทย, เล่มที่ 25 ข้อที่ 1 หน้าที่ 23, มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นการเข้าใจว่าผลกระทบนี้จะสร้างผลกระทบต่อตนเอง
ในแง่ของกรรม คือมีผลทางด้านจิตใจ  ซึ่งเกิดขึ้นโดยอัตโนมัติ  เมื่อทำความผิดแล้วจะถูกเชื่อม
โยมไปถึงหลักกรรม  ซ่ึงแม้บางคนจะหลีกเลี่ยงการลงโทษแบบกฎหมายหรือสังคมได้  แต่ไม่อาจ
หลบหนีการลงโทษทางกรรมได้  เขาจะต้องเผชิญหน้ากับการลงโทษทางด้านจิตใจอีกทั้งกรรม
นั้นยังเป็นค่านิยมที่สังคมสะท้อนให้เห็นผ่านการประฌามกระทำด้วยความไม่รับผิดชอบต่อ
สังคมของคนเหล่านี้ และมีท่าทีบางอย่างที่เป็นค่านิยมต่อการต่อต้านความไม่รับผิดชอบของคน
ในสังคม เช่นเดียวกับเรากำลังพิจารณาปัญหาของพ่อแม่ที่ทอดทิ้งลูกหรือปัญหาครูอาจารย์ไม่ใส่



109 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 1 (January-June 2021) 

ใจลูกศิษย์ ทำให้ทุกคนเกิดสำนึกร่วมกันในการที่จะสร้างค่านิยมนี้จากการเสนอความรู้ต่อสังคม
ผ่านหลักการเหล่านี้ 
 ข. ให้ความช่วยเหลือ ในกรณีที่มีผู้ไม่สามารถเลี้ยงดูสุนัขได้ ควรมีการช่วยเหลือเป็น
กรณีไป โดยมีมูลนิธิหรือสถานที่สำหรับที่ผู้เลี้ยงไม่สามารถเลี้ยงดูได้ โดยพิจารณาให้เห็นความที่
สัตว์นั้นเป็นส่วนหนึ่งของสังคมเช่นเดียวกับมนุษย์  ดังจะพบการอยู่ร่วมกันของชาวพุทธที่
พิจารณาความเป็นมนุษย์จากความมีเมตตา ซึ่งพบว่า สัตว์ที่ถูกทิ้ง หรือสัตว์ที่ไม่อาจทำงานให้
มนุษย์ได้ เช่น วัว ควายที่แก่ชราก็ยังคงมีการดูแลด้วยสัตวแพทย์สำหรับสัตว์ที่เจ็บและป่วย ซึ่ง
สอดคล้องกับหลักของศีลข้อแรก ไม่นิ่งดูดายหรือจะสนับสนุนให้เกิดการฆ่าสัตว์เหล่านั้น โดย
ชาวพุทธจะเน้นให้เสรีภาพกับสัตว์จากความตายจึงปรากฎเวลาที่มีการปล่อยนก ปล่อยปลาและ
สัตว์จากการฆ่า (Peter Havey, 2000: 173) เมื่อพิจารณาเงื่อนไขดังกล่าวจึงปรากฎการ
ช่วยเหลือสุนัขจรจัดผ่านมูลนิธิ เช่น ข้อมูลมูลนิธิที่มีมีสุนัขที่ต้องดูแลมากกว่า 700 ตัว มีทั้งที่
พิการ เจ็บป่วยและถูกทิ้ง ซึ่งทางมูลนิธิดูแลให้ทุกตัวมีสุขภาพที่ดีขึ้น หรือวัดก็มีจำนวนมาก แต่
ข้อมูลดังกล่าวนี้เป็นการสร้างภาระการช่วยเหลือของหน่วยงานทางสังคมมากกว่า เป็นการสร้าง
ความรับผิดชอบต่อผู้เลี้ยงสุนัขก่อนที่จะนำมาปล่อย จึงควรให้ผู้ดูแลได้ช่วยเหลือสังคมก่อนเป็น
อันดับแรกด้วยการช่วยเหลือค่ าใช้จ่ายหรือการแบ่งเบาภาระของสังคมด้วยการเห็นถึง
ความสามารถในการรับผิดชอบต่อสังคมในเรื่องดังกล่าว 
 2.2 มีข้อกำหนดทางด้านกฎหมาย เป็นมาตรการทางด้านการตกลงกันทางเอกสาร 
หรือการระบุด้วยกฎเกณฑ์ เช่นเดียวกับการบัญญัติข้อปฏิบัติในทางพระพุทธศาสนาที่เริ่มต้น
จากการยอมรับของภิกษุทางวาจาว่า สิ่งนี้เหมาะสมหรือไม่เหมาะสม เมื่อไม่เหมาะสมแก่การอยู่
รวมกันจึงจำเป็นต้องบัญญัติข้อปฏิบัติบางอย่างเพ่ือประโยชน์ของสังคม ดังประโยชน์ 10 
ประการของการบัญญัติวินัยของพระพุทธเจ้าว่า 1. เพ่ือความรับว่าดีแห่งสงฆ์ 2. เพ่ือความ
ผาสุกแห่งสงฆ์ 3. เพ่ือข่มบุคคลผู้เก้อยาก 4. เพ่ือความอยู่ผาสุกแห่งเหล่าภิกษุผู้มีศีลดีงาม 5. 
เพ่ือปิดกั้นอาสวะทั้งหลายอันจะบังเกิดในปัจจุบัน 6. เพ่ือกำจัดอาสวะทั้งหลายอันจะบังเกิดใน
อนาคต 7. เพ่ือความเลื่อมใสของคนที่ยังไม่เลื่อมใส 8. เพ่ือความเลื่อมใสยิ่งขึ้นไปของคนที่
เลื่อมใสแล้ว 9. เพ่ือความตั้งมั่นแห่งพระสัทธรรม 10. เพ่ือเอ้ือเฟ้ือพระวินัย (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 8 ข้อที่ 334 หน้าที่ 502, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 



110  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

การที่กระทำบางอย่างไม่เหมาะสมและควรมีท่าทีการปฏิบัติที่เหมาะสมขึ้นจึงมีข้อห้ามและระบุ
โทษที่ตามมาโดยอ้างถึงการมีโทษที่พิจารณาจากข้อกำหนดทางด้านกฎหมาย มีการลงโทษทาง
สังคม  โดยสังคมจะมีปฏิกิริยาต่อทุกอาชญากรรมที่เกิดขึ้นอย่างแน่นอนซึ่งอาจอยู่นอกเหนือ
กฎหมาย  เช่น  ความหม่นหมองของผู้กระทำผิด  การขับไล่ออกจากกลุ่ม  การไม่พูดคุยด้วย  
ซึ่งล้วนแต่เป็นเพียงบางแง่มุมของการลงโทษทางสังคม(NandasenaRatnapala, 1993: 11-12)
เมื่อสังคมต้องการจะแก้ปัญหาสุนัขจรจัดจึงต้องมีข้อห้ามในการทิ้งสุนัขอย่างจริงจัง  และมีการ
แสดงออกทางสังคมอย่างชัดเจน ซึ่งการแก้ปัญหาสุนัขจรจัดด้วยพุทธสันติวิธีจึงต้องเสนอการ
ออกมาตรการลงโทษผ่านลักษณะดังกล่าว  
 

บทสรุป 
การใช้พุทธสันติวิธีในการแก้ไขปัญหาสุนัขจรจัดได้พบแนวคิดเรื่องพุทธสันติวิธีในการ

อยู่ร่วมระหว่างมนุษย์กับสัตว์เป็นการพัฒนาองค์ประกอบภายในคือจิตใจที่เน้นความเข้าใจ
ตนเองหรือการพัฒนาตนเองจนกระทั่งสามารถสร้างประโยชน์ต่อผู้อ่ืนได้  และมีการพัฒนา
ภายนอกที่เกี่ยวข้องกับความเมตตาที่แสดงออกทางกายที่เน้นการให้ (ทาน) เป็นพุทธสันติวิธีที่
ใช้เพื่อระงับความอาฆาตมุ่งร้ายต่อกัน ทั้งยังเป็นการส่งเสริมให้เกิดความอยู่ร่วมกันด้วยดีกันทาง
สังคมอีกต่อหนึ่ง และทางวาจา โดยเมตตาถูกนำมาพัฒนาควบคู่ไปเพ่ือสร้างการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืน
และสัตว์อ่ืนอย่างเห็นอกเห็นใจกัน  

ขณะที่การนำพุทธสันติวิธีมาใช้ในการแก้ปัญหาสุนัขจรจัดได้ใช้การใส่ใจผู้อ่ืน เป็นการ
เชื่อมโยงจิตใจของตนเองกับผู้อื่นในฐานะของความเกี่ยวข้องกัน เป็นญาติ เป็นพ่ีน้อง หรือเพ่ือน
ร่วมโลกไม่ใช่อยู่ลำพังคนเดียวหรือสร้างความรู้สึกเห็นแต่ตัว อีกทั้งยังต้องมีการเข้าใจความรู้สึก
ของผู้ อ่ืนในฐานะที่รักสุขเกลียดทุกข์ไม่ต่างจากตนเอง ส่วนพุทธสันติวิธีในการแก้ปัญหา
ภายนอกเป็นการแก้ปัญหาไปที่การให้ความรู้ ความเข้าใจแก่สังคมรวมถึงเสนอให้สังคมยอมรับ
เรื่องกรรมที่คนทำจะต้องมีผลที่ตามมาเชิงประจักษ์โดยอาจจะมีคนไม่ชอบหรือไม่เห็นด้วยที่
แสดงให้เป็นค่านิยมของสังคมไทย และเสนอให้ความช่วยเหลือสัตว์ที่อยู่ในฐานะที่ช่วยเหลือได้  
อันเป็นการแบ่งเบาปัญหาสังคม สุดท้ายคือการเสนอข้อกฎหมายเพื่อให้เกิดการลงโทษผู้นำสุนัข
มาท้ิงอย่างจริงจัง 



111 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 1 (January-June 2021) 

เอกสารอ้างอิง 
กรงุเทพธุรกิจออนไลน์. (30 สิงหาคม 2563). เรื่องหมาๆ ปัญหา 'สัตว์เลี้ยง' ที่วนลูปใน 

สังคมไทย. สืบค้นเมื่อวันที่ 6 พฤษภาคม 2564, จาก  
https://www.bangkokbiznews.com/news/detail/895503.  

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2559). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 46.  

กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539).  พระไตรปิฎกภาษาไทย  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2553). จาริกบุญ-จารึกธรรม. พิมพ์ครั้งที ่18.  
กรุงเทพมหานคร: ผลิธัมม์. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2561). การพัฒนาที่ยั่งยืน. พิมพ์ครั้งที ่21.  
กรุงเทพมหานคร: ผลิธัมม์. 

Peter Havey. (2000). An Introduction to Buddhist Ethics. Cambridge:  

Cambridge University Press. 

NandasenaRatnapala. (1993).Crime and Punishment in the Buddhist  

Tradition. New Delhi: Mittal Publications. 

 
 

 


