
การปฏิเสธอัตตาของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก 

The Denial of Existence (Atta) of the lord of Buddha in 

the Tripiṭaka 
 

 

 
1พระมหาสราวุธ โพธิ์ศรีขาม 

Phramahasarawut Phosrikham 

พระจาตรุงค์ ชูศร ี
Prajaturong Choosri 

คณะศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Faculty of religious and philosophy, Mahamakut Buddhist University 

พระปลัดบุญชว่ย ฐิตจิตโต (ยังสามารถ) 
Prapaladboonchuay Thitacitto (Yangsamart) 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Graduate school, Mahamakut Buddhist University 

1Corresponding author E-mail: srawuthbodh2020@gmail.com 

 

 
Received: November 15, 2021; Revised: December 28, 2021; Accepted: December 31, 2021 

 

 
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้ ผู้เขียน มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาการปฏิเสธอัตตาของพระพุทธเจ้าด้วยหลัก

คำสอน (ทฤษฎี) ที่ปรากฎในคัมภีร์พระไตรปิฎก ผลการศึกษา พบว่า จากหลักฐานใน
พระไตรปิฎก พระพุทธเจ้าทรงกล่าวถึงอัตตาในความหมาย 2 ลักษณะด้วยกันคือ 1. อัตตาหรือ
ตัวตน ที่เป็นภาษาสำหรับใช้เพื่อเป็นการสื่อสารและเข้าใจแบบชาวโลก (ชาวบ้าน) ทั่วไปเท่านั้น 
(สมมติสัจจ์) และ 2. อัตตาในความหมายที่เป็นอาตมัน คือภาวะที่ไม่เปลี่ยนแปลงดำรงตนเป็น
อมตะ (ปรมัตถ์สัจจ์) ซึ่งอัตตาลักษณะที่ 2 นี้เอง พระพุทธเจ้าทรงปฏิเสธการมีอยู่โดยสิ้นเชิง ซึ่ง
เป็นสาเหตุแห่งความทุกข์อย่างไม่มีที่สิ้นสุดอีกด้วย โดยพระพุทธเจ้าทรงใช้หลักคำสอนหรือ



119 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

ทฤษฎตีามที่ปรากฏในพระไตรปิฎก คือ หลักสัจจะ 2 ขันธ์ 5 ไตรลักษณ์ 3 และปฏิจจสมุปบาท 
เป็นเครื่องยืนยันและรองรับทฤษฎีดังกล่าว  
คำสำคัญ: การปฏิเสธ, อัตตา, หลักคำสอน  
 

Abstract 
The purpose of this article is to study the Buddha's denial Doctrines of 

existence (Atta) through doctrines (theories) contained in the Tipiṭaka scriptures. 

According to the results of the study, the Lord Buddha spoke of the ego in two 

directions: 1. Ego or self, which is a language for communication and 

understanding only in general (people) worlds (assuming the truth), and 2. Atta, 

which is the state of being immortal, as evidenced by the evidence in the 

Tripitaka (Supreme Truth). The Lord Buddha absolutely rejected this second 

nature of self because it was the origin of eternal suffering. To validate and 

support the theory, the Buddha contributed to the understanding or theory as it 

appeared in the Tipiṭaka, namely The Two Sacca (The Two Truth), khandhas 5 

(The Five Aggregates), tilakkhaṇa (The Three Marks of Existence), and Paticca-

Samuppada (The Law of Dependent Origination) 

Keyword: Denial, Existence (Atta), Doctrines 

 
บทน า 

คำว่า อัตตา มักถูกใช้หมายถึง ตัวตน (Oneself) หรือตัวเรา ตัวเขา (himself, 
yourself) (T. W. Rhys Davids and William Stede, 1952) ซึ่ งเป็นตั วจริงที่ เป็นอมตะ
นิรันดรของมนุษย์หรือว่าสัตว์ทั้งหลาย เพราะมันเป็นสิ่งที่คงทนถาวร ไม่ผันแปรเป็นอื่น เป็นสิ่ง
ที่ตายตัวเป็นนิรันดร (วิทย์ วิศทเวทย์, 2542) อันเป็นสิ่งเดียวกันกับวิญญาณอมตะ (Soul) หรือ
จิต (Mind) ที่เป็นสภาวะ (Substance) อย่างหนึ่งในปรัชญาตะวันตกบางสำนัก และเป็นสิ่งที่
พุทธศาสนาและลัทธิในสังคมอินเดียโบราณ เรียกว่า สัตว์หรือบุคคล ก็หมายถึง อัตตา (วัชระ 
งามจิตรเจริญ, 2556) กล่าวคือมีลักษณะแตกต่างกันไปตามความเชื่อ ความยึดถือ หรือทฤษฎีที่
ได้รับมาจากบริบทสังคมของคนในสังคมยุคสมัยนั้นๆ หรือกล่าวได้ว่า คติความเชื่อเรื่องอัตตาที่มี
ก่อนและร่วมสมัยพุทธกาล คนส่วนใหญ่ จะมีความเชื่อต่อทฤษฎีของอัตตาอยู่ 3 ประการ
ด้วยกัน คือ  

1) อัตตาหรืออาตมันที่เป็นอมตะ คือเป็นอัตตาถาวร คงอยู่นิรันดร ดังที่ปรากฏในคำ
สอนของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ซึ่งเป็นอัตตาในรูปแบบสัสสตทิฏฐิ คือ ลัทธิความเชื่อเรื่องอัตตา



120  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

ที่ได้รับอิทธิพลและการสืบทอดมาจากพระเวทโดยตรง คือยุคพระเวท ยุคอุปนิษัท และยุค
ภควัทคีตา ที่มีความเชื่อว่า อัตตา คืออะไรบางอย่างที่มีอยู่ประจำตัวของคนทุกคนและสัตว์ทุกๆ
ชนิด และมีอะไรบางอย่างที่เป็นอมตะ เป็นสิ่งที่เที่ยงแท้ ไม่ รู้จักตาย มีชื่อเรียกว่า อัตตาบ้าง 
อาตมันบ้าง วิญญาณบ้าง แม้ว่าคนหรือว่าสัตว์ได้ตายจากร่างกายและโลกนี้ไปแล้ว สิ่งที่ว่ามานี้ 
ก็จะออกจากร่างเก่า ไปสิงร่างใหม่ต่อไป จนกว่าที่จะพบกับความหลุดพ้นหรือโมกษะ (The 
Editors of Encyclopedia Britannica, 2021) หรือด้วยปัญญาญาณหรือความรู้ขั้นสูง ซึ่งเป็น
ความสุขที่เป็นอุดมคติ  

2) อัตตาชนิดที่ขาดสูญโดยสิ้นเชิงเรียกว่า อุจเฉททิฏฐิ คือลัทธิความเชื่อเรื่อง อัตตา ที่มี
ความเชื่อว่า อัตตานี้เมื่อได้ตายลงแล้ว มีความขาดสูญอย่างสิ้นเชิง กล่าวคือ ไม่มีอะไรบางอย่าง
ที่เที่ยงแท้ ถาวร ที่ออกจากร่างเก่าไปสู่ร่างใหม่ เพราะเมื่อคนหรือสัตว์ทุกชนิดบนโลกใบนี้ตาย
จากไป ไม่มีอัตตาหรือว่าตัวตนรองรับภาวะที่เปลี่ยนแปลงหลังจากที่ตายจากไป อัตตาหรือว่า
ตัวตนที่ดำรงอยู่ร่างกายเดิมขณะที่มีชีวิตอยู่นั้น ได้ขาดสูญอย่างสิ้นเชิง ไม่มีความเที่ยงแท้ ไม่
ถาวร ซึ่งทฤษฎีความเชื่อดังกล่าวนี้ตรงกันข้ามกับความเชื่อประเภทแรกคือ  สัสตทิฏฐิอย่าง
สิ้นเชงิ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 9 ข้อ 91-140 ข้อ 45-79, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) 

3) อนัตตา คือความเชื่อของพระพุทธเจ้าที่ได้ปฏิเสธอัตตาทั้ง 2 ลักษณะข้างต้น 
กล่าวคือ ทฤษฎีความเชื่อและแนวทางปฏิบัติที่ไม่ใช่ทั้งสัสสตทิฏฐิและอุจเฉททิฏฐิ มีหลักฐาน
จากการที่พระพุทธเจ้าตรัสยืนยันกับพระอานนท์ไว้ว่า “ดูกรอานนท์ เรา อันวัจฉโคตรปริพาชก 
ถามว่า อัตตามีอยู่หรือ ถ้าจะพึงพยากรณ์ว่า อัตตามีอยู่ไซร้ คำพยากรณ์นั้นก็จักไปร่วมกับลัทธิ
ของพวกสมณพราหมณ์ผู้เป็นสัสสตทิฐิ ...วัจฉโคตรปริพาชกถามว่า อัตตาไม่มีหรือ ถ้าจะพึง
พยากรณ์ว่า อัตตาไม่มีไซร้ คำพยากรณ์นั้นก็จักไปร่วมกับลัทธิของพวกสมณพราหมณ์ผู้เป็น
อุจเฉททิฐิ ...วัจฉโคตรปริพาชกถามว่า อัตตามีอยู่หรือ ถ้าจะพึงพยากรณ์ว่า อัตตามีอยู่ไซร้ คำ
พยากรณ์ของเรานั้น จักอนุโลมเพื่อความบังเกิดขึ้นแห่งญาณว่า ธรรมทั้งปวงเป็นอนัตตาบ้าง
หรือหนอ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 18 ข้อ 802 หน้า 430, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) 
ทั้งนี้ อัตตา ที่คนทั้งหลายเชื่อกันโดยมากทั้งก่อนและร่วมสมัยพุทธกาล เป็นอัตตาที่สืบทอดกัน
มาอย่างยาวนานตามคำสอนของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู แม้ว่าความเชื่อเรื่องอัตตา จะถูกพัฒนา
ทางด้านทฤษฎีไปมากน้อยเพียงใด (มีความหลากหลายลักษณะของแนวคิด) แต่สิ่งที่เรียกว่า 
อัตตา (Soul) ทั้งหมดนั้น ก็ได้รับการปฏิเสธจากพระพุทธเจ้าทั้งสิ้น (Peter Harvey, 2013) 



121 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

เพราะพระองค์ทรงถือว่า อัตตาทั้งหลายนั้น เป็นทางที่สุดโต่งทั้งคู่ (สัสสตทิฏฐิและอุจเฉททิฏฐิ) 
คือไม่เป็นไปเพื่อความสุขที่แท้จริง ดังนั้น พระองค์จึงมีหลักการหรือทฤษฎีที่ยืนยันถึงการปฏิเสธ
อัตตาไม่ว่าจะอยู่ในรูปแบบไหน  ซึ่งหลักการหรือทฤษฎีของพระพุทธเจ้านั้น ได้มีปรากฏใน
คัมภีร์พระไตรปิฎกอย่างมากมายตามพระสูตรต่างๆ ดังนั้น บทความนี้ ผู้เขียนจะได้กล่าวถึง
รูปแบบลักษณะของสิ่งที่เรียกว่า อัตตา ที่ปรากฎในพระไตรปิฎก ว่ามีรูปแบบลักษณะเป็น
อย่างไร ที่เป็นสาเหตุให้พระพุทธเจ้าทรงปฏิเสธโดยสิ้นเชิง และประการต่อมาจะได้กล่าวถึง
หลักการหรือทฤษฎีต่างๆ ของพระพุทธเจ้าที่ปรากฎในพระไตรปิฎกเพื่อยืนยันถึงการปฏิเสธ
อัตตาโดยสิ้นเชิง 

 

รูปแบบอตัตาที่ถูกปฏิเสธ 

กล่าวได้ว่า คำสอนทางพุทธศาสนา ได้ปฏิเสธอัตตาโดยสิ้นเชิงทุกรูปแบบอยู่แล้ว ไม่ถือ
ว่า อัตตาเป็นของมีอยู่จริง เห็นได้ชัดจากพระพุทธพจน์ที่ตรัสไว้ว่า “ศาสดา ที่ไม่บัญญัติอัตตา
โดยความเป็นของจริง โดยความเป็นของแท้ ทั้งในปัจจุบัน ทั้งในสัมปรายภพ นี้เรียกว่า สัมมา
สัมพุทธะ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 37 ข้อ 188 หน้า 93, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) 
เพียงแต่ว่าพุทธศาสนายอมรับอัตตาเป็นของสมมติที่ใช้เรียกตามโวหารของชาวโลกเท่านั้น 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 9 ข้อ 312 หน้า 281, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) อย่างไรก็
ตาม ในคัมภีร์พระไตรปิฎก ปรากฏหลักฐานว่า พระพุทธเจ้าตรัสถึงลักษณะรูปแบบของ อัตตา 
หลายพระสูตรด้วยกัน ซึ่งพระสูตรที่กล่าวถึงเรื่องอัตตา (ทิฏฐิ) มากที่สุดคือ พรหมชาลสูตร 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 1 ข้อ 1-90 หน้า 1-44, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) ซึ่งมีจำนวน
มากถึง 62 ลักษณะด้วยกัน แต่กระนั้น ในบทนี้ ผู้เขียนจะได้กล่าวถึงรูปแบบลักษณะของอัตตา
ไวพ้อสังเขป โดยจำแนกรูปแบบลักษณะออกเป็น 2 นัย (สราวุธ โพธิ์ศรีขาม, 2562) ดังนี ้

1) สิ่งที่ เป็นผู้คิด ผู้กระทำ หรือศูนย์กลางของสรรพสิ่ง สิ่งที่ เรียกว่า อัตตา ใน
ลักษณะนี้ คือภาวะที่อยู่ในฐานะที่เป็นศูนย์กลางของสรรพสิ่ง เรียกว่า อัตตาหรืออาตมัน เป็น
ความหมายตามความเชื่อดั้งเดิมของอินเดียโบราณ ซึ่งเป็นอัตตาที่พุทธศาสนาปฏิเสธว่าไม่มีอยู่
จริง (T. W. Rhys Davids and William Stede, 1952) มีตัวอย่างหลักฐานที่ปรากฏในคัมภีร์
พุทธศาสนาเถรวาท โดยเฉพาะในมหาตัณหาสังขยสูตร แสดงให้เห็นว่า อัตตาที่หมายถึง
วิญญาณ ตามที่พระภิกษุสาติเข้าใจนั้นคือสภาวะที่รับรู้ได้ มีความรู้สึก นึกคิดได้ พูดได้ มีความ



122  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

คงที่ เป็นอมตะ ไม่เปลี่ยนแปลงเป็นอื่น ซึ่งเป็นผู้เสวยวิบากแห่งกรรมทั้งหลายทั้งส่วนดีและส่วน
ชั่ว (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 12 ข้อ 442 หน้า 332, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) หรือแม้
ในสัพพาสวสังวรสูตร ลักษณะของอัตตาก็มีความเหมือนและความคล้ายกันกับที่ตรัสไว้ในมหา
ตัณหาสังขยสูตร คือตนของเรานี้เป็นผู้เสวย ย่อมเสวยวิบากแห่งกรรมทั้งดีทั้งช่ัวในอารมณ์นั้นๆ 
ก็ตนของเรานี้นั้นเป็นของแน่นอน ยั่งยืน เที่ยงแท้ ไม่แปรปรวนเป็นธรรมดา จักตั้งอยู่อย่างนั้น
เสมอด้วยสิ่งยั่งยืนแท้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 12 ข้อ 12 หน้า 12, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 
2514) และในอลคัททูปมสูตรก็แสดงให้เห็นว่า ตัวตนที่แสดงออกมานั้น มีลักษณะที่เป็นอมตะ 
ตัวตนที่ดำรงอยู่ชั่วนิรันดร์ เที่ยงแท้ ยั่งยืน คงที่ ไม่มีความผันแปรเป็นอื่น แม้ว่าร่างกายซึ่งเป็นที่
อาศัยของตัวตนจะแตกดับสลายไปตามกาลเวลา แต่อัตตาที่แท้จริงไม่ดับสลายไปตามร่างกาย
น้ันๆ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 12 ข้อ 284 หน้า 191, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) 

2) ลักษณะที่เป็นเพียงภาวะทางจิต ความหมายอีกอย่างหนึ่งที่พระพุทธเจ้าได้ให้
ความสำคัญอย่างมาก ซึ่งมีความแตกต่างจากคำสอนของลัทธิต่างๆ คือ อัตตา ในฐานะที่เป็น
เพียงภาวะทางจิตอย่างหนึ่ง ซึ่งเกิดจากความยึดมั่นถือมั่น คือเป็นสักว่ากิเลส เช่น ลักษณะที่เกิด
มาจากความยึดมั่นถือมั่นในขันธ์ 5 อย่างผิดๆ กล่าวคือมีความสำคัญมั่นหมายในขันธ์ทั้ง 5 ว่า
เป็นอัตตา (ตัวตน) ซึ่งตรงกับคำสอนทางพุทธศาสนาที่เรียกว่า อหังการ มมังการ มานานุสัย 
มานะ (อัสมิมานะ) สักกายทิฏฐิ และอัตตวาทุปาทาน เป็นตัวกิเลสที่เกิดขึ้นมาได้เพราะถูก
อวิชชา ตัณหา อุปาทาน ทำให้เกิดขึ้น ซึ่งปรากฏหลักฐานในคัมภีร์พระไตรปิฎก เช่น ในสม
นุปัสสนาสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 17 ข้อ 94 หน้า 46, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) 
ที่แสดงให้เห็นถึงอัตตา ที่มีความเกี่ยวข้องกับขันธ์ 5 เพราะเหตุว่า ขันธ์ 5 นั้น เมื่อพิจารณาแล้ว
ก็คือตัวบุคคลที่เป็นตัวเราของคนแต่ละคน กระบวนการทางกายและจิตเหล่านี้คือสิ่งที่ประกอบ
ขึ้นมาเป็นอัตตาหรือตัวเรา กล่าวคือ คำว่า อัตตา ก็คือสิ่งที่เกี่ยวข้องกับขันธ์ 5 ไม่ว่าจะเป็นขันธ์
ใดขันธ์หนึ่ง ในลักษณะใดลักษณะหนึ่งเสมอ แม้ในคัมภีร์วิภังค์ พระพุทธเจ้าตรัสถึงความหมาย
ของอัตตา ไว้ตอนหนึ่งว่า “ความสำคัญว่ามีอัตตา ตัวตน เป็นไฉน ความสำคัญในรูป ว่าเป็นตัว
เรา ความพอใจในรูปว่าเป็นตัวเรา ความเข้าใจในรูปว่าเป็นตัวเรา ความสำคัญในเวทนา... 
ความสำคัญในสัญญา... ความสำคัญในสังขาร... ความสำคัญในวิญญาณว่าเป็นตัวเรา ความ
พอใจในวิญญาณว่าเป็นตัวเรา ความเข้าใจในวิญญาณว่าเป็นตัวเรา ความถือตัว กิริยาที่ถือตัว 
สภาพที่ถือตัว การยกตน การเทิดตน การเชิดชูตนดุจธง ความยกตนขึ้น ความที่จิตต้องการเป็น



123 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

ดุจธง อันใดมีลักษณะเช่นว่านี้ นี้เรียกว่า ความสำคัญว่า มีอัตตา” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 
35 ข้อ 900 หน้า 522, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) จากหลักฐานข้างต้น จะเห็นว่า อัตตา ใน
ลักษณะของกิเลสที่เกิดมาจากความยึดมั่นถือมั่นผิดๆ ในขันธ์ 5 คือมีความสำคัญมั่นหมายในรูป 
เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณว่ามีตัวเรา เป็นตัวเรา เป็นของเรา เป็นต้น และเมื่อยึดมั่น
ถือมั่นด้วยอาการเช่นนั้นแล้ว ภาวะแห่งอัตตา (ตัวตน) หรือตัวเรา ของเราก็จะแสดงออกมา
อย่างเต็มที่ มีการสำคัญตน โอ้อวดตน ยกตนข่มท่าน และแสดงออกถึงความเห็นแก่ตัวอย่าง
เต็มที่ เป็นต้น ซึ่งจะเห็นว่า ผลลัพธ์ทั้งหมดนั้น เกิดมาจากอำนาจของอวิชชา ตัณหา และ
อุปาทาน เป็นส่วนสำคัญทั้งสิ้น 

สรุปได้ว่า พระพุทธเจ้า ทรงหมายเอาอัตตาทั้งที่เป็นรูปธรรมคือสิ่งที่เห็นได้ด้วยตาเนื้อ 
(จักษุ) จับต้องได้คล้ายสิ่งของอย่างโต๊ะ เก้าอี้ เป็นต้น ซึ่งมีลักษณะที่เรียกว่า รูปธรรม และอัตตา
ในฐานะที่ปรากฏภายในจิตใจ เรียกว่า นามธรรม ซึ่งเป็นสิ่งที่มองไม่เห็นด้วยตาเนื้อ (จักษุ) แต่
สามารถรู้สึกและรับรู้ได้ทางจิตใจ เช่นความคิด ความอยากปรารถนา ความรัก ความโกรธ (ดู
เพิ่มเติมในโปฏฐปาทสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 9 ข้อ 285-291 หน้า 268, มหามกุฏ
ราชวิทยาลัย, 2514) ทั้งนี้ ไม่ว่า “อัตตา” จะดำรงอยู่ในความหมายเช่นใด มีอยู่กี่ประเภท 
หรือไม่ว่าจะเกิดมีในลักษณะใดก็ตาม ซึ่งเป็นไปตามทฤษฎีความเชื่อของผู้คนในยุคสมัยนั้น ก็
เป็นอัตตาชนิดที่พระพุทธเจ้าทรงปฏิเสธการมีอยู่โดยสิ้นเชิง  
 

การปฏิเสธอตัตาของพระพุทธเจ้า 

พระพุทธเจ้า ทรงมีทฤษฎีหรือหลักธรรมของการปฏิเสธอัตตาในรูปแบบต่างๆ เพื่อ
ชี้ให้เห็นถึงทัศนะที่มีต่ออัตตาดังกล่าว ซึ่งรูปแบบลักษณะหรือทฤษฎีที่เกี่ยวกับการปฏิเสธอัตตา
ของพระพุทธเจ้า ผู้เขียน ได้ยกมาเป็นกรณีศึกษาที่ปรากฎอยู่ในพระไตรปิฎก เป็นต้นว่า หลัก
สัจจะ 2 ประการ ขันธ์ 5 ไตรลักษณ์ หรือทฤษฎอีิทัปปัจจยตา-ปฏิจจสมุปบาท  

1) ทฤษฎีสัจจะ 2 ประการ ทฤษฎีสัจจะหรือความจริง 2 ระดับ คือ สมมติสัจจะและ
ปรมัตถสัจจะ นักปราชญ์ฝ่ายเถรวาทรุ่นหลัง ได้จำแนกออก ดังนี้ 1. สมมติสัจจะ หมายถึง 
ความจริงโดยสมมติ กล่าวคือ ความจริงที่มนุษย์ทั่วไปได้ตกลงยอมรับหรือมีความเห็นร่วมกัน ซึ่ง
เมื่อกล่าวกันตามพุทธศาสนาแล้ว ความจริงระดับนี้ก็ได้รับการยอมรับ ดังเช่นคำว่า ตัวตนหรือ
อัตตา ที่ใช้เพื่อเป็นหลักเกณฑ์ทางด้านศีลธรรม จริยธรรม เช่น   อัตตา หิ อัตตโน นาโถ แปลว่า 



124  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

ตนแล เป็นที่พึ่ง ของตน (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25 ข้อ 22 หน้า 25, มหามกุฏราช
วิทยาลัย, 2514) หรือคำว่า อัตตสัมมาปณิธิ การตั้งตนไว้ชอบ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 11 
ข้อ 400 หน้า 293, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) ซึ่งตัวตนของตนหรือสิ่งที่เนื่องด้วยตนใน
ความหมายสมมติสัจจะนี้ อาจจะมีความหมายได้ทั้งดีหรือเลว ซึ่งเป็นเพียงการสมมติของคน
หรือสังคมนั้นๆ ไม่ได้เป็นความจริงอย่างสมบูรณ์  2. ปรมัตถสัจจะ หมายถึง ความจริงโดย
ปรมัตถ์ กล่าวคือความจริงตามความหมายขั้นสุดท้ายที่ตรงตามสภาวะ ไม่ปรากฎรูปร่างที่
แท้จริงเมื่อพิจารณาโดยละเอียด เช่น ความหมายของรถ ซึ่งคำว่า รถ เป็นเพียงคำที่คนทั่วๆไป
สมมติเรียกขึ้นมาเพื่อเป็นเครื่องหมายรู้แก่กันและกัน แต่เมื่อแยกชิ้นส่วนต่างๆ ที่ประกอบเข้า
เป็นตัวรถออกมาแล้ว เราจะไม่มองเห็นหรือเรียกคำว่ารถได้อีกเลย จะมองเห็นเพียงล้อ เพลา 
และชิ้นส่วนต่างๆที่มาประกอบเข้าเท่านั้น (แม้เมื่อคำว่า ล้อหรือเพลา เมื่อแยกโดยละเอียดแล้ว
ก็ไม่มีคำว่า ล้อหรือเพลา ซึ่งสมมติกันขึ้นมาอีก) แม้ว่า ทฤษฎีสัจจะ 2 ประการนี้ พระพุทธเจ้า
ไม่ได้ตรัสไว้อย่างชัดเจนดังที่พุทธศาสนาเถรวาทสอนกันส่วนใหญ่ในปัจจุบันก็ตาม (วัชระ งาม
จิตรเจริญ , 2556) แต่ก็พอมีพุทธพจน์ที่พอจะเทียบเคียงหรือแสดงความหมาย พอจะเป็น
หลักฐานได้บ้าง เช่นในโปฏฐปาทสูตร พระพุทธเจ้าตรัสอธิบายความหมายของคำว่าอัตตา ที่
พระองค์ได้ทรงนำคำนี้มาตรัสสอน แต่เพื่อไม่ให้คำนี้ผิดเพี้ยนไปจากคำสอนของพระองค์ หรือ
เอนเอียงไปในคำสอนของลัทธินอกศาสนาที่สอนเรื่องอัตตาในแนวทางอาตมันที่เป็นอมตะ ซึ่ง
พระองค์ตรัสแก่จิตตะหัตถิสารีบุตร ดังข้อความตอนหนึ่งว่า “ดูกรจิตตะ (อัตตา) เหล่านี้แล เป็น
ชื่อตามโลก เป็นภาษาของโลก เป็นโวหารของโลก เป็นบัญญัติของโลก ที่ตถาคตกล่าวอยู่ มิได้
ยึดถือ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 9 ข้อ 312 หน้า 281, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) ซึ่ง
พุทธพจน์นี้ แสดงถึงความชัดเจนของคำสอนที่พระพุทธเจ้าตรัสถึงการมีอยู่ เป็นอยู่ของบุคคล
ตั้งแต่ในอดีต ปัจจุบันและอนาคต ทั้งการได้อัตภาพชนิดต่างๆ ด้วย ซึ่งพระองค์ทรงชี้ให้เห็นถึง
การพูดหรือการใช้ภาษาที่ใช้เพื่อเป็นการสื่อสารสำหรับความเข้าใจแบบชาวโลก (ชาวบ้าน) 
ทั่วไปเท่านั้น (สมมติสัจจ์) นอกจากน้ี ยังมีพุทธพจน์ที่ปรากฎในอรหันตสูตร ที่ 5 ซึ่งยืนยันถึง
การบัญญัติว่า อัตตา (ตัวเรา ตัวเขา) เพื่อใช้สื่อสารกับผู้อื่นท่านั้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 
15 ข้อ 67 หน้า 20, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514)  ไม่ได้มีความหมายนอกเหนือจากนี้ กล่าวได้
ว่า การที่พระพุทธเจ้าพูดถึงคำว่า “อัตตา” (ตัวตน) หรือว่า “เรา” ว่า “คน” นั้นเป็นเพียงคำที่
ใช้สำหรับการสื่อสารกับชาวโลก สำหรับใช้เป็นคำพูดในชีวิตประจำวันเท่านั้น อย่างไรก็ตาม 



125 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

เพื่อความเข้าใจอย่างชัดเจนระหว่างการปฏิเสธอัตตาของพระพุทธเจ้ากับหลักทฤษฎีสัจจะ 2 
ประการคือสมมติสัจจะกับปรมัตถสัจจะ ผู้เขียน ขอยกตัวอย่างบทสนทนาของพระเจ้าเมนาน
เทอร์ (พระเจ้ามิลินท์) กษัตริย์เชื้อสายกรีก กับพระนาคเสน ซึ่งเป็นพระภิกษุในพุทธศาสนาที่ได้
สนทนากัน เรื่องชื่อของพระนาคเสนและรถของพระเจ้ามิลินท์ ซึ่งพระนาคเสนได้กล่าวว่า คำว่า 
“รถ” เป็นคำบัญญัติขึ้นเพื่อใช้สำหรับเรียกเท่านั้น คนก็เช่นเดียวกันชื่อนาคเสนเป็นเพียงคำ
บัญญัติสำหรับเรียกการประชุมของขันธ์ 5 นั่นเอง (กรมศิลปากร, 2516) จะเห็นว่า เพราะไม่ว่า
รถหรือคนๆ หนึ่ง เมื่อแยกออกส่วนประกอบออกมาทั้งหมดออกจากกัน ก็จะหาตัวตนจริงๆ 
ของมันไม่ได้ กล่าวได้ว่า ความเป็นสมมติสัจจะกับปรมัตถสัจจะที่เกี่ยวเนื่องกับอัตตา มีแต่ฝ่าย
สมมติเท่านั้น (สัญลักษณ์เพื่อสื่อสารกันของชาวโลก) ฝ่ายปรมัตถ์หามีไม่ จึงเป็นการปฏิเสธการ
มีอยู่ของอัตตาไปโดยปริยาย 

2) ทฤษฎีขันธ์ 5 คำสอนทางพุทธศาสนาให้ความสำคัญแก่ความรู้และความเข้าใจที่
เกี่ยวข้องกับขันธ์ 5 เพราะเหตุว่า ขันธ์ 5 เป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสถึงมากที่สุด 
กล่าวคือทรงปฏิเสธอัตตาที่เกี่ยวข้องกับขันธ์ 5 ในทุกๆ แง่มุม ยกตัวอย่าง เช่น ทุกสิ่งทุกอย่าง 
หมายเอาอายตนะภายใน 6 และอายตนะภายนอก 6 (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 18 ข้อ 24 
หน้า 15, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) จัดว่ารวมเข้าในขันธ์ทั้ง 5 และสิ่งนี้ก็จัดว่า เป็นโลก 
ตามความหมายของพุทธศาสนา ซึ่งพระองค์ทรงยืนยันว่า อายตนะ 12 ขันธ์ 5 (โลก) เป็นสิ่งที่
ว่างจากอัตตาคือไม่มีอัตตา (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 18 ข้อ 102 หน้า 56-57, มหามกุฏ
ราชวิทยาลัย, 2514) ซึ่งคำว่า โลก ที่หมายเอาอายตนะ 12 และขันธ์ทั้ง 5 นั้น ว่าเป็นของว่าง
เปล่าจากอัตตา คือไม่มีอัตตาที่แฝงอยู่ในขันธ์ทั้ง 5 เลย แม้ว่าคำสอนทางพุทธศาสนานั้น จะมี
ความเชื่อว่ามนุษย์เกิดมีขึ้นได้ เพราะอาศัยการประกอบด้วยส่วนต่างๆ 5 ส่วนด้วยกัน หรือที่
เรียกว่า ขันธ์ 5 ได้แก่ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ (บางครั้งจะเรียกว่า รูปและนาม 
เพราะรวม 4 อย่างหลังเข้าด้วยกัน ซึ่งเรียกว่า นาม) แต่เมื่อขันธ์ 5 เหล่านี้ถูกยึดมั่นถือมั่นด้วย
อวิชชา จึงถูกเรียกว่า อุปาทานขันธ์ ซึ่งจำแนกได้ดังนี ้

รูป คือส่วนที่เป็นกายภาพของชีวิตซึ่งก็ได้แก่ส่วนต่างๆที่เป็นเนื้อหนัง และอวัยวะทั้ง
ปวงของมนุษย์เรานี่เอง ที่ประกอบด้วยธาตุทั้ง 4 ประการ คือ ดิน (ปฐวีธาตุ) น้ำ (อาโปธาตุ) ไฟ 
(วาโยธาตุ) ลม (วาโยธาตุ) และอุปาทายรูป 28 และรูปทั้งหมดนั้น ก็เป็นของมิใช่อัตตา ดังพุทธ
พจน์ว่า “ผู้ใด กล่าวว่า รูปเป็นอัตตา คำของผู้นั้นไม่ควร รูปย่อมปรากฏแม้ความเกิด แม้ความ



126  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

เสื่อม ก็สิ่งใดแล ปรากฏแม้ความเกิด แม้ความเสื่อม สิ่งนั้นต้องกล่าวได้อย่างนี้ว่า อัตตาของเรา
เกิดขึ้นและเสื่อมไป เพราะฉะนั้น คำของผู้ที่กล่าวว่า รูปเป็นอัตตานั้นจึงไม่ควร ด้วยประการ
ฉะนี้ จักษุจึงเป็นอนัตตา รูปจึงเป็นอนัตตา” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 14 ข้อ 818 หน้า 
440, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) จากพุทธพจน์ข้างต้นนี้ แสดงให้เห็นว่า พระพุทธเจ้า ไดท้รง
ยืนยันปฏิเสธความเป็นอัตตาของสิ่งที่เรียกว่า รูป เหตุเพราะมันดำรงในภาวะเดิมของมันไม่ได้ มี
เกิดและเสื่อมดับไปตามเหตุปัจจัย แม้ในมหาหัตถิปโทปมสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 12 
ข้อ 340-346 หน้า 245-255, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) ที่ท่านพระสารีบุตรได้อธิบายเรื่อง
เกี่ยวกับธาตุทั้ง 4 ไว้อย่างละเอียด ทั้งที่เป็นภายในและภายนอก ก็ล้วนเป็นสิ่งที่เปลี่ยนแปลงอยู่
เสมอ ไม่มีอะไรที่จีรัง ยั่งยืน คงที่ เป็นอมตะ ที่ไม่ได้ดำรงอยู่เป็นนิรันดร เป็นอัตตาด้วยตนเอง
ไม่ได้ กล่าวคือทุกสิ่งสัมพัทธ์กันหมดโดยเกิดขึ้นและดับอย่างมีเงื่อนไข เมื่อเงื่อนไขหรือเหตุ
ปัจจัยเปลี่ยนไป มันก็เปลี่ยนไปด้วยซึ่งร่างกายของมนุษย์ที่เป็นรูปก็รวมอยู่ในสิ่งนี้ด้วย 

เวทนา หมายถึงการเสวยอารมณ์หรือการเสพรสอารมณ์ คือความรู้สึกต่ออารมณ์ที่รับรู้
ผ่านเข้ามาทางอายตนะภายนอก 6 และภายใน 6 โดยสามารถแบ่งออกเป็นสบาย (สุขเวทนา) 
ไม่สบาย (ทุกขเวทนา) หรือเฉยๆ (อทุกขมสุขเวทนา) อย่างใดอย่างหนึ่ง ซึ่งทั้งหมดเรียกว่า 
เวทนา ซึ่งเวทนาทั้ง 3 อย่างนี้ มีบทบาทในกระบวนการของการรับรู้ของมนุษย์ (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต), 2555) ซึ่งจะเกิดหรือติดตามกับวิญญาณมาเสมอ เป็นศักยภาพอีก
อันหนึ่งของชีวิต ซึ่งต้นไม้และสิ่งที่ไม่มีชีวิตทั้งหลายไม่มี 

สัญญา คือ สภาวะที่เป็นศักยภาพอันหนึ่งของชีวิตของมนุษย์ กล่าวคือการรับรู้ด้วยการ
จำและหมายรู้สิ่งต่างๆที่เคยรับรู้และรู้สึกมาแล้ว ซึ่งมีความสามารถที่จะกำหนดลักษณะของ
อารมณ์ต่างๆได ้

สังขาร คือ อำนาจที่จะปรุงแต่งหรือสร้างอะไรต่อมิอะไรให้เกิดในจิตหรือวิญญาณ 
สามารถมีพลังที่จะโน้มน้าวให้คนทำดีหรือทำชั่วอย่างใดอย่างหนึ่งได้ ซึ่งเป็นการทำงานร่วมกัน
กับเวทนา สัญญา และวิญญาณ (นอกเหนือจากรูปที่มีปรากฏอยู่แล้ว) เช่น มนุษย์มีร่างกาย
ดำเนินชีวิต (รูป) เมื่อมีอารมณ์ภายนอกมากระทบไม่ว่าช่องทางใดทางหนึ่ง เกิดการรับรู้ 
(วิญญาณ) เมื่อรับรู้เกิดความรู้สึกสบาย ไม่สบาย หรือว่าเฉยๆ (สัญญา) เหตุการณ์นั้นก็ฝังอยู่ใน
ความจำได้หมายรู้ (สัญญา) แล้วก็เกิดแรงผลักดันให้ปรุงแต่งต่างๆ เช่น  ชอบหรือไม่ชอบ 
(สังขาร) 



127 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

ทั้งนี้ ขันธ์ทั้ง 3 คือ เวทนา สัญญา และสังขาร ที่กล่าวมาข้างต้น กล่าวได้ว่า  เป็น
องค์ประกอบที่ขึ้นตรงกับวิญญาณ (จิต) หรือเรียกอีกชื่อหนึ่งว่า “เจตสิก” ซึ่งจะเกิดมีขึ้นและดับ
ลงนับเนื่องกันกับวิญญาณ หมายความว่าเป็นสิ่งที่มีขึ้นพร้อมกับที่วิญญาณเกิดขึ้น เป็นลักษณะ
ที่ติดตามวิญญาณมา เป็นคุณลักษณะหรือกิจกรรมของวิญญาณ เพราะในลักษณะใดก็ตามที่ไม่มี
การรับรู้ ขันธ์หรือเจตสิกทั้ง 3 ก็มีไม่ได้ เช่น เมื่ออารมณ์ที่เป็นอายตนะภายนอกมีรูปเป็นต้น 
ไม่ได้กระทบอายตนะภายในมีตาเป็นต้น ก็ไม่เกิดการรับรู้ขึ้น (วิญญาณ) ความรู้สึก (เวทนา)  
ความจำได้หมายรู้ (สัญญา) และความปรุงแต่งอารมณ์นั้นๆ (สังขาร) ก็มีไม่ได้ อย่างไรก็ดี พุทธ
ศาสนาก็ยืนยันถึงการปฏิเสธการดำรงอยู่ถาวร ไม่เปลี่ยนแปลง เป็นอมตะของขันธ์ทั้ง 3 ซึ่งเกิด
และดับขึ้นอยู่กับเง่ือนไขและเหตุปัจจัยที่มารวมกันเข้า เรียกว่า “ปฏิจจสมุปปันนธรรม” 

วิญญาณ  คือ การรับรู้ที่ เกิดขึ้นเมื่ออารมณ์ภายนอกซึ่งได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส 
โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์ มากระทบประสาทสัมผัสภายใน ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เป็นความ
รู้สึกตัวว่าได้มองเห็นรูป ได้ลิ้มรส ฯลฯ แต่ว่าวิญญาณในที่นี้ ไม่ได้หมายเอาวิญญาณที่มีลักษณะ
ที่เป็นตัวตน หรือ Soul แต่เป็นศักยภาพที่มีเกิดขึ้นและดับไปตามอารมณ์ภายนอกมากระทบ
อายตนะภายใน วิญญาณถือว่าเป็นองค์ประกอบที่สำคัญของมนุษย์ เพราะว่าถ้ามนุษย์ปราศจาก
วิญญาณเสียแล้วก็ไม่ต่างอะไรกับท่อนไม้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25 ข้อ 13 หน้า 17-18, 
มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) เพราะจะไม่มีการรับรู้อะไรต่างๆ พุทธศาสนาถือว่า จิตหรือ
วิญญาณมิใช่ความเป็นจริงที่ยั่งยืนถาวร ไม่ใช่เป็นสิ่งดำรงตนอยู่อย่างสมบูรณ์โดยปราศจาก
เงื่อนไข ซึ่งกระบวนการของการเกิดและดับนั้น เป็นไปตามโอกาสและเงื่อนไข โดยปฏิเสธ
วิญญาณที่มีลักษณะเป็นวิญญาณดวงเดียวและดวงเดิมที่แล่นไปตามขณะต่างๆ ของเวลาการ
กระทำของจิต ดังที่พระพุทธเจ้า ได้ปฏิเสธทรรศนะของพระสาติภิกษุที่มีทรรศนะผิดหลักคำ
สอนเกี่ยวกับวิญญาณ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 12 ข้อ 441 หน้า 331, มหามกุฏราช
วิทยาลัย, 2514) กล่าวคือ พุทธศาสนาได้ปฏิเสธความหมายของวิญญาณในฐานะที่เป็นอัตตา 
ซึ่งเป็นสิ่งที่ปรากฏตัวอยู่อย่างเดิมทุกขณะที่จิตรับรู้สิ่งต่างๆ กระนั้น  ในพระสูตรเดียวกันนี้ 
พระพุทธเจ้าก็ได้อธิบายถึงความหมายที่แท้จริงของวิญญาณว่ามีสภาวะเป็นเช่นไร เกิดและดับ
อย่างไร ดังพุทธพจน์ว่า “ดูกรภิกษุทั้งหลาย วิญญาณอาศัยปัจจัยใดๆ เกิดขึ้นก็ถึงความนับด้วย
ปัจจัยนั้นๆ วิญญาณอาศัยจักษุและรูปทั้งหลายเกิดขึ้น ก็ถึงความนับว่า จักษุวิญญาณ ...โสต
วิญญาณ ...ฆานวิญญาณ ...ชิวหาวิญญาณ ...กายวิญญาณ วิญญาณอาศัยมนะและธรรมารมณ์



128  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

ทั้งหลายเกิดขึ้น ก็ถึงความนับว่ามโนวิญญาณ เปรียบเหมือนไฟอาศัยเชื้อใดๆ ติดขึ้น ก็ถึงความ
นับด้วยเช้ือนั้นๆ ไฟอาศัยไม้ติดขึ้น ก็ถึงความนับว่า ไฟไม้ ไฟอาศัยป่าติดขึ้น ก็ถึงความนับว่า ไฟ
ป่า ไฟอาศัยหญ้าติดขึ้นก็ถึงความนับว่า ไฟหญ้า ไฟอาศัยโคมัยติดขึ้น ก็ถึงความนับว่าไฟโคมัย 
ไฟอาศัยแกลบติดขึ้นก็ถึงความนับว่า ไฟแกลบ ไฟอาศัยหยากเยื่อติดขึ้น ก็ถึงความนับว่า ไฟ
หยากเยื่อ ฉันใด ดูกรภิกษุทั้งหลาย ฉันนั้นเหมือนกันแล วิญญาณอาศัยปัจจัยใดๆ เกิดขึ้น ก็ถึง
ความนับด้วยปัจจัยนั้นๆ”  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 12 ข้อ 444 หน้า 333, มหามกุฏราช
วิทยาลัย, 2514) กล่าวคือ วิญญาณ เมื่อเกิดและดับ จะอิงอาศัยอยู่กับเหตุปัจจัยหลายๆ ด้าน 
คือเมื่อปัจจัยนั้นๆ พร้อม วิญญาณก็มีปรากฏขึ้นได้ และเมื่อปัจจัยนั้นดับลง วิญญาณก็ดับลงไป
ด้วย ดังที่พุทธพจน์ข้างบนได้ยกอุปมาไฟที่อาศัยเชื้อต่างๆ ไฟติดเชื้อใดๆ ก็มี ชื่อเรียกตามเชื้อ
น้ันๆ ไฟต้องอาศัยเชื้อ ถึงจะมีขึ้นได้ ไฟไม่ได้เป็นตัวตนที่ติดอยู่กับไม้ตลอดเวลา แต่มีศักยภาพที่
จะก่อตัวขึ้นตามสภาวะปัจจัยแวดล้อมที่เอื้ออำนวยให้เกิดขึ้น ซึ่งมีความสัมพันธ์กันและกัน ไม่มี
สิ่งใดสิ่งหนึ่งคงทนหรือมีอยู่ตลอดเวลา เปรียบดังความสัมพันธ์กันของประทีปน้ำมัน ไส้ เปลวไฟ 
และแสงสว่างที่เป็นอุปมาในการเทียบเคียงความไม่มีอัตตา คงทน ถาวร ยั่งยืน และเป็นอมตะ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 14 ข้อ 772 หน้า 418, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) 

ทฤษฎีการปฏิเสธอัตตากับเรื่องขันธ์ 5 พอจะสรุปได้ว่า ร่างกาย (อัตตาหยาบ) ที่ดำรง
อยู่ในปัจจุบัน ซึ่งเกิดมีขึ้นได้เพราะการรวมตัวของขันธ์ 5 ซึ่งได้ทำงานผสมผสานกลมเกลียวกัน
เป็นหนึ่ง มีความสัมพัทธ์กัน เสมือนว่าเป็นการกระทำของสิ่งๆ เดียว ซึ่งหากมองโดยผิวเผินจะมี
ความรู้สึกว่ามีอัตตาขึ้นมา ไม่มีกระแสของความเกิด-ดับของขันธ์ทั้ง 5 แต่ว่า แท้จริงแล้วเป็น
เพียงการเกิดและดับไปของขันธ์ทั้ง 5 ที่มีกระบวนการดำเนินไปอย่างมีเงื่อนไข อย่างไรก็ตาม 
เพื่อความเข้าใจอย่างชัดเจนในการปฏิเสธความมีอัตตาของขันธ์ทั้ง 5 ผู้เขียนจะขอยกใจความ
ตอนหนึ่ง ซึ่งปรากฎในมหาราหุโลวาทสูตร ที่พระพุทธเจ้าตรัสแก่พระราหุล ว่า “รูปอย่างใด 
อย่างหนึ่งเป็นอดีต เป็นอนาคต และเป็นปัจจุบัน เป็นภายในก็ดี เป็นภายนอกก็ดี หยาบก็ดี 
ละเอียดก็ดี เลวก็ดี ประณีตก็ดี อยู่ในที่ไกลก็ดี อยู่ในที่ใกล้ก็ดี รูปทั้งปวงนี้ เธอพึงเห็นด้วย
ปัญญา อันชอบตามเป็นจริงอย่างนี้ว่า นั่นไม่ใช่ของเรา เราไม่เป็นนั่น นั่นไม่ใช่ตัวตน (อัตตา) 
ของเรา ดังนี้ ฯ ข้าแต่พระผู้มีพระภาค รูปเท่านั้นหรือ ข้าแต่พระสุคต รูปเท่านั้นหรือ ? ดูกร
ราหุล ทั้งรูป ทั้งเวทนา ทั้งสัญญา ทั้งสังขาร ทั้งวิญญาณ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 13 ข้อ 
133 หน้า 111, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) เข้าใจว่า พระพุทธเจ้าไม่เพียงแต่จะปฏิเสธการมี



129 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

อัตตาที่ เกี่ยวข้องกับขันธ์ 5 เท่านั้น แม้แต่เหตุปัจจัยที่ เกื้อหนุนหรือสัมพันธ์กับขันธ์ทั้ง 5 
พระองค์ก็ทรงปฏิเสธรวมกับการปฏิเสธความมีอัตตาด้วย ดังพุทธพจน์ว่า “รูปเป็นอนัตตาแม้
เหตุปัจจัยที่ให้รูปเกิดขึ้น ก็เป็นอนัตตา...รูปเกิดจากสิ่งที่เป็นอนัตตาที่ไหนจักเป็นอัตตาเล่า? 
เวทนาเป็นอนัตตา ฯลฯ สัญญาเป็นอนัตตา ฯลฯ สังขารเป็นอนัตตาฯลฯ วิญญาณเป็นอนัตตา 
แม้เหตุปัจจัยที่ให้วิญญาณเกิดขึ้น  ก็เป็นอนัตตา ...วิญญาณที่เกิดจากสิ่งที่เป็นอนัตตา ที่ไหนจัก
เป็นอัตตาเล่า ?”  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 17 ข้อ 47 หน้า 23, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 
2514) เห็นได้ชัดว่า พระพุทธเจ้า ทรงยืนยันหนักแน่นถึงการที่ปฏิเสธความมีอัตตาทุกกรณีอย่าง
สิ้นเชิง โดยปรากฎข้อความว่า “ที่ไหนจักมีอัตตาเล่า” นอกจากนี้ ในอนุราธสูตร ก็มีเนื้อความ
ปรากฎบ่งถึงการปฏิเสธอัตตาที่เกี่ยวข้องกับขันธ์ทั้ง 5 และเหตุปัจจัยที่สัมพันธ์กับขันธ์ทั้ง 5 
เพราะพระองค์ทรงยืนยันว่า ตถาคต (อัตตา) ไม่ใช่ขันธ์ 5 ไม่ได้มีนอกจากขันธ์ 5 และไม่มีใน
ขันธ์ 5  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 17 ข้อ 208 หน้า 112, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) 
และในอัคคิวัจฉโคตตสูตรก็ได้ตรัสไว้ทำนองเดียวกันนี้ คือตรัสว่า “การกล่าวว่า ตถาคต (อัตตา) 
เกิดหรือไม่เกิด หรือทั้งเกิดและไม่เกิด หรือจะว่าเกิดอีกก็ไม่ใช่ จะว่าไม่เกิดอีกก็ไม่ใช่ เป็นการ
กล่าวที่ใช้ไม่ได้ เพราะเหตุว่า ตถาคต (อัตตา) นั้น ไม่ใช่รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ที่
บุคคลบัญญัติว่า ตถาคต”  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 13 ข้อ 244-253 หน้า 188-193, 
มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) ทั้งหมดนี้เป็นแสดงให้เห็นอย่างชัดแจ้งว่า ไม่ว่าความหมายของ
อัตตาจะมีอยู่ เป็นอยู่ในขันธ์ 5 รูปแบบลักษณะใดๆ ก็ตาม ก็ได้รับการปฏิเสธจากพระพุทธเจ้า
อย่างสิ้นเชิงทั้งน้ัน 

3) ทฤษฎีกฎไตรลักษณ ์พุทธศาสนา มีความเช่ือว่า หลักคำสอนที่ว่า ในมนุษย์นั้น ไม่มี
แก่นสารที่คงอยู่ถาวร ที่ เรียกว่า วิญญาณ  (the doctrine that there is in humans no 
permanent, underlying substance that can be called the soul)  (The Editors of 
Encyclopedia Britannica, 2021) กล่าวคือสิ่งทั้งหลายทั้งปวง ล้วนเป็นสิ่งที่เป็นธรรมชาติหรือ
เป็นไปตามธรรมชาติ ไม่มีสิ่งเหนือธรรมชาติ อย่างเช่น ความเชื่อเรื่องพระเจ้าหรืออาตมัน ซึ่ง
วิถีทางตามธรรมชาติดังกล่าวก็คือ ลักษณะหรือว่าสภาวะที่เกิดขึ้นแก่สิ่งทั้งหลายในธรรมชาติมี
อยู่เป็นประจำจนเสมือนว่ากลายเป็นกฎ และพุทธศาสนาเรียกของกฎธรรมชาติว่า “ไตร
ลักษณ์” หรือ “สามัญญลักษณะ” ดังพุทธพจน์ว่า “เพราะตถาคตอุบัติขึ้นก็ตาม ไม่อุบัติขึ้นก็
ตาม ธาตุนั้น คือ ความตั้งอยู่ตามธรรมดา ความเป็นไปตามธรรมดาก็คงตั้งอยู่อย่างนั้นเอง 



130  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

ตถาคตตรัสรู้ บรรลุธาตุนั้นว่า สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง สังขารทั้งปวงเป็นทุกข์ ธรรมทั้งปวงเป็น
อนัตตา ครั้นแล้ว จึงบอก แสดง บัญญัติ  แต่งตั้ ง เปิดเผย จำแนก ทำให้ เข้าใจง่าย ”  
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 20 ข้อ 576 หน้า 322-323, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) แสดง
ให้เห็นว่า กฎไตรลักษณ์ ก็คือความเป็นไปตามธรรมชาติ เป็นลักษณะที่มีอยู่ตามธรรมดา เป็นไป
ตามธรรมดา มีความไม่เที่ยง คงทนอยู่ไม่ได้ และมีความเป็นอนัตตาคือไม่มีสภาวะที่เรียกว่า  
อัตตา ไม่จำเป็นว่าตถาคตจะเกิดขึ้นหรือไม่เกิดขึ้นก็ตาม ซึ่งกฎๆ นี้ก็คงมีอยู่เสมอ 

ไตรลักษณ์ หรือสามัญญลักษณะ 3 ประการ เป็นคำสอนของพระพุทธเจ้าว่าด้วย
ลักษณะ 3 ประการ คืออนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ที่มีอยู่ทั่วไปแก่สรรพสิ่ง เช่น ขันธ์ 5 ดังจะได้เห็น
จากพระสูตรต่างๆ เช่น อนัตตลักขณสูตร  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 4 ข้อ 20-24 หน้า 20-
24, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) ที่กล่าวถึงขันธ์ 5 ว่ามีลักษณะที่เป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 
ซึ่งลักษณะ 3 ประการของกฎไตรลักษณ์ ก็คือ 

1. อนิจจตา ความเป็นอนิจจัง คือความไม่เที่ยง ความเปลี่ยนแปลง ซึ่งลักษณะของ
อนิจจตาเรียกว่า อนิจจลัษณะ ก็คือ ความเกิดขึ้น ความเสื่อม และเมื่อตั้งอยู่มีความแปรปรวน 
ของสิ่งทั้งหลายทั้งปวง ซึ่งลักษณะทั้ง 3 อย่างที่ว่ามานี้ เรียกว่า สังขตลักษณะ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่ม 20 ข้อ 486 หน้า 169-170, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
ก็ได้อธิบายไว้ในทำนองเดียวกันว่า อนิจจลักษณะคือความเกิดขึ้น ความเสื่อมสลาย และความ
เปลี่ยนนเป็นอื่น กล่าวอีกอย่างคือ การเกิดมีแล้วกลายเป็นไม่มี (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2553)
ดังนั้น ความไม่เที่ยง ก็คือลักษณะที่สิ่งทั้งหลายเกิดขึ้นและเปลี่ยนแปลงไปจนในที่สุดก็แตกดับ
ไป ซึ่งเป็นลักษณะที่ปรากฏแก่คนทั่วๆไป แต่ที่คนมองไม่เห็นหรือว่าไม่ทันสังเกตเนื่องจากว่ามี
ความต่อเนื่องหรือความสืบต่อของเหตุปัจจัยเกิดขึ้นอย่างสม่ำเสมอ ดังที่คัมภีร์วิสุทธิมรรคกล่าว
ไว้ว่า ความสืบต่อ ปิดบังอนิจจลักษณะ (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2553) 

2. ทุกขตา ความเป็นทุกข์หรือว่าความทุกข์ คือสิ่งที่ทนได้ยากและลักษณะของอาการที่
ทนอยู่ในสภาวะเดิมไม่ได้ พุทธศาสนาได้จำแนกออกเป็นหลายประเภท แต่ในที่นี้ ผู้วิจัยจะได้
กล่าวถึงความทุกข์ 3 ประเภทตามที่ปรากฏในทุกขตาสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 19 ข้อ 
319 หน้า 83, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) ว่า (1) ทุกขทุกขตา คือความเป็นทุกข์เกิดจาก
ความไม่สบายกาย ไม่สบายใจ หมายถึงทุกข์หรือความรู้สึกที่เป็นทุกข์ ซึ่งเป็นการเสวยเวทนา
อย่างนึงในเวทนาขันธ์ เป็นความทุกข์ที่เกิดขึ้นกับสิ่งที่มีวิญญาณหรือสิ่งที่ประกอบด้วยขันธ์ 5 



131 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

อย่างเช่นมนุษย์ (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2556) ซึ่งเกิดจากหลายสาเหตุ เช่นความเจ็บไข้ ความ
เจ็บปวด ความพลัดพรากจากของรัก ซึ่งคนส่วนมากนิยมรู้จักความหมายของทุกข์ในลักษณะนี้
มากที่สุด (2) สังขารทุกขตา คือความเป็นทุกข์เกิดจากสังขาร หมายถึงอาการที่สิ่งทั้งหลาย
คงทนอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้เพราะถูกเหตุปัจจัยบีบคั้น ทุกข์ในลักษณะนี้เกิดขึ้นกับสิ่งทั้งปวงไม่ว่า
จะมีวิญญาณหรือว่าไม่มีวิญญาณก็ตาม เพราะสิ่งที่เป็นสังขตะจะต้องถูกเหตุปัจจัยที่เกี่ยวข้อง
เข้ามาบีบคั้น ทำให้คงอยู่ในสภาวะเดิมไม่ได้ ต้องมีความเปลี่ยนแปรไปตามธรรมชาตินั้นๆ 
ยกตัวอย่างเช่น มนุษย์ไม่สามารถอยู่ในอิริยาบถใดอิริยาบถหนึ่งได้อย่างยาวนาน เพราะว่าจะถูก
ความรู้สึกปวดเมื่อยของร่างกายบีบคั้น จึงต้อมมีการสับเปลี่ยนอิริยาบถอยู่เสมอ สาเหตุที่คน
ทั่วไปมองไม่เห็นความทุกข์ในลักษณะดังที่ว่ามานี้ เกิดจากการเปลี่ยนอิริยาบถอยู่เรื่อย ๆ ดังที่
คัมภีร์วิสุทธิมรรคกล่าวไว้ว่า อิริยาบถปิดบังทุกขลักษณะ (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2553) โดย
เนื้อหาในวิสุทธิมรรคนั้น มุ่งหมายเอาเฉพาะสิ่งที่มีวิญญาณอย่าง เช่นมนุษย์เท่านั้น ไม่ได้
ครอบคลุมถึงสิ่งที่ไม่มีวิญญาณเช่นต้นไม้ ภูเขา เป็นต้น (วัชระ งามจิตรเจริญ , 2556) (3) วิ
ปริณามทุกขตา คือความเป็นทุกข์เกิดจากความแปรปรวน หรือทุกข์ที่เนื่องด้วยความผันแปร 
หมายเอาความทุกข์ที่มีความเปลี่ยนแปลงจากสุขเป็นทุกข์ได้ทันทีทันใด หมายความว่า ไม่ว่าจะ
เป็นสุขเวทนาหรือว่าทุกขเวทนาอย่างใดอย่างหนึ่งเกิดขึ้น ก็เป็นเพียงการผันแปรของเวทนา
นั้นๆ เพียงชั่วครู่เท่านั้น ไม่นานไม่เวทนาใดเวทนาหนึ่งก็จะปรากฏออกมาแทนเวทนาเดิม ซึ่งมี
การผันแปรสับเปลี่ยนอยู่ตลอดเวลา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต), 2555) กล่าวได้ว่า คำ
สอนเรื่อง ทุกขตา ในที่นี้ มีเนื้อหาที่ครอบคลุมทั้งทุกขเวทนา สังขารทุกข์ และความทุกข์ที่เกิด
จากความผันแปร ไม่แน่นอน ดังนั้น จะเห็นว่า คำว่า “ทุกข์” ทางคำสอนของพระพุทธศาสนา 
มีความหมายหลากหลายและไม่ได้หมายเอาเฉพาะความทุกข์ที่เกิดจากความเจ็บปวดทรมาน
ทางร่างกายหรือว่าจิตใจเพียงอย่างเดียว แต่ยังหมายเอาความหมายของทุกข์ที่ไม่อาจที่จะคงอยู่
ในสภาพเดิมไปได้ตลอด 

3. อนัตตตา ความเป็นอนัตตา หมายความว่า ความไม่ใช่หรือความไม่มีสิ่งที่เรียกว่า 
อัตตา ซึ่งผู้เขียนนิยามความหมายของอนัตตลักษณะไว้ 2 แง่มุม ซึ่งผู้เขียนจะยกอธิบายมาพอ
สังเขป ดังนี้ (1) ความเป็นอนัตตา หมายถึงความไม่มีสิ่งที่เรียกว่า อัตตา (อาตมัน) ซึ่งก็คือตัวตน 
อนัตตลักษณะในที่นี้ หมายเอาความที่ขันธ์ 5 ขันธ์ใดขันธ์หนึ่งหรือรวมกันทั้งหมดไม่ใช่อัตตา
และไม่มีอัตตาทั้งภายในและภายนอกขันธ์เหล่านี้ ดังพระพุทธเจ้าตรัสยืนยันเรื่องนี้ไว้ในสม



132  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

นุปัสสนาสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 17 ข้อ 94 หน้า 46-47, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 
2514) และอนุราธสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 18 ข้อ 762-770 หน้า 409-414, มหาม
กุฏราชวิทยาลัย, 2514) ทั้งนี้ ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค ก็ระบุว่า ความเป็นกลุ่มก้อน (ฆนะ) ปิดปัง
โครงสร้างที่แท้จริงไว้ทำให้มนุษย์ไม่สามารถที่จะมองเห็นความเป็นอนัตตลักษณะของสิ่งทั้งปวง 
จึงถือกันว่า ฆนะปิดบังอนัตตลักษณะนั่นเอง (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2553) (2) ความเป็น
อนัตตา หมายถึงลักษณะที่ ไม่ เป็นไปในอำนาจบังคับบัญชา ดังในอนัตตลักขณสูตร 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 4 ข้อ 20 -24 หน้า 20-24, มหามกุฏราชวิทยาลัย , 2514) 
และปัญจวัคคิยสูตร  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 17 ข้อ 127-130 หน้า 64-67, มหามกุฏราช
วิทยาลัย, 2514) พระพุทธเจ้าตรัสถึงอนัตตลักขณะของขันธ์ 5 โดยหมายถึง ลักษณะการไม่อยู่
ในอำนาจสั่งการ กล่าวคือเราไม่สามารถให้รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ เป็นไปตามที่เรา
ต้องการให้เป็นไปได้ ดังนั้น ความหมายของอนัตตลักษณะในที่นี้ จึงหมายถึงลักษณะของความ
ไม่เป็นไปในอำนาจบังคับบัญชา ทั้งนี้ ความเป็นอนัตตาในความหมายนี้ครอบลุมสิ่งที่เรียกว่า 
อัตตา (อาตมัน) หรือว่าสิ่งอื่นๆ ที่เป็นสังขตธรรม รวมทั้งนิพพานที่เป็นอสังขตธรรมด้วย ซึ่ง
สอดคล้องกับความหมายที่คัมภีร์วิสุทธิมรรคได้อธิบายไว้ว่า อนัตตลักษณะคืออาการที่ไม่เป็นไป
ในอำนาจ (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2553)โดยหมายเอาอาการที่ขันธ์ 5 ไม่อยู่ในอำนาจบังคับ
บัญชา (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2556) อย่างไรก็ดี คำสอนทางพระพุทธศาสนา เรื่องกฎไตรลักษณ์ 
พระพุทธเจ้าทรงยกขึ้นชี้แจงและอธิบายขึ้นในฐานะที่ว่า กฎไตรลักษณ์นี้ เป็นหลักความจริงของ
สิ่งทั้งหลายทั้งปวง และเพื่อใช้เป็นหลักพิจารณาถึงความเป็นไปตามธรรมดาของธรรมชาติ มี
ความเกี่ยวโยงกันเป็นระบบ ไม่สามารถที่จะแยกออกจากกันได้ โดยเฉพาะพระองค์ตรัสถึงความ
เป็นไตรลักษณ์ที่เกี่ยวข้องกับขันธ์ 5 ว่า “รูป..เวทนา..สัญญา..สังขาร..วิญญาณไม่เที่ยง สิ่งใดไม่
เที่ยง สิ่งนั้นเป็นทุกข์ สิ่งใดเป็นทุกข์ สิ่งนั้นเป็นอนัตตา สิ่งใดเป็นอนัตตา สิ่งนั้นไม่ใช่ของเรา ไม่
เป็นเรา ไม่ใช่ตัวตนของเรา” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 17 ข้อ 42 หน้า 21, มหามกุฏราช
วิทยาลัย, 2514) เป็นการยืนยันว่า สรรพสิ่ง (ขันธ์ 5) นั้น ไม่มีความเป็นอัตตา หรือตัวตนที่
สามารถเกิดขึ้น และดำรงอยู่เป็นอมตะ คือมีความเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ซึ่งเป็นแสดงออก
ถึงการปฏิเสธความเป็นอัตตาโดยสิ้นเชิง 

4) ทฤษฎีปฏิจจสมุปบาท ทฤษฎีคำสอนเรื่อง การปฏิเสธอัตตา คือการแสดงลักษณะ
ของสิ่งทั้งหลายว่า ไม่มีความเป็นอัตตาหรือสิ่ง (being) อยู่จริง คือดำรงอยู่ด้วยตัวเองไม่ได้ 



133 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

เพราะสิ่งทั้งหลายมีความสัมพันธ์เนื่องอาศัยเป็นเหตุปัจจัยแก่กันและกัน อาการที่สิ่งทั้งหลาย
ปรากฏออกมามีการเกิดและการดับสืบเนืองเป็นเหตุเป็นปัจจัยแก่กันและกันในรูปแบบของกฎ
ธรรมชาติ พุทธศาสนาเรียกทฤษฎนีี้ว่า “กฎปฏิจจสมุปบาท” หรือ “อิทัปปัจจยตา” ดังในปัจจย
สูตร สังยุตตนิกาย นิทานวรรค ปรากฏว่ามีพุทธพจน์ที่แสดงถึงปฏิจจสมุปบาทในรูปแบบของ
กฏธรรมชาติว่า “ก็ ปฏิจจสมุปบาท เป็นไฉน ?...พระตถาคตทั้งหลายเสด็จอุบัติขึ้นก็ตาม ไม่
เสด็จอุบัติขึ้นก็ตาม ธาตุอันนั้นคือ ธัมมฐิติ ธัมมนิยาม อิทัปปัจจัย ก็ยังดำรงอยู่ พระตถาคตย่อม
ตรัสรู้ ย่อมตรัสรู้ทั่วถึงซึ่งธาตุอันนั้น ครั้นแล้วย่อมตรัสบอก ทรงแสดง บัญญัติ แต่งตั้ง เปิดเผย 
จำแนก กระทำให้ตื้น และตรัสว่า ท่านทั้งหลายจงดู ดังนี้ เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย จึงมีสังขาร ..
ความจริงแท้ ความไม่คลาดเคลื่อน ความไม่เป็นอย่างอื่น มูลเหตุอันแน่นอนในธาตุอันนั้น ดัง
พรรณนามาฉะนี้แล เราเรียกว่า ปฏิจจสมุปบาท” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 16 ข้อ 61 หน้า 
25, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) 

หลักปฏิจจสมุปบาทคือ คำสอนที่พระพุทธเจ้าตรัสเกี่ยวกับการอิงอาศัยกันหรือความ
เป็นเหตุและผลของสิ่งทั้งหลาย โดยกล่าวถึงสิ่งทั้งปวงต้องอิงอาศัยสิ่งอื่นในการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ 
และดับไป มีความเปลี่ยนแปรไปตามเหตุปัจจัย กล่าวคือ มีความสัมพันธ์กันโดยการเป็นเหตุและ
เป็นผลต่อกันของสิ่งที่ เป็นไปตามเหตุปัจจัย ไม่เกี่ยวข้องกับผู้สร้างหรือผู้บันดาลแต่อย่างใด 
กล่าวคือการเกิดขึ้นของสิ่งหรือว่าปรากฏการณ์อย่างใดอย่างหนึ่งต้องอาศัยเหตุและเงื่อนไข
หลายอย่าง ซึ่งเรียกสิ่งเหล่านั้นว่า “ปัจจัย”หรือ “เหตุปัจจัย” (วัชระ งามจิตรเจริญ , 2556) ซึ่ง
กฎปฏิจจสมุปบาทนั้น สามารถแยกออกได้เป็น 2 ประเภท คือ ปฏิจจสมุปบาทที่แสดง
กระบวนการฝ่ายเกิด เรียกว่า “ฝ่ายสมุทยวาร” คือ ปฏิจจสมุปบาทที่แสดงกระบวนการฝ่าย
เกิด เรียกว่า “ฝ่ายสมุทยวาร” (อิมสฺมึ สติ อิทํ โหติ เมื่อปัจจัยนี้มี ผลนี้ ย่อมมี อิมสฺสุปฺปาทา 
อิทํ อุปฺปชฺชติ เพราะเกิดขึ้นแห่งปัจจัยนี้ ผลนี้ จึงเกิดขึ้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 16 ข้อ 
64 หน้า 27, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) 2) และปฏิจจสมุปบาทที่แสดงกระบวนการฝ่ายดับ 
เรียกว่า “ฝ่ายนิโรธวาร” คือปฏิจจสมุปบาทที่แสดงกระบวนการฝ่ายดับ เรียกว่า “ฝ่ายนิโรธ
วาร” อิมสฺมึ อสติ อิทํ น โหติ เมื่อปัจจัยนี้ไม่มีอยู่ ผลนี้ย่อมไม่มี อิมสฺส นิโรธา อิทํ นิรุชฺฌติ 
เพราะการดับแห่งปัจจัยนี้ ผลนี้ จึงดับ (พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 16 ข้อ 64 หน้า 27, มหาม
กุฏราชวิทยาลัย, 2514) เพื่อแสดงให้เห็นถึงคำสอนของกฎปฏิจจสมุปบาท ซึ่งมีเนื้อหาของการ
ปฏิเสธความรู้สึกว่ามีอัตตา ผู้เขียนจะได้กล่าวถึง  กฎปฏิจจสมุปบาท ที่มีความเป็นเหตุเป็นผล



134  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

ของกันและกัน หมายความว่า สิ่งทั้งหลายทั้งปวงจะต้องมีเหตุเกิด หรือสาเหตุที่ทำให้สิ่งนั้นๆ 
เกิดขึ้นได้ ต้องอาศัยสิ่งทั้งหลายมาประจวบเหมาะกัน ดังพระพุทธเจ้าตรัสความเกิดขึ้นแห่งโลก 
(สังขารโลก) ไว้ว่า “ความเกิดแห่งโลกนั้น คือ อาศัยจักษุและรูป เกิดจักขุวิญญาณ รวมธรรม 3 
ประการเป็นผัสสะ เพราะผัสสะเป็นปัจจัย จึงเกิดเวทนา เพราะเวทนาเป็นปัจจัย จึงเกิดตัณหา 
เพราะตัณหาเป็นปัจจัย จึงเกิดอุปาทาน เพราะอุปาทานเป็นปัจจัย จึงเกิดภพ เพราะภพเป็น
ปัจจัย จึงเกิดชาติ เพราะชาติเป็นปัจจัย จึงเกิดชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะทุกข์ โทมนัส และอุ
ปายาสนี้เป็นความเกิดแห่งโลก ฯลฯ”  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 18 ข้อ 156 หน้า 96, 
มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) เพราะพุทธศาสนาถือว่า “ธรรมทั้งปวง (สิ่งทั้งปวง) ต้องมีเหตุ
เป็นแดนเกิด” หมายความว่า ไม่มีสิ่งใดที่ เกิดได้โดยปราศจากเหตุ  ดังนั้น ถ้าถือเอาตาม
ความหมายนี้ สิ่งที่มีอยู่ด้วยตัวมันเอง โดยไม่มีเหตุเกิด เช่นพระเจ้า พระพรหม และสิ่งที่เรียกว่า 
อัตตา หรืออาตมันตามความเชื่อดั้งเดิมของพราหมณ์-ฮินดู ที่เป็นปฐมเหตุของสรรพสิ่ง ก็กล่าว
ได้ว่า ไม่มีอยู่จริง เพราะในเมื่อพุทธศาสนายืนยันว่า ไม่มีอัตตาหรือตัวตนที่เป็นอมตะ ดังนั้น 
ความรู้สึกว่า มีอัตตาหรือตัวตนขึ้นมาในสิง่ทั้งหลายทั้งปวง จึงเป็นการปฏิเสธไปโดยปริยาย 

ทั้งนี้ พระพุทธเจ้า ทรงมองว่า สิ่งทั้งปวงเป็นเพียงกระบวนการที่เป็นไปตามเหตุตาม
ปัจจัย ถ้าจะบอกว่า อัตตา “มี” หรือ  “ไม่มี” อย่างใดอย่างหนึ่งนั้น เป็นไปไม่ได้ กล่าวอีกอย่าง
ก็คือ สำหรับพระพุทธเจ้า ไม่มีสิ่งที่เรียกว่า การดำรงอยู่ (ผู้เขียน: ที่ไม่เปลี่ยนแปลง) (there is 
no such thing as 'existence') (Gombrich, Richard F. (Richard Francis), 1937) เพราะ
ทุกสิ่งเปลี่ยนแปรไปได้ ตามเงื่อนไขที่เข้ามากระทบประจวบเข้า กล่าวคือเป็นเป็นธรรมที่อยู่
กึ่งกลางระหว่างทัศนะที่สุดโต่งทั้งสองอย่าง คือ สัสสตทิฏฐิ ที่เห็นว่ามีอยู่ คงอยู่ถ่ายเดียว และ
อุจเฉททิฏฐิ ที่ความเห็นว่าไม่มี ขาดสูญโดยสิ้นเชิง ดังที่ปรากฏเนื้อความในกัจจานโคตตสูตรว่า 
“ส่วนสุดข้อที่ 1 นี้ว่า สิ่งทั้งปวงมีอยู่ ส่วนสุดข้อที่ 2 นี้ว่า สิ่งทั้งปวงไม่มี ตถาคตแสดงธรรมโดย
สายกลาง ไม่เข้าไปใกล้ส่วนสุดทั้ง 2 นั้นว่า เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย จึงมีสังขาร เพราะสังขาร
เป็นปัจจัย จึงมีวิญญาณ”  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 16 ข้อ 43 หน้า 17, มหามกุฏราช
วิทยาลัย, 2514) เช่นเดียวกับในอเจลกัสสปสูตร พระพุทธเจ้าก็ตรัสยืนยันถึงการปฏิเสธ “ความ
มี” และ “ความไม่มี” โดยมีความเกี่ยวข้องกับสัสสตทิฏฐิและอุจเฉททิฏฐิไว้ว่า “เมื่อบุคคลถือ
อยู่ว่า นั่น ผู้กระทำ นั่นผู้เสวย [ทุกข์] เราจะกล่าวว่า ทุกข์ตนกระทำเองดังนี้ อันนี้เป็นสัสสตทิฐิ
ไป เมื่อบุคคลถูกเวทนาทิ่มแทง [รู้] อยู่ว่าผู้กระทำคนหนึ่ง ผู้เสวย เป็นอีกคนหนึ่ง เราจะกล่าวว่า 



135 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 5 No. 2 (July - December 2021) 

ทุกข์ผู้อื่นกระทำให้ดังนี้ อันนี้เป็นอุจเฉททิฐิไป ดูกรกัสสปะ ตถาคตแสดงธรรมโดยสายกลาง ไม่
เข้าไปใกล้ส่วนสุดทั้งสองนั้นว่า เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย จึงมีสังขาร เพราะสังขารเป็นปัจจัย จึงมี
วิญญาณ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 16 ข้อ 50 หน้า 20, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2514) 
จากหลักฐานข้างต้น สรุปได้ว่า กฎปฏิจจสมุปบาท หมายถึงภาวะที่ไม่มีสิ่งที่เป็นอมตะ ไม่มีสิ่งที่
คงที่ยั่งยืนและไม่แปรผัน กล่าวคือการมีอยู่ คงอยู่ และดับไป เป็นไปตามเหตุตามปัจจัย หรือ
ขึ้นอยู่กับเงื่อนไขที่เข้ามาเกี่ยวข้อง ไม่มีสิ่งที่ยืนหยัดอยู่ได้ด้วยตัวมันเอง โดยมีความสัมพันธ์สืบ
ต่อกันไปเป็นกระแสตลอดเวลาและ ภายในกระแสการเกิดดับที่รวดเร็วเช่นนี้ ย่อมไม่มีสิ่งที่
เรียกว่า “ตัวตน (อัตตา)” อยู่ถาวร (สมภาร พรมทา, 2539) ดังนั้น ถือได้ว่า กฎปฏิจจสมุปบาท 
คือทฤษฎีหรือคำสอนของพระพุทธเจ้าที่ยืนยันการปฏิเสธอัตตาหรืออาตมันเชิงความเชื่อของ
ชาวอินเดียโบราณ และความรู้สึกว่ามีอัตตาหรือตัวตน ซึ่งเรียกว่า กิเลส (ในความหมายพุทธ
ศาสนา) ในสิ่งทั้งหลายทั้งปวงโดยปริยาย 

 

บทสรุป 

ตามหลักฐานทางพระไตรปิฎก พบว่า พระพุทธเจ้าทรงกล่าวถึงอัตตาในความหมาย 2 
ลักษณะด้วยกันคือ 1. อัตตาหรือตัวตน ที่เป็นภาษาสำหรับใช้เพ่ือเป็นการสื่อสารและเข้าใจแบบ
ชาวโลก (ชาวบ้าน) ทั่วไปเท่านั้น (สมมติสัจจ์) ซึ่งอัตตาลักษณะนี้ พระพุทธเจ้าไม่ได้ปฏิเสธ 
เพราะเป็นเพียงคำที่ใช้สำหรับการสื่อสารกับชาวโลก สำหรับใช้เป็นคำพูดในชีวิตประจำวัน
เท่านั้น และ 2. อัตตาในความหมายที่เป็นอาตมัน คือภาวะที่ไม่เปลี่ยนแปลงดำรงตนเป็นอมตะ 
(ปรมัตถ์สัจจ์) ซึ่งพระพุทธเจ้า ได้ปฏิเสธอัตตาในรูปแบบลักษณะเช่นนี้ ด้วยหลักการหรือทฤษฎี
คือ หลักอนัตตา ว่าด้วยความเชื่อที่ว่า การไม่มีอัตตาที่เป็นอมตะและไม่มีอัตตาที่ขาดสูญ (ซึ่ง
ตรงข้ามกับความสุดโต่งทั้งสองคือ สัสสตทิฏฐิ อัตตาที่เป็นอมตะ และอุจเฉททิฏฐิ อัตตาที่ขาด
สูญ) กล่าวคือการที่พระองค์ ทรงเชื่อว่าทุกสรรพสิ่งมีกระบวนการเกิดและดับเนื่องด้วยเหตุ
ปัจจัยที่มาประจวบเหมาะกันเข้า อย่างไรก็ตาม พระพุทธเจ้า ทรงยืนยันว่า แม้ว่าอัตตาจะไม่มี
อยู่จริง แต่การยึดถืออัตตาก็ยังมีอยู่ และมันก็เป็นสิ่งที่คนทั่วไปยึดถือกันอย่างแน่นแฟ้นอย่างยิ่ง 
ดังนั้น พระองค์จึงมุ่งเน้นคำสอนเรื่องการปฏิเสธอัตตาที่เขายึดกันอยู่ คือมุ่งคนคนละเลิกการยึด
มั่น ถือมั่น หรือกล่าวอีกอย่างได้ว่า คำสอนของพุทธเจ้านั้น อัตตาไม่ได้เป็นสาระหรือเป็นเรื่องที่
จะต้องใส่ใจหรือคำนึงว่ามีอยู่หรือไม่มี แต่ให้มองไปที่การไม่ให้ยึดมั่นถือมั่นในอัตตา เพราะ



136  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564) 

เมื่อใดก็ตาม บุคคลได้ละทิ้งความยึดมั่นถือมั่นในสรรพสิ่งว่ามีอัตตาได้แล้ว พระพุทธเจ้า ทรงถือ
ว่าบุคคลนั้นได้หมดภาระ (อเสขบุคคล) กล่าวคือได้บรรลุธรรมอันเป็นอุดมคติทางพุทธศาสนา ที่
เรียกว่า “นิพพานธรรม” แล้วนั่นเอง 

 

เอกสารอ้างอิง 
กรมศิลปากร. (2516). มิลินทปัญหา ฉบับพศิดาร. พระนคร. สำนักพิมพศ์ิลปะบรรณาคาร. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2555). พุทธธรรม ฉบบัปรับขยาย. กรุงเทพมหานคร:   

พิมพ์ครั้งที่ 32. สำนักพิมพ์ผลธิัมม์ จำกัด. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย (2514). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับหลวง. กรุงเทพมหานคร:  โรงพิมพ ์

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย (2553). วิสุทธิมรรค. กรุงเทพมหานคร: มหามกฏุราชวิทยาลัย. 
วิทย์ วิศทเวทย์ (2542). อนตัตาในพุทธปรัชญา. กรุงเทพมมหานคร: โรงพิมพ์จุฬาลงกรณ์ 

มหาวิทยาลัย. 
วัชระ งามจิตรเจริญ (2556). พุทธศาสนาเถรวาท. พิมพ์ครั้งที่ 3 แก้ไขเพิม่เติม.  

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
สมภาร พรมทา (2539). คือความว่างเปล่า พุทธปรัชญาว่าด้วยธรรมชาติของโลกและชีวิต.  

กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
สราวุธ โพธิศ์รีขาม.(2562). แนวคิดเรื่อง ตัวกู ของกู ในทัศนะของพุทธทาสภิกขุ. วิทยานิพนธ์ 

ปริญญามหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสน์ศึกษา ภาควิชาประวัติศาสตร์ ปรัชญา และ 
วรรณคดีอังกฤษ. มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร.์ 

Peter Harvey. (2013). An Introduction to Buddhism: Teachings, History and  

Practices. Cambridge University Press. 

T. W. Rhys Davids (Thomas William Rhys) and William Stede (1952). The Pali  

Text Society's Pali-English dictionary. Edited by T. W. Rhys Davids and  

William Stede. LONDON: Biling and Sons Ltd., Guildford and Esher. 

The Editors of Encyclopedia Britannica. (15 November 2021). " Atman Hindu  

philosophy". Britannica. (Online). https://www.britannica.com/topic/atman. 

Gombrich, Richard F. (Richard Francis). (1937). What the Buddha thought.  

London: Equinox Pub. 

 

https://www.britannica.com/topic/atman

