
เทวทัตตปัพพาชิตปัญหา: กระบวนการโต้แยง้อย่างมีเหตุผล 
ในมิลินทปัญหา  

Devadattapabbãjitapañhã: Reasoning  

Argumentative Process in Milinda Pañha 
 
 
 

พระมหาทรงชัย ศิริ 
Phramaha Songchai Siri 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalonkornrajavidyalaya 

Corresponding author E-mail: songchaisiri2531@gmail.com 

 
 

Received: January 27, 2022; Revised: April 25, 2022; Accepted: April 30, 2022 

 

 
 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้ มีจุดประสงค์เพ่ือศึกษากระบวนการโต้แย้งอย่างมีเหตุผลในเทวทัตตปัพพา
ชิต-ปัญหา ซึ่งเกี่ยวกับกรณีที่พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้พระเทวทัตบวช ระหว่างพระเจ้ามิลินท์
กับพระนาคเสน จากการศึกษาพบว่า พระเจ้ามิลินท์ทรงไม่เห็นด้วยกับพระนาคเสนที่ประกาศ
ว่า พระพุทธเจ้าทรงเพียบพร้อมด้วยคุณสมบัติ 2 ประการคือ 1) ความเป็นพระสัพพัญญู 2) 
ความมีพระกรุณา ด้วยเหตุผลว่า พระพุทธองค์ทรงเปิดช่องให้พระเทวทัตเข้ามาบวชท า
อนันตริยกรรม จนเป็นเหตุให้ท่านได้รับอกุศลวิบากอย่างหนัก ในขณะที่พระนาคเสนพยายาม
โต้แย้งด้วยกระบวนการ “ปฏิปุจฉาวิธี” ผ่านข้อ “อุปมาอุปไมย” เพ่ือแสดงค าตอบอย่างเป็น
รูปธรรม กระทั่งได้ข้อสรุปของปัญหา สาระส าคัญเชิงคุณค่าของกระบวนการโต้แย้งอย่างมี
เหตุผลในเทวทัตตปัพพาชิตปัญหานี้ ท าให้เรียนรู้วิธีการตั้งค าถามและการตอบค าถามเชิง



201 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.1 (January - April 2022) 

ปฏิภาณโวหารเพ่ือแสวงหาข้อเท็จจริง และท าให้รู้วิธีประคองตนให้อยู่ในบรรยากาศของการ
สนทนาเชิงโต้แย้งกันอย่างสร้างสรรค์และสันติ 
ค าส าคัญ: การโต้แย้ง, การใช้เหตุผล, ปฏิปุจฉาวิธี, อุปมาอุปไมย  

 

Abstract 

 In this paper, an attempt was purposely made to study Reasoning 

Argumenta-tive Process in Devadattapabbãjitapañhã done by Milinda King and 

Nãgasena wherein Devadatta ordination was allowed by the Buddha. In the 

study, it showed that Milinda King disagreed with Nãgasena’s endorsement that 

the Buddha possesses two kinds of quality: 1) omniscience, and 2) the greatest 

compassion on the ground that the Buddha gave ordination to Devadatta in order 

to do the most serious offence and thereby bringing about him the heaviest 

unwholesome result. In this matter, Nãgasena, while answering the question, 

utilized Pañipucchãvidhĩ through Upamã-upameyya so as to provide the 

concrete answer whereby its answer could be settled up. As far as the process of 

reasoning is concerned in Devadattapabbãjitapañhã, it shows the important 

aspects of argument to us where we can learn how put the question wisely and 

how to rhetorically answer the question while seeking for the fact involved. 

Furthermore, it also teaches us how to manage oneself in the atmosphere of 

debate creatively and peacefully. 

Keyword: Argument, Reasoning, Pañipucchãvidhĩ, Upamãupameyya 

 

บทน า 

คัมภีร์มิลินทปัญหา เป็นคัมภีร์พระพุทธศาสนา ที่แสดงถึงบทสนทนาเชิงปุจฉาวิสัชนา 
ระหว่างพระเจ้ามิลินท์กับพระนาคเสน โดยพระเจ้ามิลินท์ทรงเริ่มตั้งประเด็นอภิปราย ผ่าน
ปัญหา-กรรมต่างๆ ที่เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา ด้วยประสงค์จะรุกไล่ต้อนพระนาคเสนให้จนมุม
ต่อปัญหา ที่แฝงไปด้วยปมลึกซึ้งอย่างมีนัยส าคัญ  

เทวทัตตปัพพาชิตปัญหา (พระติปิฏกจูฬาภยเถระ, 2559) เป็นหนึ่งประเด็นปัญหาใน
คัมภีร์มิลินทปัญหา ที่เกี่ยวกับเหตุผล ที่พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้พระเทวทัตบวช พระเจ้า 
มิลินท์ปรารภถึงคุณสมบัติของพระพุทธเจ้า 2 ประการ คือ 1) ความเป็นพระสัพพัญญู 2) ความ



202  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2565) 

มีพระกรุณา เพ่ือจะไขข้อข้องใจว่า “พระพุทธเจ้าทรงเป็นพระสัพพัญญูและทรงมีพระกรุณาจริง
หรือไม่” โดยพระเจ้ามิลินท์ได้วิพากษ์ถึงความเป็นพระสัพพัญญูของพระพุทธเจ้าต่อพระนาค
เสนว่า หากพระพุทธเจ้าทรงเป็นพระสัพพัญญูจริง เหตุใดจึงทรงยอมรับพระเทวทัตให้เข้ามา
บวชในพระพุทธศาสนา ทั้งที่คงทรงทราบดีอยู่ว่า พระเทวทัตจะต้องเข้ามาสร้างความเสียหาย
ร้ายแรง เช่น ท าลายระบบการปกครองสงฆ์ หรือท าร้ายพระองค์จนห้อพระโลหิต และหากพระ
พุทธองค์ทรงเป็นพระสัพพัญญูจริง เหตุใดจึงทรงแสดงท่าทีเลือกข้างปฏิบัติ เสมือนจงใจให้พระ
เทวทัตเข้ามาบวชในพระพุทธศาสนา จนสร้างความเสียหายขั้นอนันตริยกรรม ส่งผลให้ตนเสวย
อกุศลวิบากอย่างหนัก การกระท าเช่นนี้ จะท าให้เข้าใจได้อย่างไรว่า “พระพุทธองค์ทรงมีพระ
กรุณาต่อพระเทวทัตเสมอเหมือนสรรพสัตว์” 

อนึ่งเทวทัตตปัพพาชิตปัญหา แบ่งเป็น 3 ช่วงตอนส าคัญคือ 1) ช่วงพระเจ้ามิลินท์เป็น 
ผู้ตั้งค าถามเชิงวิภาษวิธีถึงคุณสมบัติของพระพุทธเจ้าต่อพระนาคเสน 2) ช่วงพระนาคเสนเป็น
ผู้ตอบและสลับตั้งค าถามด้วยปฏิปุจฉาวิธีผ่านข้ออุปมาอุปไมยต่อพระเจ้ามิลินท์ 3) ช่วงพระนาค
เสนตอบปัญหาเชิงพรรณนาถึงคุณสมบัติของพระพุทธเจ้า จนสามารถท าให้พระเจ้ามิลินท์
ยอมรับและสิ้นสงสัย 

เทวทัตตปัพพาชิตปัญหา นอกจากจะเป็นประเด็นปัญหาให้ศึกษา ถึงการหาข้อยุติได้
แล้วก็จริง ทว่าผู้เขียนต้องการน าเสนอมุมมองผ่านทัศนะวิจารณ์ เพ่ือให้ทราบถึงเหตุผลในการ
ตั้งค าถามและการตอบค าถามเชิงปฏิภาณโวหาร ตลอดจนทักษะการโต้ตอบปัญหากรรม ที่พระ
เจ้ามิลินท์และพระนาคเสนต่างน าเสนอผ่านรูปแบบของตน ท าให้สามารถเรียนรู้วิธีการเปลี่ยน
บทบาทจากสถานะที่เป็นผู้ตั้งค าถาม จนสามารถพลิกบทบาทกลับมาเป็นผู้ตอบค าถามได้ใน
บุคคลคนเดียวกันอย่างเหมาะสม ผ่านหลักคิด มุมมอง และเหตุผลที่แหลมคม ของพระเจ้ามิ
ลินท์และพระนาคเสน ซึ่งผู้เขียนมีความเชื่อเป็นอย่างยิ่งว่า สาระส าคัญที่น าเสนอผ่านเทวทัตต
ปัพพาชิตปัญหานี้ จะสามารถสร้างกรอบแนวคิดในการโต้แย้งเชิงปุจฉาวิสัชนาได้อย่างรู้เท่าทัน 
ทั้งยังท าให้ทราบวิธีการประคองตนให้อยู่ในบรรยากาศของการสนทนาเชิงโต้แย้งกันได้อย่าง
สร้างสรรค์และสันติ 

  
 



203 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.1 (January - April 2022) 

กระบวนการโต้แย้งอย่างมีเหตุผลของพระเจ้ามิลินท์ในเทวทัตตปัพพาชิตปัญหา 
จุดเริ่มต้นของการถกอภิปรายเทวทัตตปัพพาชิตปัญหานี้  เกิดมาจากข้อสงสัย 2 

ประการของพระเจ้ามิลินท์ถึงกรณีที่ว่า 1) “พระพุทธเจ้าทรงเป็นพระสัพพัญญูจริงหรือไม่” 
ค าถามนี้ เป็นค าถามสืบเนื่องจากพุทธสัพพัญญุภาวปัญหา กล่าวคือ ปัญหาว่าด้วยความเป็น
สัพพัญญูของพระพุทธเจ้า (พระติปิฏกจูฬาภยเถระ, 2559) ที่ผู้เขียนเข้าใจว่า พระเจ้ามิลินท์ยัง
ทรงต้องการค าตอบจากพระนาคเสนอย่างกระจ่างชัดมากยิ่งขึ้น จึงยกขึ้นมาถกอภิปรายร่วมใน
ประเด็นใหม่ซ ้าอีก 2) “พระพุทธเจ้าทรงมีพระกรุณาต่อพระเทวทัตจริงหรือไม่” ค าถามนี้
นับเป็นค าถามพ่วงท้ายที่เป็นประเด็นใหม่ ผ่านการตั้งข้อสังเกตอันแยบยลของพระเจ้ามิลินท์ 
เพ่ือต้องการให้พระนาคเสนตอบค าถามให้ครอบคลุมถึงคุณสมบัติเด่นของพระพุทธเจ้า 2 ด้าน
คือ พระปญัญาคุณและพระกรุณาคุณ ด้วยการเริ่มต้ังประเด็นอภิปรายร่วมกันดังนี้  

พระเจ้ามิลินท:์ พระคุณเจ้านาคเสน ใครบวชให้พระเทวทัต 
พระนาคเสน: ขอถวายพระพร มหาบพิตร...พระผู้มีพระภาค ทรงโปรดให้บวช 
พระเจ้ามิลินท:์ พระคุณเจ้า พระเทวทัตบวชแล้ว ก็ยุยงสงฆ์ให้แตกแยกกันมิใช่หรือ 
พระนาคเสน: ขอถวายพระพร ใช่ พระเทวทัตบวชแล้วก็ยุยงสงฆ์ให้แตกแยกกัน...ภิกษุ
มีตนอยู่ตามปกติแล้ว ร่วมสังวาสเดียวกัน ร่วมสีมาเดียวกัน ย่อมยุยงสงฆ์ให้แตกแยก
กันได ้(พระตปิิฏกจูฬาภยเถระ, 2559) 
1. ทักษะการโต้แยง้อย่างมีเหตุผลของพระเจ้ามิลินท์ 
จากชุดค าถามค าตอบทั้ง 2 ดังกล่าว มีความน่าสนใจต้ังแต่ค าถามแรก โดยพระเจ้า 

มิลินท์ทรงยก “พระเทวทัต” ขึ้นเป็นบุคคลเด่น เพ่ือรุกไล่พระนาคเสน ที่วิสัชนาในพุทธ
สัพพัญญุภาวปัญหาก่อนหน้านี้ว่า “พระพุทธเจ้าทรงเป็นพระสัพพัญญูจริง” (พระติปิฏกจูฬาภย
เถระ, 2559) การยืนยันค าตอบดังกล่าวของพระนาคเสนนั้น ท าให้พระเจ้ามิลินท์ไดต้ั้งข้อสังเกต
เพ่ิมเติมว่า หากพระพุทธเจ้าทรงเป็นพระสัพพัญญูจริง ก็คงทรงทราบชัดอยู่แล้วว่า พระเทวทัต
เมื่อเข้ามาบวชแล้ว จะต้องท าอนันตริยกรรมร้ายแรง เช่น ท าลายระบบการปกครองสงฆ์ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 8 ข้อที่ 590 หน้าที่ 441, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
ด้วยเหตุนี้  จึงท าให้เข้าใจได้หรือไม่ว่า พระพุทธองค์ทรงยอมรับให้เหตุการณ์ร้ายแรงเช่นนี้
เกิดขึ้นแก่องค์กรสงฆ์ ซึ่งหากกล่าวกรณีนี้ผ่านมิติทางครอบครัว ประหนึ่งจะยอมรับใช่หรือไม่ว่า 



204  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2565) 

“เราก าลังเปิดโอกาสให้บุคคลผู้ไม่หวังดี เข้ามาสร้างความแตกแยกให้แก่ครอบครัวของเรา” นี้
เป็นข้อทวงถามที่พระเจ้ามิลินท์ทรงใช้กับพระนาคเสน  

ยังมชีุดค าถามค าตอบต่อจากบทสนทนาที่น่าสนใจอีกดังนี้ 
พระเจ้ามิลินท:์ พระคุณเจ้า ผู้ยุยงสงฆใ์ห้แตกแยกกัน ย่อมได้รับผลกรรมเช่นไร 
พระนาคเสน: ขอถวายพระพร เขา ย่อมหมกไหม้ในนรกตลอดกัป 
พระเจ้ามิลินท:์ พระคุณเจ้านาคเสน พระพุทธเจ้าทรงทราบหรือไม่ว่า “พระเทวทัตบวช
แล้ว จักยุยงสงฆ์ให้แตกแยกกัน ครั้นยุยงสงฆ์ให้แตกแยกกันแล้ว จักไหม้อยู่ในนรก
ตลอดกัป” 
พระนาคเสน: ใช่ มหาบพิตร พระตถาคตทรงทราบอยู่ (พระติปิฏกจูฬาภยเถระ, 2559) 
การที่พระเจ้ามิลินท์ทรงรุกไล่ต้อนพระนาคเสนด้วยค าถามดังกล่าว ท าให้เข้าใจว่า  

พระพุทธเจ้าทรงมีญาณหยั่งรู้ล่วงหน้า ถึงสถานการณ์ที่จะเกิดขึ้นต่อความม่ันคงขององค์กรสงฆ์ 
ที่พระองค์ทรงเป็นผู้ก่อตั้งขึ้น ทั้งยังทรงรับรู้ถึงผลแห่งอกุศลกรรม ที่พระเทวทัตจะต้องไปรับ
และเสวยอยู่ชั่วกัปหนึ่ง ตามข้อวิสัชนาที่พระนาคเสนได้กล่าวอ้าง ปรากฏการณ์นี้ ยิ่งท าให้พระ
เจ้ามิลินท์ได้โอกาสตั้งประเด็นค าถามที่แคลงใจว่า “พระพุทธเจ้าทรงเป็นพระสัพพัญญูจริงๆ 
หรือ” เพราะหากเป็นเช่นนั้นจริง ก็เสมือนเป็นการบ่งชี้ว่า “พระพุทธองค์ทรงต้องการให้
เหตุการณเ์ช่นนี้เกิดขึ้นจริงๆ ทั้งยังทรงไม่มีทา่ทีทีจ่ะระงับเหตุการณด์ังกล่าวมิให้เกิดขึ้นอีกด้วย”  

อนึ่ง ในประเด็นเดียวกันดังกล่าว พระเจ้ามิลินท์อาจตั้งเป็นข้อสังเกตเพ่ิมเติมอีกว่า  
หากพระพุทธเจ้าทรงเห็นว่าเหตุการณ์ดังกล่าวจะเกิดขึ้นจริงๆ แล้วไม่สามารถยับยั้งได้ แต่เหตุ
ใดจึงไม่ทรงหาวิธีการป้องกัน หรอืแก้ไขสถานการณ์ดังกล่าวให้คลี่คลายลงไป ด้วยอุบายอย่างใด
อย่างหนึ่ง เช่น อาจจะทรงบัญญัติสิกขาบทล่วงหน้าก่อนเกิดสังฆเภท เพ่ือป้องกันอาบัติร้ายแรง
ที่จะเกิดขึ้นแก่ภิกษุในอนาคต (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 8 หน้าที่ 13, มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) หรืออาจจะทรงคิดหาวิธีป้องกันอาสวัฏฐานิยธรรม ทีอ่าจสะท้อนเป็น
อกุศลวิบากขั้นร้ายแรง อันส่งผลให้พระเทวทัตไปเกิดในนรกชั่วกัปหนึ่งในอนาคตนั้น ให้เบาบาง
ลงไปได้บ้าง 

การที่พระเจ้ามิลินท์สามารถตั้งประเด็นค าถามได้อย่างต่อเนื่องเช่นนี้ หากพิจารณาใน
บริบทของการโต้แย้งกันอย่างมีเหตุผล อาจท าให้เข้าใจว่า พระนาคเสนยังไม่สามารถตอบ



205 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.1 (January - April 2022) 

ค าถามได้อย่างตรงไปตรงมา จนเป็นเหตุให้เหตุผลบางอย่างที่เป็นค าตอบขัดกับความเป็นจริง 
ทั้งนี้เพราะมีกระบวนการที่เป็นองค์ประกอบร่วมในการให้ค าตอบของพระนาคเสนยังไม่สมบูรณ์
ดังนี้คือ 

1) ข้อมูล (Data) หมายถึง ข้อเท็จจริงที่เกี่ยวกับประเด็นปัญหาที่น ามาช่วยสนับสนุน
ข้อเสนอในการเรียกร้องสนับสนุน (Claim) 

2) ข้อเสนอในการเรียกร้อง (Claim) หมายถึง ข้อเสนอที่ต้องการจะให้เกิดข้ึน ที่น าไปสู่
ข้อโต้แย้ง 

3) เหตุผลสนับสนุนในการเรียกร้อง (Warrant) หมายถึง เหตุผล กฎเกณฑ์ หลักการที่
ท าให้ความเชื่อมโยงระหว่างข้อมูล (Data) กับข้อเสนอในการเรียกร้อง (Claim) มีความ
น่าเชื่อถอืหรือสมเหตุสมผล 

4) เหตุผลที่สนับสนุนเพ่ิมเติม (Backing) หมายถึง ข้อตกลงเบื้องต้นที่ยอมรับโดยทั่วไป
ซ่ึงใช้สร้างความน่าเชื่อถือให้กับเหตุผลข้อเสนอในการเรียกร้อง (Warrant) 

5) ความเป็นไปได้ (Qualifier) หมายถึง สภาวะและปัจจัยที่ท าให้ข้อเสนอในการ
เรียกร้อง (Claim) เป็นไปได้ 

6) เหตุผลคัดค้าน (Rebuttal) หมายถึง สิ่งที่ก าหนดสภาพการณ์หรือเงื่อนไขท่ีข้อเสนอ
ในการเรียกร้องไม่เปน็จริง (วนิดา ผาระนัด และประสาท เนืองเฉลิม, 2561) 

2. การใช้เหตุผลเชิงวิภาษวิธีของพระเจ้ามิลินท์ 
จากค าตอบที่พระนาคเสนได้วิสัชนาไปนั้น ยังไม่สามารถตอบข้อสงสัยของพระเจ้ามิ

ลินท์ให้หมดสิ้นไปได้ ทว่ากลับเพ่ิมความสงสัยมากขึ้นไปอีก ทั้งยังเปิดช่องให้พระเจ้ามิลินทไ์ด้ตั้ง
ประเด็นค าถามขึ้นใหม่อย่างเป็นอิสระ โดยไม่มีท่าทีว่าจะทรงยอมรับค าตอบ ที่พระนาคเสน
แสดงถึงว่า “พระพุทธเจ้าทรงเป็นพระสัพพัญญูจริง” ดังค าถามต่อไปว่า  

พระเจ้ามิลินท์: พระคุณเจ้านาคเสน ถ้าพระพุทธเจ้าทรงทราบอยู่ ...เมื่อเป็นเช่นนั้น 
ค าพูดที่ว่า “พระพุทธเจ้า 1) ทรงเป็นผู้มีพระกรุณา 2) ทรงอนุเคราะห์  แสวงหา
ประโยชน์เกื้อกูล 3) ขจัดสิ่งที่หาประโยชน์เกื้อกูลมิได้ 4) มุ่งมั่นแต่สิ่งที่เป็นประโยชน์
เกื้อกูล แก่สัตว์ทั้งปวงทั้งหลาย” ก็เป็นค าพูดที่ไม่ถูกต้อง หรือถ้าพระองค์ไม่ทรงทราบ



206  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2565) 

เหตุนั้น จึงทรงให้บวช แสดงว่า พระพุทธเจ้าก็ไม่ใช่พระสัพพัญญูจริงน่ะสิ (พระติปิฏก
จฬูาภยเถระ, 2559) 
ค าถามดังกล่าวแสดงถึงเชาว์ปัญญาของพระเจ้ามิลินท์ ผ่านการระดมทางความคิด

อย่างเป็นระบบ ทั้งยังประกาศว่าพระองค์มีความรู้ทางด้านพระพุทธศาสนาดีพอสมควร เพราะ
สามารถผูกเงื่อนปมเป็นปัญหาปลายเปิด ระหว่างการสนทนาได้อย่างต่อเนื่อง จากค าตอบของ
พระนาคเสน ที่ไม่สามารถแสดงจุดยืนได้ตรงตามข้อเท็จจริง พระเจ้ามิลินท์จึงได้ช่องวิพากษ์ถึง
คุณสมบัติเด่นของพระพุทธเจ้าด้าน “พระกรุณาคุณ” ว่าจะขัดต่อคุณสมบัติด้าน “พระปัญญา
คุณ” คือความเป็นพระสัพพัญญูของพระพุทธองค์เองหรือไม่ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 26 
ข้อที่ 625 หน้าที่ 447, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

หากพิจารณาในแง่การตั้งค าถามของพระเจ้ามิลินท์ที่มีความแยบยลเช่นนี้ มีความ
เป็นไปได้ว่า พระองค์อาจทรงใช้แนวทางวิภาษวิธี (dialectic method) เป็นเครื่องมือในการ
ปฏิเสธค าตอบของพระนาคเสน เนื่องด้วยวิภาษวิธีมีความหมายหลักอยู่ 2 ประการ คือ 1) การ
พูดโต้แย้งเพ่ือให้ใครก็ตามที่ยืนยันว่ารู้เรื่องนั้นเรื่องนี้จริง ได้ตระหนักว่าตนเองไม่รู้อะไรเลย 2) 
การโต้แย้งทางอภิปรัชญา ที่เชื่อกันว่าสรรพสิ่งในจักรวาล ด าเนินไปอย่างมีการเปลี่ยนแปลงและ
พัฒนาอยู่ตลอดเวลา ซึ่งวิภาษวิธีนี้ สามารถใช้เป็นเครื่องมือในการปฏิเสธและอธิบายทฤษฎีอ่ืน 
ๆ ที่เป็นปรากฏการณ์ทางญาณวิทยาและอภิปรัชญาได ้(สมภาร พรมทา, 2540)  

ดังนั้น ผู้เขียนจึงตั้งข้อสันนิษฐานตามความหมายข้างต้นว่า วิภาษวิธีมีอิทธิพลต่อระบบ
ทางความคิดของพระเจ้ามิลินท์ ทั้งยังเป็นเครื่องมือส าคัญในการใช้เหตุผลโต้แย้งพระนาคเสน 
ซ่ึงสรุปได้เป็น 2 ลักษณะ คือ 1) การใช้เหตุผลอธิบายค าถาม เพ่ือแสดงถึงข้อสงสัยผ่านองค์
ความรู้อย่างน่าสนใจ 2) การใช้เหตุผลโต้แย้ง เพ่ือสร้างความได้เปรียบในการถกอภิปราย 

3. วิภาษวิธีเชิงทวิโกฏิและปฏิปุจฉาวิธีกับความเหมือนทีแ่ตกต่าง 
อีกประการหนึ่ง การใช้เหตุผลโต้แย้งเชิงวิภาษวิธีของพระเจ้ามิลินท์นี้ มีลักษณะเด่นคือ

เป็นแบบ “ทวิโกฏิ” กล่าวคือ การที่ผู้ถามบังคับให้ผู้ตอบเลือกตอบได้แต่เพียงว่า “ใช่” หรือ 
“ไม่ใช่” เท่านั้น (Graham Priest, 2010) ซ่ึงผู้ตอบไม่สามารถใช้สิทธิ์วิพากษ์ หรือท าการโต้แย้ง
ใดๆ ได้ ด้วยว่าผู้ถามมีจุดหมายที่จะรุกไล่ต้อนผู้ตอบให้จนมุมต่อค าถาม ที่ตนตั้งค าตอบไว้เป็น
ธงก่อนหน้าแล้ว 



207 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.1 (January - April 2022) 

การตั้งค าถามแบบทวิโกฏินี้ เมื่อเปรียบเทียบกับรูปแบบการตั้งค าถาม ตามแนวคิดของ
พระพุทธศาสนาเถรวาท กลับปรากฏว่ามีลักษณะคล้ายกับ “ปฏิปุจฉาวิธี” (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 21 ข้อที่ 70 หน้าที่ 42, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ได้แก่ “วิธีการ
ตอบค าถามด้วยการย้อนถาม” ซึ่งผู้ที่ใช้ปฏิปุจฉาวิธีนี้จะต้องท าหน้าที่อย่างน้อยคือ 1) เป็นผู้
ถามกลับ เพ่ือให้ฝ่ายตรงข้ามตอบค าถามเข้าทางค าตอบ ที่ตนตั้งเป็นธงไว้ก่อนหน้า เพ่ือชิงความ
ได้เปรียบในการใช้เหตุผลให้เหนือกว่าผู้ร่วมสนทนา 2) เป็นผู้ถามและผู้ตอบในคราเดียวกัน โดย
สามารถจูงใจให้ฝ่ายตรงข้ามตอบค าถามเข้าทางตน บนข้อมูลที่เป็นข้อเท็จจริง และตนก็รับรอง
ค าตอบของฝ่ายตรงขา้มนั้น 

ดังนั้น การใช้เหตุผลแบบทวิโกฏินี้ จึงเป็นการแสดงถึงไหวพริบและปฏิภาณของการ
สนทนาระหว่าง “ผู้ถามกับผู้ตอบ” ซึ่งผู้ถามและผู้ตอบนี้ จะต้องมีวุฒิภาวะในการแสดงบทบาท
ของตน ผ่านการปรับตัวตามสถานการณ์ให้ได้อย่างเหมาะสม ทั้งต้องมีความพร้อมในการท า
หน้าที่เป็นทั้งผู้ถามและผู้ตอบได้ในคราเดียวกัน เพ่ือใช้เหตุผลเป็นเครื่องมือในการโต้แย้งกัน
อย่างชาญฉลาด และมีความรู้เท่าทันต่อเหลี่ยมมุมปัญหาของกันและกัน ผ่านกระบวนการคิด
อย่างมีเหตุผล ในขณะที่ถกอภิปรายกันอย่างเข้มข้น แม้บางครั้งอาจจะมีการกล่าวกระทบกระ
เทียบกนับา้งก็ตามที 

สรุปว่า ประเด็นปัญหาดังกล่าวที่เป็นข้อพิพาทเริ่มต้น ที่พระเจ้ามิลินท์ได้ตั้งเป็น
ประเด็นถกอภิปรายนั้น พระนาคเสนยังให้ค าตอบได้ไม่ชัดทั้งยังไม่ตรงกับข้อสมุฏฐานความจริง 
ตามความคาดหวังของพระเจ้ามิลินท์ ที่ต้องการให้พระนาคเสนตอบค าถามอย่างตรงไปตรงมา 
เพ่ือหาข้อยุติและปิดช่องส าหรับผู้ไม่หวังดี ที่ต้องการกล่าวจ้วงจาบพระพุทธเจ้าในอนาคต โดย
ทรงโปรยค าถามทิ้งไว้ช่วงท้าย แล้วทรงวางท่าทีที่จะเป็นผู้รับฟัง เพ่ือปลดข้อสงสัยจากกรณี
ดังกล่าว ที่พระองค์ทรงตั้งเป็นข้อสังเกตไว้ก่อนหน้าว่า “พระพุทธเจ้าทรงเป็นพระสัพพัญญูจริง
หรอื” เพ่ือให้โอกาสพระนาคเสนได้ใช้เหตุผลชี้แจงประเด็นค าถามได้อย่างเต็มศักยภาพต่อไป 
  

กระบวนการโต้แย้งอย่างมีเหตุผลของพระนาคเสนในเทวทัตตปัพพาชิตปัญหา 
พระเจ้ามิลินท์ได้รุกไล่ต้อนพระนาคเสน ด้วยค าถามที่ เกี่ยวกับคุณสมบัติ เฉพาะ 

ของพระพุทธเจ้า 2 ประการ คือ 1) ความเป็นพระสัพพัญญู 2) ความมีพระกรุณา จากค าตอบ



208  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2565) 

ของพระนาคเสนซึ่งยังหาข้อสรุปไม่ได้ อีกทั้งพระนาคเสนก็ยังยืนยันค าตอบตามเดิมว่า 
“พระพุทธเจ้าทรงเป็นพระสัพพัญญูและทรงมีพระกรุณาต่อพระเทวทัตจริง” โดยให้เหตุผลกับ
พระเจ้ามิลินท์ไว้อย่างน่าสนใจ ซึ่งสรุปประเด็นความได้ว่า 

“ขอถวายพระพร พระผู้มีพระภาคทรงเป็นผู้มีความกรุณา และทรงเป็นพระสัพพัญญู 
เพราะเหตุที่  1) ทรงมีพระกรุณา จึงทรงพิจารณาดูคติของพระเทวทัตด้วยพระ
สัพพัญญุตญาณ แล้วทรงเห็นว่า “พระเทวทัตจะสั่งสมกรรม (ชั่ว) ซึ่งให้ผลในภพสืบๆ 
ไป หลายแสนโกฏิกัป” 2) ครั้นทรงทราบเหตุนี้แล้ว จึงทรงด าริว่าจะช่วยตัดวงจรแห่ง
กรรมที่ให้ผลในทุคติภูมินั้น ให้เหลือเพียงแค่กัปเดียว จึงทรงโปรดให้พระเทวทัตบวช
ด้วยพระกรุณา” (พระตปิิฏกจูฬา-ภยเถระ, 2559) 
1. การใช้เหตุผลด้วยปฏิปุจฉาวิธีเชิงเปรียบเทียบของพระนาคเสน 
เนื้อหาของค าตอบดังกล่าว หากพิจารณาผ่านแง่มุมของผู้นับถือศาสนาแบบเทวนิยม 

(theism) ย่อมสามารถเข้าใจและตรึกตรองได้ตามความเชื่อ กระทั่งใช้เป็นเหตุผลที่น่าเชื่อถือ
ตามข้อกล่าวอ้างได้ ด้วยพระนาคเสนกล่าวถึงเรื่องโลกหน้า (the next world) หลังความตาย 
(after death) ในการแสดงเหตุผลแบบข้ามภพข้ามชาติว่า เพราะพระพุทธเจ้าทรงเป็นพระ
สัพพัญญูนั่นแหละ จึงทรงมีพระกรุณาต่อพระเทวทัต ด้วยทรงสามารถมองเห็นคติของพระ
เทวทัตล่วงหน้าว่า จะต้องไปเกิดในทุคติภูมิจากพฤติกรรมด้านลบอย่างยาวนาน จนไม่สามารถ
ปรับแก้พฤติกรรมด้านลบนั้นในภพต่อไปไดอี้ก จึงทรงช่วยตัดวงจรแห่งกรรมอันจะส่งผลในทคุติ
ภูมิต่อๆ ไปนั้นให้เบาบางลง โดยให้เหลือผลอกุศลเพียงแค่กัปเดียว ที่กล่าวมาทั้งหมดนี้ อาจเป็น
เหตุผลอย่างส าคัญ ที่พระนาคเสนใช้แสดงข้อยืนยันว่า “พระพุทธเจ้าทรงมีพระกรุณาต่อพระเท
วัต” แต่อย่างไรก็ตาม การน าเสนอค าตอบเช่นนี้  กลับเปิดช่องให้พระเจ้ามิลินท์ได้แสดงข้อ
โต้แย้งได้อีกว่า 

“พระคุณเจ้านาคเสน ถ้าอย่างนั้น ข้อที่พระพุทธเจ้านั้น ประทานทุกข์แก่เขาก่อน แล้ว
จึงจัดแจงสุขให้ในภายหลัง จัดว่าพระพุทธเจ้า ทรงโบยตีเขาเสียก่อน แล้วจึงทรงใช้
น ้ามันทาให้, ทรงผลักเขาให้ตกหน้าผาเสียก่อน แล้วจึงทรงเหยียดพระหัตถ์ให้จับ, ทรง
ฆ่าเขาเสียก่อน แล้วจึงทรงชุบชีวิตให้น่ะส”ิ (พระติปิฏกจูฬาภยเถระ, 2559) 



209 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.1 (January - April 2022) 

การย้อนถามดังกล่าว บ่งชัดว่าพระเจ้ามิลินท์ไม่เห็นด้วยกับเหตุผลของพระนาคเสน 
ด้วยทรงเข้าใจว่า “พระพุทธเจ้าอาจทรงแสร้งท าเป็นดีกับพระเทวทัตก่อน แล้วทรงประทานสุข
ให้ภายหลัง เช่น เปิดโอกาสให้พระเทวทัตเข้ามาบวชท าลายสงฆ์ แล้วให้รับผลอกุศลขั้น
อนันตริยกรรมเพียงกัปเดียว” เมื่อเป็นเช่นนี้ก็เท่ากับว่า การแสดงเหตุผลแบบข้ามภพข้ามชาติ
ของพระนาคเสนนั้น ยังไม่สามารถโน้มน้าวใจพระเจ้ามิลินท์ให้ทรงยอมรับหรือเชื่อถือได้ว่า 
“พระพุทธเจ้าทรงมีพระกรุณาต่อพระเทวทัตจริง” 

ประเด็นค าถามเช่นนี้ นับเป็นลักษณะการช่วงชิงโอกาสในการโต้แย้งอย่างฉับพลันของ 
พระเจ้ามิลินท์ โดยทรงรุกโต้กลับได้ด้วยค าถามใหม่หรือเปิดประเด็นใหม่ได้อย่างเป็นอิสระ เพ่ือ
แสดงความไม่เห็นด้วยต่อค าตอบของพระนาคเสนอย่างเด่นชัด ทว่าค าถามในลักษณะเช่นนี้ 
กลับช่วยให้เกิดค าตอบแนวใหม่ ทั้งยังเกื้อกูลต่อการตอบโต้ด้วยการย้อนถาม (ปฏิปุจฉาวิธี) 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 21 ข้อที่ 70 หน้าที่ 42, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
เชิงบุคลาธิษฐานให้กับพระนาคเสน เพ่ือแสดงคุณสมบัติของพระพุทธเจ้าให้เด่นชัดเป็นรูปธรรม
ขึ้นมา ด้วยขอ้อุปมาอุปไมยอย่างแยบยล ดังค าตอบที่มรีายละเอียดต่อไปนี้ 

พระนาคเสน: ขอถวายพระพร พระตถาคตได้ทรงชื่อว่าโบยตีบ้าง ท าให้ตกเหวบ้าง ฆ่า
ให้ตายบ้าง ด้วยทรงพิจารณาและจัดสรรประโยชน์ให้แก่สัตว์ทั้งหลายอย่างเดียว 1) 
เปรียบเหมือน มารดาบิดาตีก่อนบ้าง ให้ล้มก่อนบ้าง แล้วจึงจัดสรรประโยชน์ให้แก่บุตร 
2) เปรียบเหมือน บุรุษผู้มีก าลังทรัพย์อิสริยยศและเครือญาติ รู้ว่าญาติหรือมิตรจะถูก
ต้องโทษอย่างหนัก ด้วยความที่ตนเป็นผู้มีความสามารถและมีก าลัง ที่จะท าให้โทษ
หนักนั้นกลับเบาลงได้ ฉันใด พระพุทธเจ้าก็ฉันนั้น...ทรงเป็นผู้สามารถด้วยก าลังคือ ศีล 
สมาธิ ปัญญา และวิมุตติ จึงทรงกระท าทุกข์หนักของพระเทวทัตให้เบาลงได้ 3) เปรียบ
เหมือน หมอศัลยแพทย์ สามารถจัดการพยาธิอันหนักให้เบาลง ด้วยโอสถอันมีก าลังได้ 
ฉันใด พระพุทธเจ้าก็ฉันนั้น...ทรงโปรดให้พระเทวทัตบวช เพราะพระพุทธองค์ทรง
ทราบเหตุเครื่องประกอบแก้ จึงสามารถจัดการทุกข์อันหนักของพระเทวทัตให้เบาลงได้
ด้วยก าลังพระกรุณา...พระผู้มีพระภาคทรงกระท าพระเทวทัต ผู้จะต้องเสวยทุกข์มาก
ใหไ้ด้เสวยทุกขแ์ต่น้อย จะทรงต้องความผิดอะไรหรือไม ่



210  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2565) 

พระเจ้ามิลินท์: ไม่ต้องเลยพระคุณเจ้า แม้โดยที่สุด จะถูกติเตียนด้วยวาจา (พระติปิฏก
จูฬาภยเถระ, 2559) 
กล่าวได้ว่า การที่พระนาคเสนสามารถพลิกบทบาทกลับมาเป็นผู้รุกไล่พระเจ้ามิลินท์

ด้วย “ปฏิปุจฉาวิธี” คือการย้อนถามได้นั้น นับเป็นการช่วงชิงความได้เปรียบในการสนทนาเชิง
โต้แย้งผ่านการใช้เหตุผลด้วยเครื่องมือส าคัญคือ “ข้ออุปมาอุปไมย” ซึ่งนับว่าเป็นเครื่องช่วยเพิ่ม
น ้าหนักให้กับค าตอบได้อย่างเป็นรูปธรรมมากยิ่งขึ้น ดังนั้น วิธีการยกข้ออุปมาอุปไมยขึ้นมาร่วม
อภิปรายของพระนาคเสนนี้ จึงเป็นกุศโลบายที่แสดงถึงความหลักแหลมและความเข้าใจ ใน
เหลี่ยมมุมปัญหา ที่พระเจ้ามิลินท์ได้ผูกเป็นปมไว้อย่างมีนัยส าคัญ ภายใต้บทบาทที่ดูเหมือนว่า
ตนจะต้องเป็นผู้ตอบเข้าทางพระเจ้ามิลินท์เพียงอย่างเดียวเรื่อยไป แต่สามารถพลิกฟ้ืนบทบาท
ของตนกลับมาเป็นผู้ตอบและผู้ถามได้ในคราเดียวกัน ด้วยจุดประสงค์คือต้องการเปลื้องข้อ
สงสัยของพระเจ้ามิลินทใ์ห้หมดสิ้นไป 

2. ความส าคัญของปฏิปุจฉาวธิีเชิงเปรียบเทียบในการอ้างเหตุผล 
พระนาคเสนได้น าเสนอ “ปฏิปุจฉาวิธี” ด้วย “ข้ออุปมาอุปไมย” คือ การยกข้อ

เปรียบเทียบขึ้นมาอธิบาย ซึ่งนับเป็นกระบวนการส าคัญที่ช่วยให้เนื้อหาของค าตอบที่ยาก กลับ
ง่ายต่อการท าความเข้าใจ การตอบค าถามด้วยปฏิปุจฉาวิธีผ่านข้ออุปมาอุปไมย ที่พระนาคเสน
ใช้โต้ตอบในครั้งนี้ ล้วนมีความส าคัญอย่างมากต่อการท าความเข้าใจถึงเหตุผลที่ว่า  “ท าไม 
พระพุทธเจ้าจงึทรงอนุญาตให้พระเทวทัตบวช”  

ด้วยว่าเจตนาที่แท้จริงของพระพุทธเจ้า หากพิจารณาตามค าวิสัชนาของพระนาคเสน
แล้ว ก็สามารถเข้าใจได้ว่า “เพราะพระพุทธองค์ทรงมีพระกรุณาต่อพระเทวทัตโดยแท้จริงนั่น
แหละ จึงทรงอนุญาตให้ท่านบวชในพระพุทธศาสนา” ทั้งนี้เพ่ือทรงต้องการตัดวงจรแห่งอกุศล
วิบาก ที่จะก่อผลลัพธ์เป็นทุกขเวทนาแสนสาหัส แก่พระเทวทัตในอนาคตอย่างไม่จบสิ้น อีกทั้ง
ยังทรงเห็นว่าโอกาสที่พระเทวทัตจะปรับเปลี่ยนพฤติกรรมด้านลบมาเป็นด้านบวก จะเกิดมีได้
จากการบวชเท่านั้น  

ดังนั้น การที่พระเทวทัตได้รับพยากรณ์ว่า จะตรัสรู้เป็นพระปัจเจกพุทธเจ้านามว่า  
“อัฏฐิสสระ” ในอนาคต (อรรถกถาธรรมบท ภาษาบาลี เล่มที่ 1 หน้าที่ 137, มหามกุฏราช
วิทยาลัย, 2557) จึงเป็นเครื่องยืนยันถึงเหตุผลส าคัญ ที่พระพุทธเจ้าทรงมีพระกรุณาต่อพระ



211 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.1 (January - April 2022) 

เทวทัต โดยที่พระพุทธองค์ทรงต้องยอมให้ 1) สังฆเภทเกิดขึ้น เพ่ือเป็นปฐมเหตุแห่งการบัญญัติ
วินัยในศาสนาของพระองค์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 409-411 หน้าที่ 441-445, 
มหาจุฬาลงกรณราช-วิทยาลัย, 2539) 2) ทรงมองเห็นอริยผลกล่าวคือปัจเจกพุทธภาวะ ที่พระ
เทวทัตจะพึงได้รับ ด้วยอนาคตังสญาณ ซึ่งเป็นพระญาณพิเศษที่สามารถหยั่งรู้เหตุในปัจจุบัน
แล้วหยั่งถึงผลในอนาคตได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อที่ 353 หน้าที่ 374, มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

สรุปว่า การตอบค าถามด้วยปฏิปุจฉาวิธีผ่านข้ออุปมาอุปไมย ส่งผลให้ผู้ฟังมีความ
เข้าใจในปรากฏการณ์ต่างๆ ที่เป็นนามธรรม ผ่านข้อเปรียบเทียบที่เป็นรูปธรรมได้อย่างดียิ่งขึ้น  
ความแจ่มชัดเช่นนี้ เปรียบเหมือนกับการหงายของที่คว ่า เปิดของที่ปิด บอกทางแก่ผู้หลงทาง 
หรือตามประทีบในที่มืด (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 15 หน้าที่ 8, มหาจุฬาลงกรณ
ราช-วิทยาลัย, 2539) ซึ่งนับเป็นเทคนิควิธีส าคัญที่พระพุทธเจ้าทรงนิยมใช้สั่งสอนเหล่าเวไนย
สัตว์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 14 ข้อที่ 803 หน้าที่ 473, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539)  

จากการน าเสนอกระบวนการใช้เหตุผลของพระเจ้ามิลินท์และนาคเสนดังกล่าวมา ท า
ให้ทราบว่า จุดเด่นและสาระส าคัญที่ได้จากเทวทัตตปัพพาชิตปัญหานี้ ก็คือกระบวนการโต้แย้ง
เชิง วิภาษวิธีของพระเจ้ามิลินท์ และกระบวนการใช้เหตุผลของพระนาคเสนด้วย “ปฏิปุจฉาวิธี”  
ผ่านข้อ “อุปมาอุปไมย” ก็คือการอธิบายเรื่องที่เป็นนามธรรม ให้มีความเด่นชัดเป็นรูปธรรม
ขึ้นมา ซึ่งกระบวนการนี้นับว่าเป็นเครื่องมือส าคัญในการวิสัชนาของพระนาคเสน ที่จะช่วยพระ
เจ้ามิลินท์ไขข้อข้องใจในประเด็นปัญหาต่างๆ โดยเฉพาะกับประเด็นที่มีความอ่อนไหวและยาก
ต่อการท าความเข้าใจ อีกทั้งวิธีการนี้ ยังก่อให้เกิดบรรยากาศการสนทนาร่วมกันอย่างมีอารยะ 
คือ การไม่บีบบังคับฝ่ายตรงข้ามให้เชื่อถือเหตุผลของตนเพียงฝ่ายเดียว แต่กลับท าให้ผู้ร่วม
สนทนา สามารถตรึกตรองตามได้อย่างมีวิจารณญาณ แล้วเจรจากันด้วยดี เพ่ือแสวงหาค าตอบ
ที่เหมาะสม ผ่านการวิเคราะห์และมุมมองของกันและกันได้อย่างเป็นอิสระและสร้างสรรค์ บน
ฐานข้อมูลที่เป็นข้อเท็จจริง 
 
 



212  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2565) 

ข้อพิสูจน์ความมีเหตุผลในเทวทัตตปัพพาชิตปัญหา  
เทวทัตตปัพพาชิตปัญหานี้ เริ่มตั้งบทสนทนาด้วยข้อสงสัย ที่เกี่ยวกับคุณสมบัติของ

พระพุทธเจ้าว่า “ทรงเป็นพระสัพพัญญูและทรงมีพระกรุณาต่อพระเทวทัตจริงหรือไม่” โดยพระ
เจ้ามิลินท์ได้ตั้งค าถามเชิงวิภาษวิธีเพ่ือให้พระนาคเสนอธิบาย แต่ทว่าการตอบค าถามของพระ
นาคเสนนั้น มิอาจท าให้พระองค์ทรงสิ้นสงสัยได้ ทั้งนี้อาจเป็นเพราะทั้งสองท่าน มีวิธีการใช้
เหตุผลที่แตกต่างกันในช่วงเริ่มต้น ท าให้เกิดข้อสรุปที่ได้ในระหว่างการสนทนาก็คือ 1) เป็น
ค าถามที่ไม่ได้ค าตอบ 2) เป็นค าตอบที่ไมต่รงค าถาม จึงน าไปสู่การถกอภิปรายเชิงโต้แย้งกัน ซึ่ง
ดูเหมือนว่าจะหาจุดจบได้ยาก  

ประเด็นปัญหาเชิงโต้แย้งนี้ อาจเกิดมาได้จากอีกเหตุผลหนึ่งก็คือ การใช้เหตุผลต่าง
เป้าหมายกัน กล่าวคือ 1) การใช้เหตุผลเพ่ือแสวงหาความจริง ซ่ึงมีอยู่สองระดับ คือ ความจริง
ทางประสาทสัมผัสและความจริงเกินประสาทสัมผัส 2) การใช้เหตุผลเพ่ือแสวงหาความรู้  ที่
ต้องการทดลองพิสูจน์ก่อน จนเกิดความแน่ใจและสามารถรับรู้ได้ทางประสาทสัมผัส ซึ่ง
วิธีการใช้เหตุผลต่างเป้าหมายกันนั้น อาจมีเงื่อนไขที่ไม่ตรงกัน คือ ข้ออ้าง กับ ข้อสรุป จึงท าให้
การแสวงหาค าตอบของพระเจ้ามิลินท์และพระนาคเสนในช่วงเริ่มต้น มีความขัดแย้งกันอย่าง
เห็นได้ชัด ข้อฉุกคิดจากการวิเคราะห์เพ่ือคน้หาค าตอบดังกล่าว จึงเป็นการน าเสนอแนวทางการ
ใช้เหตุผล บนข้อเท็จจริงที่ต่างมุมมองกัน ดังนั้น เพ่ือให้การสนทนาและการให้ค าตอบ ด าเนินไป
อย่างราบรื่นตรงเป้าหมาย เบื้องต้น ควรจะต้องน าทฤษฏีแบบนิรนัยและอุปนัยมาเป็นเกณฑ์
พิจารณา ซ่ึงสรุปไว้ 2 ประการดังนี้  

(1) การอ้างเหตุผลที่ถูกต้องแบบนิรนัย คือการอ้างเหตุผลที่ ถ้าข้ออ้างจริง เป็นไปไม่ได้
ที่ข้อสรุปจะเท็จ 

(2) การอ้างเหตุผลที่ถูกต้องแบบอุปนัย คือ การอ้างเหตุผลที่ ถ้าข้ออ้างจริง มีความ
น่าจะเป็นไปได้ท่ีข้อสรุปจะจริง (คณะผู้สอนวิชาการใช้เหตุผล, 2550) 

ดังนั้น การจะท าความเข้าใจสาระส าคัญในเทวทัตตปัพพาชิตปัญหาได้อย่างเท่าทัน จึง
มีความจ าเป็นที่จะต้องน าทฤษฎี การใช้เหตุผลแบบนิรนัยและอุปนัย เข้ามาร่วมวิเคราะห์ เพ่ือ
แสวงหาข้อเท็จจริงในแต่ละประเด็นปัญหา เพราะประเด็นปัญหาของพระเจ้ามิลินท์กับพระนาค
เสน โดยเฉพาะช่วงเริ่มต้นการสนทนานั้น จะพบว่าแนวคิด ทฤษฎี หรือหลักการของทั้งสองท่าน



213 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.1 (January - April 2022) 

นั้น มีความแตกต่างกัน จึงท าให้เหตุผลที่ใช้ไม่ลงรอยกัน (fallacy) ยกตัวอย่างเช่น พระเจ้ามิ
ลินท์ตั้งข้อสงสัยจากเหตุการณ์จริงถึงกรณีที่ว่า “พระพุทธเจ้าทรงเป็นพระสัพพัญญูและมีพระ
กรุณา ต่อพระเทวทัต” จากการยืนยันของพระนาคเสน ทว่าพระนาคเสนได้ใช้วิธีการตอบข้อ
สงสัยดังกล่าว โดยการอ้างเหตุที่พระพุทธเจ้า ทรงสามารถมองเห็นผลแบบข้ามภพข้ามชาติของ
พระเทวทัต จึงท าให้พระพุทธองค์ทรงอนุญาตให้พระเทวทัตบวช เพ่ือตัดวงจรแห่งอกุศลวิบากท่ี
จะให้ผลอย่างไม่จบสิ้น  

การแสดงเหตุผลที่หาข้อสรุปไม่ได้ จึงท าให้เกิดค าถามคือ 1) ท าไมพระเจ้ามิลินท์ จึงมิ
อาจยอมรับเหตุผลของพระนาคเสน ที่แสดงเหตุผลแบบข้ามภพข้ามชาติได้ 2) พระนาคเสนอาจ
รู้ใช่หรือไม่ว่า การแสดงเหตุผลยืนยันของตนดังกล่าว อาจไม่ตอบสนองความต้องการของพระ
เจ้ามิลินท์ได้ต้ังแต่แรก ทว่าตนก็ยังยืนยันที่จะให้ค าตอบเดิม จึงอาจท าให้มีความเข้าใจกันไปคน
ละทาง เพ่ือให้เห็นข้อพิสูจน์ความมีเหตุผลในกรณีดังกล่าว ผู้เขียนขอน าเสนอส่วนวิเคราะห์ที่
เป็นค าตอบของพระเจ้ามิลินท์และพระนาคเสนด้วยเหตุผล 2 ประการ ดังนี้ 

1. ข้อพิสจูน์ความมีเหตุผลเชิงนิรนัยและอุปนัยของพระเจ้ามิลินท์  
พระเจ้ามิลินท์ได้ตั้งคำถามบนสมุฏฐานความจริงที่เกิดจากประสาทสัมผัส โดยประเมิน

จากสถานการณ์ล่วงหน้า แล้วเชื่อมโยงกับผลที่เกิดขึ้นในปัจจุบันขณะ ซ่ึงไม่สอดคล้องกับ
คุณสมบัติของพระพุทธเจ้าตั้ งแต่แรก จึงเป็นไปไม่ ได้ เลยที่พระเจ้ามิลินท์จะเชื่อได้ว่า 
“พระพุทธเจ้าทรงเป็นพระสัพพัญญูและมีพระกรุณาต่อพระเทวทัตจริงๆ” ตามเหตุผลที่พระ
นาคเสนกล่าวอ้าง ทำให้เข้าใจได้ว่า ทฤษฎีที่พระเจ้ามิลินท์ทรงใช้นี้ เป็นการแสดงเหตุผลแบบ
นิรนัยและอุปนัย กล่าวคือ 1) มีการตั้งข้อสังเกตถึงพฤติกรรมของพระพุทธเจ้าในปัจจุบันขณะ 
พร้อมกับยืนยันว่าพระพุทธองค์ทรงไม่ใช่พระสัพพัญญู และไม่มีพระกรุณาต่อพระเทวทัตจริง 
ตามที่พระนาคเสนนำเสนอ เหตุเพราะพระพุทธองค์ทรงเปิดโอกาสให้พระเทวทัตเข้ามาบวช
แล้วทำลายสงฆ์ ยังผลแห่งสังฆเภทที่ก่อเป็นอกุศลวิบากขั้นอนันตริยกรรม เกิดขึ้นแก่พระเทวทัต 
2) มีการตั้งคำถามบนสมุฏฐานความจริง ที่เป็นขั้นประสาทสัมผัส โดยพระเจ้ามิลินท์ได้ทรง
ประเมินจากสถานการณ์ล่วงหน้า แล้วเชื่อมโยงกับผลที่จะเกิดขึ้นในปัจจุบันที่ทรงนึกภาพตาม 
แต่คำตอบที่ได้จากพระนาคเสนนั้น ทรงเห็นว่ายังมีการให้เหตุผลบางอย่าง ที่ขัดกับคุณสมบัติ
ของพระพุทธเจ้าอยู่ จึงไม่น่าจะเป็นได้ว่า “พระพุทธเจ้าทรงเป็นพระสัพพัญญูและทรงมีพระ
กรุณาต่อพระเทวทัตจริงๆ”  



214  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2565) 

2. ข้อพิสจูน์ความมีเหตุผลเชิงนิรนัยของพระนาคเสน  
จากข้อพิพาทดังกล่าว พระนาคเสนพยายามนำเสนอคำตอบ ด้วยวิธีการอธิบายความ

จริงแบบสมมติฐานแยกส่วน กล่าวคือ 1) นำส่วนที่เลยการอธิบายด้วยเหตุผลในปัจจุบันชาติ มา
เป็นข้อยืนยันคำตอบ ซึ่งขัดกับปัญหาที่ตั้งจากสมุฏฐานความจริงขั้นประสาทสัมผัส ตามที่พระ
เจ้ามิลินท์ทรงนำเสนอไว้ 2) ต้องการแสดงผลแบบข้ามภพข้ามชาติที่เลยประสาทสัมผัสมาเป็น
คำตอบ เพ่ือใช้ยืนยันและหาที่สุดแห่งคำถามของพระเจ้ามิลินท์ ทำให้เข้าใจได้ว่า ทฤษฎีที่พระ
นาคเสนใช้นี้ เป็นการแสดงเหตุผลแบบนิรนัย กล่าวคือ 1) พระนาคเสนยืนยันว่า “เพราะ
พระพุทธเจ้าทรงเป็นพระสัพพัญญูนั่นแหละ จึงทรงมีพระกรุณาให้พระเทวทัตบวชในพระ
ศาสนา” เพ่ือช่วยตัดวงจรแห่งอกุศลวิบากอย่างไม่จบสิ้น 2) แม้การอธิบายด้วยเหตุผลแบบข้าม
ภพข้ามชาติ จะทำให้มีน้ำหนักไม่เพียงพอ ที่จะโน้มน้าวใจให้พระเจ้ามิลินท์เชื่อในคำตอบ ทว่า
พระนาคเสนก็ยังยืนยันตามคำตอบเดิม พร้อมกับแสดงจุดยืนว่า “พระพุทธเจ้าทรงเป็นพระ
สัพพัญญูและทรงมีพระกรุณาต่อพระเทวทัต” อย่างไม่ต้องสงสัย แม้จะถูกรุกโต้จากพระเจ้ามิ
ลินทด์้วยเหตุผลต่างๆ ก็ตามที 

ดังนั้น การแสดงข้อยืนยันคำถามและคำตอบ ที่ทั้งสองท่านได้นำเสนอไปนั้น จึงยังหา
ข้อยุติหรือบทสรุปไม่ได้ โดยเฉพาะพระเจ้ามิลินท์ ที่ตั้งคำถามจากข้อสมุฏฐานความจริงที่มีอยู่
และเห็นได้อยู่ ซึ่งเมื่อตรองตามพระองค์แล้วก็สามารถพิจารณาได้เหมือนกันว่า “คำตอบของ
พระนาคเสนนั้น ยังมีน้ำหนักไม่เพียงพอ” เพราะพระนาคเสนตอบไม่ตรงกับข้อสมุฏฐานความ
จริง ทว่ากลับให้คำตอบที่เลยเหตุผล ที่จะทำความเข้าใจหรือตรึกตรองตามภาพจริงไดย้าก  

อย่างไรก็ตาม คำตอบของพระนาคเสน ที่แสดงผลแบบข้ามภพข้ามชาติ ก็ยังพอมี
เหตุผลให้พิจารณาอยู่บ้าง เปรียบได้กับเหรียญกษาปณ์ที่มีเหลี่ยมหลากมุม ซึ่งคนอาจมองต่าง
มุมต่างจุดประสงค์กันได้ เช่น 1) เด็กไร้เดียงสา จะกำหนดด้วยความจำและไม่มีประสบการณ์ใช้
ให้เกิดประโยชน์ จึงเห็นได้แค่สีและขนาดของเหรียญกษาปณ์เท่านั้น 2) ชาวบ้าน แม้จะกำหนด
จดจำชนิด ขนาด และมูลค่าเหรียญกษาปณ์ได้ ตลอดจนมีประสบการณ์จับจ่ายใช้สอย แต่ยังไม่
มีความรู้เพียงพอ ที่จะทราบว่าเหรียญกษาปณ์ทำมาจากอะไร มีส่วนผสมของอะไรบ้าง เป็น
เหรียญจริงหรือเหรียญปลอม เมื่อเทียบเท่ากับผู้ที่ศึกษาด้านกษาปณ์วิทยามาโดยตรง 
(อภิธัมมัตถวิภาวินีฎีกา ภาษาบาลี หน้าที่ 107, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2554)  



215 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.1 (January - April 2022) 

จากข้อพิจารณาดังกล่าว จึงเป็นไปได้หรือไม่ ที่พระนาคเสนจงใจตอบคำถามแบบข้าม
ภพข้ามชาติ เพ่ือสร้างโอกาสให้ได้ตอบคำถามของเทวทัตตปัพพาชิตปัญหาอย่างตรงไปตรงมา 
หลังจากเปิดโอกาสให้มีคำถามท่ีค้างคาใจมาในทุกประเด็น 

3. ปฏิปุจฉาวิธีเชิงอุปมาอุปไมยไขปริศนาเทวทัตตปัพพาชิตปัญหา  
สำหรับการคลี่คลายบรรยากาศการสนทนาเชิงโต้แย้งนั้น พระนาคเสนได้แสดงคำตอบ

ด้วยกระบวนการ “ปฏิปุจฉาวิธี” ผ่าน “ข้ออุปมาอุปไมย” ซึ่งเป็นวิธีการตอบด้วยการย้อนถาม 
โดยใช้ข้ออุปมาอุปไมยเป็นจุดแข็งในการใช้เหตุผล เพ่ือให้คำตอบที่เป็นนามธรรมคือการ
แสดงผลแบบข้ามภพข้ามชาตินั้น มีความเด่นชัดเป็นรูปธรรมขึ้นมา จนทำให้มีน้ำหนักเพียงพอ
ในการตอบคำถามของพระเจ้ามิลินท์ได้ โดยได้ยกข้ออุปมา 5 ประการ ขึ้นแสดงดังนี้คือ 1) 
มารดาที่คอยขนาบบุตรแล้วจัดสรรประโยชน์ให้ภายหลัง 2) ชายผู้มั่งมีเพียบพร้อมอิสสริยยศ
สมบัติและบริวาร ร้องขอให้ลดหย่อนโทษของญาติตนที่ถูกต้องโทษอย่างหนัก 3) หมอ
ศัลยแพทย์รักษาบาดแผลของผู้ป่วยหนักให้มีอาการทุเลาลงได้ 4) ชายข้าราชการชั้นผู้ใหญ่ ร้อง
ขอให้ลดโทษประหารชีวิต แก่โจรด้วยการตัดมือหรือเท้าแทน (พระติปิฏกจูฬาภยเถระ, 2559) 
และ 5) ชายคนหนึ่ง เอาเข็มแหลมคมหรือปลายมีดบ่ง เพ่ือเอาหนามที่ตำชายคนหนึ่งออก (พระ
ติปิฏกจูฬาภยเถระ, 2559) เพ่ือใช้เป็นข้ออ้างหรือชี้แจงเหตุผล ด้วยการยืนยันตามคำตอบเดิม
ว่า “พระพุทธเจ้าทรงเป็นพระสัพพัญญูและทรงมีพระกรุณาต่อพระเทวทัตจริง” ส่งผลให้พระ
เจ้ามิลินทเ์ห็นคล้อยและพิจารณาตรองตามได้อย่างแจ่มชัด และสามารถเข้าใจคำตอบของตนได้
ในที่สุด 

ดังนั้น กระบวนการ “ปฏิปุจฉาวิธี” ด้วย “ข้ออุปมาอุปไมย” นี้ จึงเป็นอุบายวิธีสำคัญ
โดยฐานะเป็นเครื่องช่วยแสดงเหตุผล ที่นำไปสู่การหยั่งรู้ข้อสมุฏฐานความจริงที่เป็นรูปธรรมใน
ปัจจุบัน จนสามารถเชื่อมโยงไปยังข้อสมุฏฐานความจริงที่ปรากฏในอนาคคตได้อย่างชัดแจ้ง 
โดยที่ไม่เป็นการบีบบังคับหรือสร้างความหนักใจให้แก่คู่สนทนา ในระหว่างการรุกไล่กันด้วย
คำถามและคำตอบอย่างตรงไปตรงมา ทั้งกระบวนการนี้ ยังสามารถนำไปปรับประยุกต์ใช้ในเชิง
ปฏิภาณโวหาร เพ่ือเป็นเครื่องมือในการอธิบายเนื้อหาที่มีความซับซ้อนเป็นนามธรรม ให้มีความ
เด่นชัดเป็นรูปธรรมขึ้นมา ผ่านแนวคิดอันแหลมคมของกันและกันอย่างเป็นอิสระและสร้างสรรค์ 
ซึ่งการกระทำเช่นนี้ จักก่อผลลัพธ์ให้เกิดการยอมรับและหาบทสรุปของปัญหากรรมต่างๆ ได้ 
ด้วยเหตุผลบนข้อเทจ็จริง โดยไม่เกิดความขุ่นเคืองใจหรือเกิดความขัดแย้งต่อกันขึ้นในภายหลัง 



216  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2565) 

บทสรุป  
เทวทัตตปัพพาชิตปัญหา เป็นหนึ่งประเด็นปัญหาในคัมภีร์มิลินทปัญหา ที่มีการถก

อภิปรายด้วยเหตุผล บนทัศนคติและเป้าหมายที่แตกต่างกัน ระหว่างพระเจ้ามิลินท์กับพระนาค
เสน โดยมีจุดเริ่มจากพระเจ้ามิลินท์ ที่ตั้งค าถามเชิงโต้แย้งขั้นประสาทสัมผัส ซึ่งขัดกับค าตอบ
ของพระนาคเสน ที่พยายามน าเสนอค าตอบขั้นเลยประสาทสัมผัส ด้วยเหตุผลที่มีการแสดงผล
แบบข้ามภพข้ามชาติ ซ่ึงเกี่ยวข้องกับคุณสมบัติของพระพุทธเจ้าโดยตรง ข้อยืนยันของพระนาค
เสนดังกล่าวเป็นความจริงเด่นชัด จนท าให้พระเจ้ามิลินท์ฉุกคิดและพิจารณาตรองตามขึ้นมาได้ 
ก็ด้วยกระบวนการ “ปฏิปุจฉา-วิธี” ที่มีการใช้ “ข้ออุปมาอุปไมย” เป็นจุดแข็ง เพ่ือให้ค าตอบ
ขั้นเลยตาเห็นที่เป็นนามธรรม มีความเด่นชัดเป็นรูปธรรมมากยิ่งขึ้น ทั้งกระบวนการดังกล่าวนี้ 
ยังเป็นอุบายวิธีส าคัญ ที่ช่วยท าให้พระเจ้ามิลินท์ยอมรับในเหตุผล ตามข้อยืนยันถึงคุณสมบัติ
ของพระพุทธเจ้า ที่พระนาคเสนน าเสนอตั้งแต่แรกต้น เพราะสามารถใช้อธิบายค าถาม ที่ตั้งอยู่
บนข้อสมุฏฐานความจริงในปัจจุบัน ด้วยเหตุผลที่เลยข้อสมุฏฐานความจริงในอนาคต ผ่านข้อ
อุปมาอุปไมย ส่งผลให้พระเจ้ามิลินท์ทรงยอมรับค าตอบของพระนาคเสนไดใ้นที่สุด 

กล่าวได้ว่า พระนาคเสนสามารถใช้เหตุผลและยกหลักฐานขึ้นมาประกอบการเล่าอ้าง 
ด้วยกระบวนการ “ปฏิปุจฉาวิธี” ผ่าน “ข้ออุปมาอุปไมย” ได้อย่างวิจิตรพิสดาร ทั้งมีปฏิภาณใน
การใช้โวหาร จนสามารถไขข้อข้องใจของพระเจ้ามิลินท์ ที่เกี่ยวกับเทวทัตตปัพพาชิตปัญหาได้
เสียสิ้น และหากพิจารณาในด้านสาระเชิงคุณค่าแล้ว เทวทัตตปัพพาชิตปัญหานี้ สามารถยกเป็น
บรรทัดฐานส าคัญ ในการปลดเปลื้องข้อสงสัย ที่ เป็นข้อข้องใจเกี่ยวกับคุณสมบั ติของ
พระพุทธเจ้าว่า “ทรงเป็นพระสัพพัญญูและทรงมีพระกรุณาต่อพระเทวทัต เสมอเหมือนสรรพ
สัตว์จริงหรือไม่” ซึ่งเกณฑ์ตัดสินความเชื่ออย่างเป็นรูปธรรมนี้ก็คือ “พระเทวทัต” ผู้เป็นพยาน
บุคคลส าคัญ ที่จะประกาศความมีอยู่แห่งคุณสมบัติของพระพุทธเจ้า คือ ความเป็นพระ
สัพพัญญูและความมีพระกรุณาได้อย่างสมบูรณ์ หรืออาจจะกล่าวอีกนัยหนึ่งได้ว่า ชาวโลก
อาจจะไม่มีโอกาสได้รับรู้เลยว่า “พระพุทธเจ้าทรงเป็นพระสัพพัญญูและทรงมีพระกรุณาต่อ
สรรพสัตว์อย่างเท่าเทียมจริงหรือไม่” หากขาดพระเทวทัตผู้เป็นประจักษ์พยานบุคคลส าคัญใน
ปัญหากรรม ที่ถูกบันทึกอ้างไว้ในคัมภีร์มิลินทปัญหานี้ 
 



217 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.1 (January - April 2022) 

เอกสารอ้างอิง 
คณะผู้สอนวิชาการใช้เหตุผล ภาควิชาปรัชญา คณะอักษรศาสตร์. (2550). การใช้เหตุผล: 

ตรรกวิทยาเชิงปฏิบัติ. พิมพ์ครั้งที ่9. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พระติปิฏกจูฬาภยเถระ. (2559). คัมภีร์มิลินทปัญหาภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2557). คัมภีร์อรรถกถาธรรมบท ภาษาบาลี เล่มที่ 1. พิมพ์ครั้งที่ 37. 

กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2554). คัมภีร์อภิธัมมัตถวิภาวินีฎีกา ภาษาบาลี . พิมพ์ครั้งที่  11. 

กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
วนิดา ผาระนัด และประสาท เนืองเฉลิม. (2561). “การโต้แย้งอย่างมีเหตุผล: ทักษะเพ่ือการ

ด ารงชีวิตในศตวรรษที่ 21”. วารสาร มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัย
มหาสารคาม. 37 (2) (มีนาคม-เมษายน): 175-181. 

สมภาร พรมทา. (2540). พุทธศาสนามหายาน: นิกายหลัก. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: 
จุฬาลงกรณม์หาวิทยาลัย. 

Graham Priest. (2010). The Logic of the Catusakoti. Comparative Philosophy 
Vol.1.  

 
 

 


