
การศึกษาหลักการเจรญิเมตตาในเมตตสูตร 
A Study of the Principle of Cultivating Loving Kindness in the 

Metta Sutta 

 
 

1พัชรีย์ บุญอินทร์  
Patcharee Boonin 

2พระเทพวัชราจารย์ (เทียบ สิริญาโณ)  
Phra Debvajracarya (Thiab Siriñāṇo)  

3พระมหาอดิเดช สติวโร (สุขวัฒนวดี) 
Phramaha Adidej Sativaro (Sukwattanawadee) 

4นาฏนภางค์ โพธิ์ไพจิตร ์ 
Nadnaphang Phophichit 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

5บรรจบ บรรณรุจิ  
Banjob Bannaruji 

คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
Faculty of Arts, Chulalongkorn University 

1Corresponding author E-mail: patboonin2123@gmail.com 

 
Received: April 7, 2022; Revised: April 27, 2022; Accepted: April 30, 2022 

 

 
 

บทคดัย่อ 
 บทความวิจัยเรื่อง การศึกษาหลักการเจริญเมตตาในเมตตสูตร มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ 
ได้แก่ 1) เพ่ือศึกษาโครงสร้างและสาระส าคัญของเมตตสูตร 2) เพ่ือศึกษาหลักการเจริญเมตตาที่
ปรากฏในเมตตสูตร 3) เพ่ือศึกษาหลักการเจริญเมตตาในเมตตสูตรเพ่ือใช้ในการด าเนินชีวิต  



128  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2565) 

 ผลการวิจัยพบว่า เมตตสูตร เป็นพระสูตรที่ 9 ในคัมภีร์ขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ มี
ลักษณะเป็นพระคาถาภาษาบาลี จ านวน 10 พระคาถา แต่ละพระคาถาแสดงทางด าเนิน 
คุณสมบัติ วิธีปฏิบัติและอานิสงส์แห่งการปฏิบัติ ส าหรับพระโยคีผู้มุ่งหวังสันตบท คือ พระ
นิพพาน ต้องด าเนินทางอริยมรรคมีองค์ 8 ที่เรียกว่า กรณียกิจ ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญาแล้ว
นั้น ผู้ปฏิบัติต้องมีคุณสมบัติต่างๆ 14 ประการ ซึ่งเป็นคุณสมบัติของผู้อยู่ด้วยเมตตา และต้อง
เจริญเมตตากัมมัฏฐาน เพ่ือฝึกอบรมจิตใจ เจริญปัญญาให้เกิดความรู้แจ้ง เป็นการเจริญเมตตา
จิตไปยังสัตว์โลกทั่วทั้งหมด ด้วยเมตตาจิตที่กว้างขวาง ไม่มีเวร ไม่มีศัตรู เพราะก าจัดความ
อาฆาตของตนและของสัตว์อ่ืนได้แล้ว  
 ผลการวิเคราะห์หลักการเจริญเมตตาเพ่ือใช้ในการด าเนินชีวิต พบว่า การศึกษาองค์
คุณของเมตตาวิหารีบุคคล ท าให้มีความรับผิดชอบต่อตนเองและสังคม มีความเคารพต่อตนเอง
และสังคม เป็นหลักการด าเนินชีวิตแบบพอเพียง มีจริยธรรมในการปฏิบัติงานด้วยอินทรีย์ 5 
เป็นการด าเนินชีวิตแบบพุทธะ การศึกษาหลักการเจริญต่อสรรพสัตว์ พบว่า เป็นการด าเนินชีวิต
ด้วยความไม่ประมาท ท าให้จิตตั้งมั่นเป็นสมาธิ ท าให้เกิดขันติ สามารถบรรเทาความโกรธ เป็น
การแสดงความรัก ความปรารถนาดี และน าชัยชนะมาสู่ตน การศึกษาหลักการเจริญเมตตา
พรหมวิหาร พบว่า เป็นการแสดงถึงความเสมอภาคของชีวิต เป็นการปฏิบัติเพ่ือละความโกรธ 
เป็นการแสวงหาสันติภาพในใจ 
ค าส าคัญ: เมตตสูตร, การเจริญเมตตา, เมตตาพรหมวิหาร 
 
Abstract  

The objectives of this research were; 1) to study the structure and the 

essential content of the Metta-Sutta, 2) to study the principle of cultivating 

loving-kindness in the Metta-Sutta, and 3) to study the cultivating loving-

kindness in the Metta-Sutta for applying in the way of life.  

The results of the study found that the structure of the Metta-Sutta is the 

ninth Sutta in Khuddhaka-nikāya, Khuddapātha. The characteristics is as the Pāli 

verses which are of 1 0  Ghāthās (stanzas). Each stanza shows the way of 

conduct, attribute, practices, and the fruits of practice for the practitioner who 

aims for the path of liberation, Nibbāna. And in addition to the Noble Eightfold 

Path, which is morality, concentration, and wisdom, practitioners must have 

fourteen qualities which is the quality of those who live with loving-kindness. 

Moreover, one must practice loving-kindness meditation to train the mind 



129 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.1 (January - April 2022) 

develop wisdom to become enlightened. It is an act of kindness towards all 

beings in the world with a limitless loving-kindness mind, without enmity, 

without enemies because of the elimination of one’s malice and of other beings. 

The result of analysis of the principle of cultivating loving-kindness in 

Metta-Sutta applying in the way of life, found that the study of the attributes of a 

person living with loving-kindness make being responsible for oneself and 

society, having respect for oneself and society, having principles of self-

sufficiency, having work ethics by the five faculties, and living in a Buddhist 

way.  The study of the principle of cultivating loving-kindness for all beings, 

found that the living with heedfulness, the living with loving-kindness that 

allows the mind to be concentrated, the living with loving-kindness that brings 

patience, the living with loving-kindness that eases anger, the living with loving-

kindness which is the love and good wishes, and the living with loving-kindness 

leading to the factory to oneself. And the study of the principle of cultivating 

Metta-Bhāvanā found that the equality of life, the practice for easing anger, and 

the quest for peace of mind. 

Keywords: Metta-Sutta, the principle of cultivating loving-kindness, Mettā -

Brahmavihāra 

 

บทน า 

เมตตาคือความรัก ความปรารถนาให้เขามีความสุข การแผ่ไมตรจีิตคิดจะให้สัตว์ทั้งปวง
เป็นสุขกันทั่วหน้า (พระพุทธโฆษาจารย์, 2561) ในอีกรูปหนึ่งใช้ค าว่า ไมตรี คือคุณชาติ (ความ
ดีงาม) ที่มีในมิตร ความเป็นเพ่ือน ความรัก ความหวังดีต่อกัน (พระพุทธโฆษาจารย์, 2561) 
ด้วยเหตุที่มนุษย์จ าเป็นต้องอยู่ร่วมกันเป็นกลุ่มสังคม มีการพึ่งพาอาศัยซึ่งกันและกัน ความสงบ
สุขทางสังคมจึงเป็นสิ่งส าคัญ เมื่อหลักธรรมทางพุทธศาสนา ครอบคลุมแนวทางการด าเนินชีวิต
ของมนุษย์ทั้งการประกอบสัมมาอาชีพหรือการปกครอง จ าเป็นต้องมีหลักธรรมเข้าไปก ากับ
เพ่ือให้เกิดความสงบสุข ผาสุก เกิดความมั่นคง มีความเจริญก้าวหน้าในการด าเนินชีวิต มีความ
มั่นคงทางสังคม ประเด็นที่น่าสนใจ คือ หลักธรรมใดที่ท าให้มนุษย์ มีแนวทางในการประพฤติ
ปฏิบัติตน เป็นผู้มีความรัก มีความปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน มีความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ อยากให้ผู้อ่ืนมี
ความสุข ไร้ทุกข์ ไร้การเบียดเบียนซึ่งกันและกัน จากการศึกษาพบว่า หลักเมตตาธรรม เป็น
หลักธรรมส าคัญที่แสดงให้เห็นถึงความรัก กิริยาที่รักใคร่ ภาวะที่รักใคร่ ความเอ็นดู กริยาที่
เอ็นดูภาวะที่เอ็นดู ความปรารถนาเกื้อกูลกัน ความอนุเคราะห์ ความไม่พยาบาท ความไม่ปอง
ร้าย (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 29 ข้อที่ 202 หน้าที่ 590, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 



130  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2565) 

2539) หลักเมตตาธรรมย่อมน าพาสันติสุขมาสู่ตนเองและชาวโลก ผู้ที่ขาดเมตตาธรรมย่อมส่ง
ร้ายต่อตนเอง มักเป็นคนเจ้าโทสะ ผู้ที่บ าเพ็ญเจริญจิตเมตตาภาวนาอยู่เป็นปกติ ย่อมสามารถ
ก าจัดโทสะได้ ในบางสถานการณ์จ าเป็นต้องใช้การแผ่เมตตา เนื่องจากการแผ่เมตตา เป็นการ
ต้ังจิตปรารถนาดีขอให้ผู้อ่ืนมีความสุข ผู้เจริญเมตตาธรรมอยู่เสมอ จนจิตตั้งมั่นในเมตตา มี
เมตตาธรรมเป็นคุณสมบัติประจ าใจ ย่อมได้รับอานิสงส์และผลดี 11 ประการ ได้แก่ หลับเป็น
สุข ตื่นเป็นสุข ไม่ฝันร้ายเป็นที่รักของมนุษย์และอมนุษย์ เทวดาย่อมรักษา ไฟยาพิษหรือศัสตรา
ไม่กล ้ากราย จิตตั้งมั่นได้เร็ว สีหน้าสดใส ไม่หลงลืมสติตาย และเมื่อยังไม่แทงตลอดคุณวิเศษอัน
ยอดยิ่งคือ อรหัตตผล ย่อมเข้าถึงพรหมโลก (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 24 ข้อที่ 15 หน้าที่ 
425, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จากการศึกษาวิจัยพบว่า เมตตสูตร เป็นพระสูตร
เกี่ยวกับการแผ่เมตตาหรือเมตตากัมมัฏฐาน เป็นการแผ่จิตที่เกื้อกูล ปรารถนาดีไปยังตนเองและ
สรรพสัตว์ ปรารถนาให้ตนเองและสรรพสัตว์ไม่มีเวรต่อกัน ไม่เบียดเบียนกัน ไร้ทุกข์มีแต่สุข 
ปราศจากความขุ่นเคืองใจไร้พยาบาท เป็นพระสูตรที่แสดงทางด าเนิน คุณสมบัติ วิธีปฏิบัติ หาก
ปฏิบัติได้ตามแนวทางของพระสูตรนี้ ย่อมได้รับอานิสงส์ คือ สามารถบรรลุอรหัตตผลไม่ต้องเกิด
อีกต่อไป (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 9 หน้าที่ 22, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539)  

มูลเหตุที่มาของเมตตสูตรนี้ พระผู้มีพระภาคเท่านั้นตรัสแสดงไว้ ไม่ใช่พระสาวก เมื่อ
ครั้งที่เหล่าภิกษุถูกเทวดาเบียดเบียนจากข้างภูเขาหิมพานต์ จึงพากันมายังส านักของพระผู้มี
พระภาค และตรัสเมตตสูตรนี้ เพื่อป้องกันเหล่าภิกษุและเพ่ือประโยชน์แก่กัมมัฏฐาน (อรรถกถา
ปรมัตถโชติกาภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 9 หน้าที่ 339, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2556) 
เมตตสูตรเป็นพระสูตรที่ว่าด้วยการแผ่เมตตา โดยมีอรรถาธิบายแสดงอาการแห่งการเจริญ
เมตตา ไว้ด้วยความหมายของค าว่า มีความสุข (สุขิโน) คือการเป็นผู้พรั่งพร้อมด้วยความสุข 
และมีความเกษม (เขมิโน) คือไม่มีภัยไม่มีอุปทวะ ค าว่า ทั้งปวง (สพฺเพ) คือไม่มีส่วนเหลือ ค าว่า 
สัตว์ (สตฺตา) คือสัตว์มีชีวิต ค าว่ามีตนเป็นสุข (สุขิตตฺตา) คือมีจิตเป็นสุข ดังนั้นเมตตากถานี้จึงมี
ชื่อว่า มีความสุขเพราะสุขทางกาย ชื่อว่ามีตนเป็นสุข เพราะสุขทางใจ หรือชื่อว่ามีความเกษม 
เพราะปราศจากภัยและอุปัทวะทั้งปวงด้วยสุขท้ัง 2 นั้น (อรรถกถาปรมัตถโชติกาภาษาไทย เล่ม
ที่ 1 ข้อที่ 3 หน้าที่ 354, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2556) 



131 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.1 (January - April 2022) 

ด้วยเหตุที่เมตตสูตรนี้ แสดงถึงการเป็นผู้มีความสุขกายสุขใจ และสาระส าคัญของพระ
สูตรคือ แสดงทางด าเนิน คุณสมบัติ วิธีปฏิบัติ รวมถึงอานิสงส์เมื่อปฏิบัติได้ตามแนวทางของ
เมตตสูตรนี้คือ พระนิพพาน ผู้วิจัยจึงสนใจศึกษาค้นคว้าในประเด็นเกี่ยวกับหลักการเจริญ
เมตตาในเมตตสูตรเพ่ือใช้ในการด าเนินชีวิต ด้วยหวังว่าผลการวิจัยจะเป็นประโยชน์ต่อตนเอง
และบุคคลผู้สนใจสืบต่อไป 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย  
1. เพ่ือศึกษาโครงสร้างและสาระส าคัญของเมตตสูตร  
2. เพ่ือศึกษาหลักการเจริญเมตตาที่ปรากฏในเมตตสูตร  
3. เพ่ือวิเคราะห์หลักการเจริญเมตตาในเมตตสูตรเพ่ือใช้ในการด าเนินชีวิต  

 

วิธีด าเนินการวิจัย 
 การศึกษาวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัย เกี่ยวกับเมตตสูตร ในคัมภีร์ขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ 
เป็นการศึกษาวิจัยเชิ งคุณ ภาพ (Qualitative Research) โดยศึกษาค้นคว้าจากคัมภี ร์
พระไตรปิฎก อรรถกถา หนังสือ เอกสารผลงานวิจัย และเอกสารอ่ืนๆ ซึ่งมีขั้นตอนการ
ด าเนินการวิจัยดังต่อไปนี้ 
 1. เอกสารชั้นปฐมภูมิ คือ คัมภีร์พระไตรปิฎกฉบับแปลภาษาไทย รวมถึงคัมภีร์อรรถ
กถาพระไตรปิฎกแปลภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 2. เอกสารชั้นทุติยภูมิ คือ ต ารา หนังสือ พจนานุกรมค าศัพท์ วิทยานิพนธ์ งานวิจัยต่าง 
ๆ บทความวิชาการ และเอกสารอ่ืนๆ รวมทั้งสื่อข้อมูลทางอินเตอร์เน็ตที่มีความเกี่ยวข้องกับ
การศึกษาค้นคว้าในงานวิจัยเรื่องนี้ 
 3. ศึกษารวบรวมข้อมูลในหัวข้อที่  1. และ 2. เพ่ือน ามาวิเคราะห์และสรุปผลการ
วิเคราะห์  
 4. น าเสนอผลงานการวิจัย 
 
 



132  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2565) 

ผลการวิจัย 

1. โครงสร้างและสาระส าคัญของเมตตสูตร ผลจากการศึกษาพบว่า เมตตสูตรหรือ
กรณียเมตตสูตร เป็นพระสูตรเดียวกัน เป็นพระสูตรที่ 9 ในคัมภีร์ขทุทกนิกาย ขุททกปาฐะ ด้วย
เหตุที่ พระผู้มีพระภาคตรัสบุญสัมปทามีทานและศีล ไว้ด้วยนิธิกัณฑสูตร เมื่อบุคคลแผ่เมตตาไป
ในสัตว์ทั้งหลาย ปุญญสัมปทาย่อมมีผลมาก จนถึงสามารถให้บรรลุพุทธภูมิได้ และทรงแสดง
กัมมัฏฐานที่สามารถละราคะได้ด้วยอาการ 32 ทรงแสดงกัมมัฏฐานที่สามารถละโมหะไว้ด้วย
สามเณรปัญหา แต่ไม่ได้ทรงแสดงกัมมัฏฐานที่สามารถละโทสะไว้ ดังนั้น เพ่ือท าให้ขุททกปาฐะ
สมบูรณ์ จึงได้วางเมตตสูตรเป็นบทตั้งไว้ในที่นี้ (อรรถกถาปรมัตถโชติกาภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 
9 หน้าที่ 338-339, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2556)  

มูลเหตุที่มาของเมตตสูตรนี้ เกิดจากความขัดเคืองใจของอมนุษย์ทั้งหลาย เมื่อครั้งที่
พระผู้มีพระภาคประทับอยู่ที่พระเชตวันวิหาร กรุงสาวัตถี ทรงแสดงเมตตสูตรนี้แก่ภิกษุ
ทั้งหลายผู้ไปอยู่จ าพรรษาที่ราวป่าหิมพานต์ แต่ถูกอมนุษย์รบกวนอยู่ตรลอดเวลา จึงกลับมาเข้า
เฝ้ากราบทูลว่าไม่สามารถอยู่บ าเพ็ญสมณธรรมได้ พระองค์จึงตรัสสั่งให้กลับไปที่ราวป่าเพ่ือ
บ าเพ็ญสมณธรรม โดยทรงแนะวิธีปฏิบัติเพ่ิมเติมว่า ให้ตั้งกติกาเคาะระฆังประชุมกัน สวดพระ
สูตรนี้ ให้แสดงธรรม สนทนาธรรม ท าให้มากซึ่งกัมมัฏฐานนี้เท่านั้น และปฏิบัติตามที่เรียนมา
ด้วยการแผ่เมตตา ท าเมตตาให้เป็นบาทเจริญวิปัสสนาแล้ว ทุกรูปจึงบรรลุอรหัตตผลอันเป็นผล
เลิศภายในไตรมาสนั้น (อรรถกถาปรมัตถโชติกาภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 9 หน้าที่ 31, มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2556) จากมูลเหตุที่มานี้ แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับ
เทวดา ตามคติโบราณเวลามีการปลูกสร้างสถานที่ส าคัญ หรือสิ่งส าคัญต่างๆ เหล่าเทวดามักจะ
ไปจับจองยึดครองสถานที่เหล่านั้น ไม่เว้นแม้แต่บ้านของชาวบ้าน เรียกว่า รุกขเทวดา เทวดาที่
สิงสถิตอยู่ตามต้นไม ้ดังตัวอย่าง บ้านของเศรษฐีของอนาถบิณฑิกเศรษฐี เรื่องมีอยู่ว่า  

พระผู้มีพระภาคและพระภิกษุสงฆ์เสด็จมาบ่อย เพราะท่านเศรษฐีมีศรัทธามาก ถึงแม้
พระผู้มีพระภาคไม่เสด็จมา ก็มีพระภิกษุสงฆ์ได้รับนิมนต์ไปรับบาตรอยู่บ่อยครั้ง และด้วยเหตุ
ของเทวดาที่อยู่บนซุ้มประตูบ้านท่านเศรษฐีนั้น ยังไม่ได้นับถือพระภิกษุสงฆ์ ยังชอบการอยู่
สบายๆ เวลามีพระภิกษสุงฆ์ไปที่บ้านผ่านซุ้มประตู ในฐานะของพระสงฆเ์ป็นผู้มีศีล เทวดาซึ่งอยู่



133 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.1 (January - April 2022) 

บนซุ้มประตูย่อมต้องลงมา เป็นการแสดงความเคารพ เมื่อต้องลงมาบ่อยๆ จึงเกิดความไม่พอใจ 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2550) เช่นเดียวกับเหตุการณ์ ของเหล่าภิกษุ จ านวน 500 
รูปในเมตตสูตรนี้ ที่เข้าไปปฏิบัติกัมมัฏฐานที่ราวป่าแห่งหนึ่ง ปฏิบัติความเพียรตลอดเวลาทั้ง
กลางวันและกลางคืน เป็นผู้มากด้วยโยนิโสมนสิการ เข้าไปนั่งยังโคนไม้ ท าให้เหล่ารุกขเทวดา
ทั้งหลาย มีเดชถูกเดชของภิกษุผู้มีศีลก าจัด ท าให้ต้องลงจากวิมานของตน พาลูกๆ เที่ยว
ระหกระเหินไป ได้แต่เฝ้าดูอยู่ไกลๆ หวังว่าเมื่อไรเหล่าภิกษุจะออกไป แต่เมื่อเห็นแล้วว่าเหล่า
ภิกษุเข้าจ าพรรษาต้นย่อมอยู่ตลอดไตรมาส เป็นเหตุให้เหล่าเทวดาไม่อาจทนล าบากลงมาอยู่
ภาคพ้ืนดินได้เป็นเวลานาน จึงแสดงฤทธิ์เดชขับไล่เหล่าภิกษุนั้น (อรรถกถาปรมัตถโชติกา
ภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 9 หน้าที่ 340-341, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2556) ทั้งนี้อาจ
เป็นเพราะ เหล่าเทวดาเฝ้ามองพฤติกรรมการประพฤติปฏิบัติตนของเหล่าภิกษุสงฆ์จ านวน 500 
รูป เพ่ือรอคอยวันกลับขึ้นสู่วิมานของตน จึงอาจเห็นเหล่าภิกษุบางส่วนที่ปฏิบัติตนไม่เคร่งครัด 
ไม่สมบูรณ์ในศีลาจารวัตรเพียงพอ ไม่อาจสร้างความเคารพศรัทธาให้เกิดขึ้นกับเหล่าเทวดาได้ 
จนเป็นเหตุให้เกิดความขัดเคืองใจ ขับไล่ให้ออกจากสถานที่แห่งนั้น จากเหตุการณ์นี้ ท าให้พระ
ผู้มีพระภาคตรัสสอนเมตตสูตรแก่เหล่าภิกษุ เพ่ือเป็นแนวทางในการประพฤติปฏิบัติตนของภิกษุ
ผู้อยู่ป่าเป็นวัตร เนื่องจากคุณสมบัติของบุคคลทั้ง 14 ประการนั้น เป็นคุณสมบัติของผู้ที่จะ
บรรลุมรรคผลเป็นพระอรหันต์ เนื่องจากในอรรถาธิบายได้แสดงไว้ว่า ผู้ฉลาดในประโยชน์
มุ่งหวังบรรลุสันตบท ควรบ าเพ็ญ กรณียกิจ คือ กิจที่ควรท า ควรบ าเพ็ญ (อรรถกถาปรมัตถโชติ
กาภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 1 หน้าที่ 344, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2556) ซ่ึงกรณียกิจใน
เมตตสูตรนี้ ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา ด้วยการด าเนินทางอริยมรรคมีองค์ 8 และต้องมี
คุณสมบัติ ได้แก่ มีความอาจหาญ ซื่อตรง เคร่งครัด ว่าง่าย อ่อนโยน เป็นต้น และต้องเจริญ
เมตตากัมมัฏฐาน ปรารถนาให้ตนและสรรพสัตว์มีแต่ความสุข ไม่มีเวรต่อกัน ไม่เบียดเบียนกัน 
เพราะความโกรธ ความแค้น เมื่อปฏิบัติได้ดังกล่าวมานี้ ย่อมได้รับอานิสงส์ คือ สามารถบรรลุ
อรหัตตผลได้ ไม่ต้องเกิดอีกต่อไป (อรรถกถาปรมัตถโชติกาภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 9 หน้าที่ 
31, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2556) 

จากโครงสร้างและสาระส าคัญของเมตตสูตร เนื่องจากเป็นพระสูตรที่เป็นพระคาถา
ภาษาบาลีจ านวน 10 พระคาถา แต่ละพระคาถาแสดงทางด าเนิน วิธีปฏิบัติตนในการเจริญ



134  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2565) 

เมตตากัมมัฏฐานผู้วิจัยจึงได้จัดแนวทางการศึกษาวิจัยออกเป็น 3 ข้อ คือ 1) พระคาถาที่ 1 ถึง
พระคาถาที่ 3 ศึกษาคุณสมบัติของบุคคล 14 ประการ 2) พระคาถาที่ 4 ถึงพระคาถาที่ 5 
ศึกษาหลักการเจริญเมตตา 3) พระคาถาที่ 6 ถึงพระคาถาที่ 10 ศึกษาหลักการเจริญพรหม
วิหาร เพ่ือเป็นแนวทางในการศึกษาหลักการเจริญเมตตาที่ปรากฏในเมตตสูตรต่อไป 

2. หลักการเจริญเมตตาที่ปรากฏในเมตตสูตร ผลจากการศึกษาเมตตสูตรนี้นอกจากจะ
เป็นพระสูตรที่ว่าด้วยการแผ่เมตตา แต่จากการศึกษาสาระส าคัญแล้วพบว่า เป็นพระสูตรที่
แสดงแนวทางการประพฤติปฏิบัติตนของพระโยคี ผู้มุ่งหวังสันตบท คือนิพพาน ด้วยการบ าเพ็ญ
กรณียกิจ คือ ศีล สมาธิ และปัญญา ต้องมีคุณสมบัติของบุคคลทั้ง 14 ประการ และต้องเจริญ
เมตตากัมมัฏฐาน ในเบื้องต้นของพระคาถานั้นได้แสดงให้เห็นว่า ผู้ฉลาดในประโยชน์ควร
บ าเพ็ญกรณียกิจ ที่ควรแก่การท า และควรแก่การปฏิบัติในประโยชน์ที่เกื้อกูลอย่างใดอย่างหนึ่ง 
ซึ่งพระผู้มีพระภาคตรัสเรียก ประโยชน์นั้นว่า เป็นประโยชน์ที่กุลบุตรควรได้รับ และพึงเข้าถึงได้ 
เพราะสันตบท เป็นธรรมที่กุลบุตรพึงบรรลุ ด้วยเหตุนี้การบรรลุได้แก่ ถึงพร้อมเฉพาะแล้ว 
(อรรถกถาปรมัตถโชติกาภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 1 หน้าที่ 343-344, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2556) ด้วยเหตุนี้ หลักการเจริญเมตตาในเมตตสูตรนี้ จึงมีแนวทางปฏิบัติต่อไปนี้ 

2.1 ต้องมีคุณสมบัติทั้ง 14 ประการ ได้แก่ 1) เป็นผู้อาจหาญ คือผู้สามารถเป็นผู้องอาจ 
2) ประกอบด้วยความซื่อตรง 3) เป็นผู้เคร่งครัด 4) ว่ากล่าวได้ง่าย 5) มีความอ่อนโยน 6) ไม่
เย่อหยิ่ง 7) เป็นผู้สันโดษ เพราะความสันโดษแสดงถึงความกตัญญู ยินดีด้วยปัจจัยที่มีอยู่ 8) 
เป็นผู้เลี้ยงง่าย 9) เป็นผู้มีกิจน้อยไม่ขวนขวายในกิจหลายอย่าง 10) เป็นผู้มีความประพฤติเบา 
11) มีอินทรีย์สงบ มีอินทรีย์ไมฟุ้่งซ่านด้วยอ านาจราคะ 12) มีปัญญารักษาตน ได้แก่เป็นผู้รู้แจ่ม
แจ้ง ผู้มีปัญญา 13) เป็นผู้ไม่คะนอง เว้นจากความคะนองทางกาย ทางวาจา และทางใจ 14) ไม่
ยึดติดในตระกูลทั้งหลาย ด้วยการอยากได้ปัจจัย หรือการคลุกคลีกับคฤหัสถ์ที่ไม่สมควร (อรรถ
กถาปรมัตถโชติกาภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 1-2 หน้าที่ 348-353, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2556) นอกจากนี้ ผู้ปฏิบัติต้องไม่ประพฤติความเสียหาย คือ กายทุจริต วจีทุจริต และมโน
ทุจริต อันเป็นเหตุให้ผู้รู้เหล่าอ่ืนต าหนติิเตียนเอาได้  



135 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.1 (January - April 2022) 

2.2 เจริญเมตตากัมมัฏฐานในเมตตสูตรนี้ พระผู้มีพระภาคตรัสพระคาถาสอนเหล่า
ภิกษุว่า เหล่าสัตว์ เพ่ือให้จิตเมตตานั้นตั้งมั่นในอารมณ์ประเภทแห่งสัตว์ ได้แก่ หมวด 2 คือ 
สัตว์ผู้หวาดสะดุ้งและผู้มั่นคง, สัตว์ที่เคยเห็นและที่ไม่เคยเห็น, สัตว์ผู้อยู่ไกลและอยู่ใกล้ รวมถึง
ภูตและสัมภเวสี ในหมวด 3 แสดงไว้ด้วยขนาดของกาย ได้แก่ ขนาดกายยาว กายเตี้ย และ
ขนาดกายปานกลางเป็นต้น เหตุที่พระผู้มีพระภาคทรงแสดงสัตว์ทั้งหลายโดยไม่มีส่วนเหลือ 
เนื่องจากอารมณ์ใดของเหล่าภิกษุเป็นอารมณ์ที่ปรากฏชัดแล้ว จิตของภิกษุนั้นย่อมตั้งม่ันเป็นสุข
ในอารมณ์นั้น จากนั้นจึงเจริญจิตเมตตาว่า “สัตว์เหล่าใดเหล่าหนึ่งเป็นผู้หวาดสะดุ้ง หรือเป็นผู้
มั่นคงไม่มีส่วนเหลืออยู่ ขอสัตว์ทั้งหมดแม้เหล่านี้  จงมีตนเป็นสุขเถิด จนถึงสัตว์เหล่าใดเหล่า
หนึ่งเป็นภูตหรือสัมภเวสีไม่มีส่วนเหลืออยู่ ขอสัตว์ทั้งหมดแม้เหล่านี้ จงมีตนเป็นสุขเถิด (อรรถ
กถาปรมัตถโชติกาภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 4 หน้าที่ 355-357, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2556)  

2.3 เมตตา คือ ความรัก ความปรารถนาดีให้เขามีความสุข (พระพุทธโฆษาจารย์, 
2561) เป็นหลักธรรมหนึ่งในพรหมวิหาร ธรรมประจ าใจของท่านผู้มีคุณความดียิ่งใหญ่ ได้แก่ 
เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา ในเมตตสูตรแสดงให้เห็นลักษณะของเมตตาพรหมวิหารไว้ดังนี้ 
เมื่อพระผู้มีพระภาคทรงแสดงการเจริญเมตตาในสัตว์ทั้งหลายแล้ว ด้วยอ านาจแห่งการ
ปรารถนาเพ่ือให้ได้รับประโยชน์เกื้อกูลและความสุข และด้วยอ านาจแห่งการปรารถนาเพื่อไมใ่ห้
ประสบสิ่งที่ไม่ใช่ประโยชน์เกื้อกูลและความทุกข์ จึงตรัสว่า คนหนึ่งไม่ควรข่มเหงอีกคนหนึ่ง 
ได้แก่ ไม่ควรเย้ยหยัน ไม่ควรดูหมิ่น ในทุกโอกาสทุกสถานที่ เพราะความโกรธและความแค้น 
พึงเจริญฉนัทะที่มีในใจที่เรียกว่าเมตตานี้ ไปในสัตว์ทั้งปวง คือ พึงยังเมตตาให้เกิด พึงเจริญบ่อย 
ๆ และพึงเจริญเมตตาอย่างไม่มีประมาณด้วยอ านาจมีสัตว์อย่างไม่มีประมาณเป็นอารมณ์ หรือ
ด้วยอ านาจแห่งการแผ่ไปอย่างไม่มีส่วนเหลือในสัตว์ประเภทเดียว การเจริญเมตตาจิตนี้จึงเป็น
เมตตาจิตต่อสัตว์โลกทั่วทั้งหมด เปรียบเหมือนกับมิตร ที่ย่อมห่วงใย เพราะความมีอัธยาศัยมุ่ง
ประโยชน์เกื้อกูล ที่ย่อมรักษาไม่ให้ประสบสิ่งที่ไม่ใช่ประโยชน์เกื้อกูล ด้วยความเป็นแห่งมิตรที่
ชื่อว่า เมตตา เมื่อเจริญเมตตาอยู่อย่างนี้ ก็ควรแผ่เมตตาจิตไปท าให้ไม่มีความคับแคบ ด้วย
เมตตาจิตที่กว้างขวาง ไม่มีเวรเพราะก าจัดความอาฆาตของตนในสัตว์เหล่าอ่ืนได้ และไม่มีศัตรู
เพราะก าจัดความอาฆาตของสัตว์เหล่าอ่ืนในตนเสียได้ และการอยู่ด้วยเมตตานี้ ควรตั้งสติที่มี



136  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2565) 

เมตตาฌานเป็นอารมณ์ไว้ด้วยอิริยาบถ คือ ตลอดเวลาที่ตนพึงปรารถนาที่จะตั้งสติที่มีเมตตา
ฌานเป็นอารมณ์นี้ไว้ ซึ่งพระผู้มีพระภาคสรรเสริญ เรียกการอยู่ด้วยเมตตานี้ว่า การอยู่อย่าง
พรหม เป็นการอยู่อย่างประเสริฐสุดในพระธรรมวินัยของพระอริยะนี้ เพราะไม่มีโทษในการอยู่ 
4 ประการ คือ 1) การอยู่อย่างทิพย์ 2) การอยู่อย่างพรหม 3) การอยู่อย่างพระอริยะ 4) การอยู่
ด้วยอิริยาบถ และเพราะ การอยู่ด้วยเมตตานั้น ท าประโยชน์ให้แม้แก่ตนและแม้แก่ชนเหล่าอ่ืน 
เพราะเหตุที่ความสงบที่ติดต่อกัน ใครๆ ก็แทรกแซงไม่ได้ (อรรถกถาปรมัตถโชติกาภาษาไทย 
เล่มที่ 1 ข้อที่ 6-9 หน้าที่ 359-364, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2556)  
 3. วิเคราะห์หลักการเจริญเมตตาในเมตตสูตรเพ่ือใช้ในการด าเนินชีวิต พบว่า  
 3.1 จากคุณสมบัติของบุคคลทั้ง 14 ประการที่พระผู้พระภาคตรัสสอนเหล่าภิกษุ ซ่ึง
เป็นคุณสมบัติของบุคคลที่มุ่งบรรลุพระนิพพาน ซึ่งผู้วิจัยคุณสมบัติของการเป็นผู้อาจหาญ การ
เป็นผู้ซื่อตรง และการเป็นผู้เคร่งครัด แสดงให้เห็นถึงการเป็นผู้มีความรับผิดชอบต่อตนเอง และ
ต่อสังคม คุณสมบัติของการเป็นผู้ว่าง่าย การเป็นผู้อ่อนโยน และการเป็นผู้ไม่เย่อหยิ่ง แสดงให้
เห็นถึงการเป็นผู้มีเคารพต่อตนเอง และต่อสังคมคุณสมบัติของเป็นผู้สันโดษ การเป็นผู้เลี้ยงง่าย 
และการเป็นผู้มีกิจน้อย แสดงให้เห็นถึงการใช้หลักการด าเนินชีวิตแบบพอเพียง คุณสมบัติของ
เป็นผู้เป็นผู้มีความประพฤติเบา และ เป็นผู้มีอินทรีย์สงบ แสดงให้เห็นถึงการใช้จริยธรรมในการ
ปฏิบัติงานด้วยอินทรีย์ ๕ คุณสมบัติของการเป็นผู้มีปัญญารักษาตน เป็นผู้ไม่คะนอง เป็นผู้ไม่ยึด
ติดในตระกูล แสดงให้เห็นถึงการด าเนินชีวิตในแบบพุทธ  
 3.2 หลักการเจริญเมตตาต่อสรรพสัตว์เพ่ือใช้ในการด าเนินชีวิต พบว่า 1) เป็นการ
ด าเนินชีวิตด้วยความไม่ประมาท 2) การด าเนินชีวิตด้วยเมตตาท าให้จิตตั้งมั่นเป็นสมาธิ 3) การ
ด าเนินชีวิตด้วยเมตตาท าให้เกิดขันติ 4) การด าเนินชีวิตด้วยเมตตาคือความรัก ความปรารถนาดี 
5) การด าเนินชีวิตด้วยเมตตามองทุกชีวิตด้วยความเท่าเทียมกัน 6) การด าเนินชีวิตด้วยเมตตา
น าชัยชนะมาสู่ตน  
 3.2 หลักการเจริญเมตตาพรหมวิหารเพ่ือใช้ในการด าเนินชีวิตนั้น พบว่า การเจริญ
เมตตาพรหมวิหารในเมตตสูตรนี้ สามารถน าไปประยุกต์ใช้เพ่ือให้เกิดความสงบ สันติสุขภายใน
จิตใจ เพราะเมตตาแสดงให้เห็นถึงความเสมอภาคของชีวิต และการเป็นผู้อยู่ด้วยเมตตา ย่อม
เป็นหนทางแห่งความสงบด้วยการปฏิบัติธรรมเพ่ือละความโกรธ และเป็นหนทางแห่งความสงบ



137 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.1 (January - April 2022) 

สุขด้วยการแสวงหาสันติภาพทางใจ และจากการศึกษาอานิสงส์ ที่ได้จากการศึกษาการเจริญ
เมตตาในเมตตสูตรนี้ พบว่าอานิสงส์ที่สามารถน าไปประยุกต์ใช้ในการด าเนินชีวิต คือ 1. รู้จัก
การบริหารจัดการเวลา 2. มีความเพียร 3. มีความกตัญญูกตเวท ี

การอภิปรายผล 
ผลการศึกษาหลักการเจริญเมตตาในเมตตสูตร พบว่า มีความสอดคล้องต่องานต่อ

งานวิจัย คือ ท าให้ผู้วิจัยเห็นถึงลักษณะโครงสร้างของพระสูตรที่เป็นพระคาถาภาษาบาลี 
จ านวน 10 พระคาถา แต่ละพระคาถาเป็นแนวทาง คุณสมบัติ วิธีปฏิบัติของพระโยคีผู้ประสงค์
บรรลุนิพพาน ซึ่งผลส าเร็จคือการเป็นพระอรหันต์ ผู้ที่สามารถก าจัดข้าศึกหรือกิเลสได้ด้วย
อริยมรรค ตามแนวทางของเมตตสูตรนี้ คือ การด าเนินทางอริยมรรคมีองค์ 8 ที่เรียกว่า กรณีย
กิจ ได้แก่ ศีล สมาธิและปัญญา ต้องมีคุณสมบัติทั้ง 14 ประการ คือ มีความอาจหาญ มีความ
ซื่อตรง เป็นผู้เคร่งครัด เป็นผู้ว่ากล่าวได้โดยง่าย เป็นผู้อ่อนโยน เป็นผู้ไม่เย่อหยิ่ง เป็นผู้สันโดษ 
เป็นผู้เลี้ยงง่าย เป็นผู้มีกิจน้อย เป็นผู้มีความประพฤติเบา เป็นผู้มีอินทรีย์สงบ เป็นผู้มีปัญญา
รักษาตน เป็นผู้ไม่คะนอง และเป็นผู้ไม่ยึดติดในตระกูล และต้องเจริญเมตตากัมมัฏฐาน 
ปรารถนาให้ตนเองและสรรพสัตว์มีแต่ความสุข ไม่มีเวรต่อกัน ไม่เบียดเบียนกัน ไร้ทุกข์ ไร้
พยาบาท เมื่อปฏิบัติได้ดังกล่าวย่อมได้รับอานิสงส์ คือ สามารถบรรลุอรหัตตผล ไม่ต้องเกิดอีก
ต่อไป จากการศึกษาหลักการเจริญเมตตาในเมตตสูตร จึงสอดคล้องกับแนวทางการวิจัยคือ การ
น าหลักการเจริญเมตตาในเมตตสูตรเพ่ือใช้ในการด าเนินชีวิต แสดงให้เห็นแนวทางการปฏิบัติ
ตนให้เป็นผู้ห่างไกลจากกิเลสด้วยคุณสมบัติทั้ง 14 ประการ ซึ่งเป็นลักษณะของผู้อยู่ด้วยเมตตา 
และนักปราชญ์เรียกการอยู่ด้วยเมตตานี้ว่า การอยู่อย่างประเสริฐ เพราะการอยู่ด้วยเมตตา ไม่มี
โทษในการอยู่ จัดว่าเป็นการอยู่อย่างทิพย์ เป็นการอยู่อย่างพรหม เป็นการอยู่อย่างพระอริยะ 
เป็นการอยู่ด้วยอิริยาบถ ดังนั้นการอยู่ด้วยเมตตาย่อมท าประโยชน์ให้แก่ตนเอง และชนเหล่าอ่ืน 
ในทางพุทธศาสนา คือ การด าเนินรอยตามทางแห่งมรรค เพ่ือบรรลุมรรคผลนิพพาน แต่ในทาง
โลกคือ การประสบความส าเร็จในการด าเนินชีวิตโดยชอบ เพราะทุกชีวิตต่างต้องการความสุข 
ความเจริญ ความสันติสุข ดังนั้นการน าแนวทางการปฏิบัติตน ดังที่ปรากฏในเมตตสูตรนี้ มาเพ่ือ
ปฏิบัติรักษา กาย วาจา ใจ ให้บริสุทธิ์ย่อมน าพาชีวิตและการด าเนินชีวิตด าเนินไปสู่ครรลองที่
ถูกต้องดีงาม 



138  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2565) 

องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
จากการศึกษาหลักการเจริญเมตตาในเมตตสูตร ท าให้ผู้วิจัยสามารถสรุปองค์ความรู้

ใหม่ เป็นตารางโดยมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1. ความรับผิดชอบต่อตนเอง
และต่อสังคม 

2. ความเคารพต่อตนเอง
และต่อสังคม 

3. หลักการดำเนินชวีิตแบบ
พอเพียง 

4. จริยธรรมในการ
ปฏิบัติงานด้วยอินทรีย์ 5 

5. การดำเนินชีวิตในแบบ
พุทธะ 

คุณสมบัติของเมตตาวิหารี 
บคุคลสู่การบรรลุธรรม 

หลักการเจริญเมตตา 
ต่อสรรพสัตว์ 

หลักการเจริญเมตตา 
พรหมวิหาร 

การเจริญเมตตาในเมตตสูตรเพื่อการด าเนินชีวิต 

1. ดำเนินชีวิตด้วยความไมป่ระมาท 
2. ดำเนินชีวิตด้วยเมตตาทำให้จิต

ตั้งมั่นเป็นสมาธ ิ
3. ดำเนินชีวิตด้วยเมตตาทำให้เกิด

ขันติ 
4. ดำเนินชีวิตด้วยเมตตาทำให้

บรรเทาความโกรธ 
5. ดำเนินชีวิตด้วยเมตตา คือความ

รัก ความปรารถนาด ี
6. ดำเนินชีวิตด้วยเมตตาทำให้มอง

ทุกชีวิตด้วยความเท่าเทียมกัน 

1. ความเสมอภาคของชีวิต 
2. การปฏิบัติธรรมเพื่อละ

ความโกรธ 
3. แสวงหาสนัติภาพในใจ 

อานิสงส์การเจริญเมตตาในเมตตสูตร 

รู้จักการบริหารจัดการเวลา 
 

มีความเพียร มีความกตัญญูกตเวที 



139 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.1 (January - April 2022) 

บทสรุป  
การศึกษาหลักการเจริญเมตตาในเมตตสูตรเพ่ือใช้ในการด าเนินชีวิต สามารถด าเนิน

ตามได้ด้วยการน าหลักการและแนวทางการปฏิบัติ วิธีปฏิบัติ คุณสมบัติและอานิสงส์ จาก
การศึกษาเมตตสูตรนี้ เนื่องจากเป็นพระสูตรเกี่ยวกับการแผ่เมตตา หรือเมตตากัมมัฏฐาน เป็น
การแผ่จิตที่เกื้อกูล ปรารถนาดีไปยังตนเองและสรรพสัตว์ เป็นการพิจารณาโทษของความโกรธ 
ความเคียดแค้นพยาบาท ด้วยการเจริญจิตเมตตาภาวนา จุดมุ่งหมายส าคัญของการปฏิบัติตน
ตามแนวทางแห่งมรรคในเมตตสูตรนี้ คือ การดับกิเลสและกองทุกข์ เพราะทุกชีวิตควรเป็นอยู่
อย่างมีความสุข การแสวงหาความสุขโดยทั่วไปนั้นจึงเป็นเป้าหมายใหญ่ของชีวิต ความสุขมีทั้ง
ทางโลกและทางธรรม ความสุขทางธรรมเป็นความสุขที่เกิดจากฌานสมาบัติ เป็นภาวะที่ไม่มี
กิเลส ปราศจากความทุกข์ทางใจ ดังเช่นแนวทางของเมตตสูตรนี้ หากปฏิบัติได้ดังที่กล่าวมา 
ย่อมบรรลุมรรคผลนิพพาน คือ สภาพที่ดับกิเลสและกองทุกข์แล้ว จึงเป็นภาวะที่เป็นสุขสูงสุด 
ไร้กิเลส ไร้ทุกข์ เป็นอิสรภาพสมบูรณ์ 

 
ข้อเสนอแนะ  

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะว่า หลักเมตตาธรรม เป็นหลักธรรมที่ส าคัญและ
เป็นแนวทางด าเนินชีวิต ท าให้ทุกชีวิตประสบความสุข ความเจริญ เพราะ เมตตา คือ ความรัก 
ความปรารถนาดี เป็นคุณธรรมภายในจิตใจ หากได้รับการอบรมฝึกฝนเพ่ือเจริญจิตเมตตาอยู่
เป็นปกติ ย่อมก่อให้เกิดความงามทางจิตใจ ส่งผลต่อการแสดงออกทางพฤติกรรมที่งดงาม ด้วย
เหตุนี้จากการศึกษาหลักการเจริญเมตตาในเมตตสูตรแล้ว ยังมีอีกหลายแง่มุมที่พึงน ามาศึกษา
ต่อไปดังนี้ คือ 

1. ข้อเสนอแนะในการน าผลการวิจยัไปใช้ประโยชน์  
 1. หลักเมตตาธรรมเป็นเครื่องอบรมจิต แนวทางปฏิบัติคือ การระวังรักษาศีลให้บริสุทธิ์ 
ไม่ประพฤติผิดทางกาย วาจาและทางใจ ซึ่งในสภาพสังคมปัจจุบันความเจริญก้าวหน้าของโลก
สื่อสารไร้พรมแดน ที่มีความรวดเร็ว ทุกคนมีส่วนร่วมในการเผยแพร่ สื่อออนไลน์ถูกใช้เป็น
เครื่องมือในการแสวงหาผลประโยชน์ สร้างความเกลียดชังแตกแยก แสดงให้เห็นถึงสภาพสังคม



140  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2565) 

ของผู้ใช้สื่อออนไลน์ที่ขาดหลักเมตตาธรรม ดังนั้น จะมีหนทางใดในการสร้างสามัญส านึกความ
รับผิดชอบของบุคคลต่อสื่อสาธารณะด้วยหลักของเมตตาธรรม 
 2. ศึกษาค ากล่าวที่ว่า ความเสมอภาคของชีวิต ที่ถือว่าเป็นวิถีแห่งความพอดีมีลักษณะ
ของทางสายกลางนั้น สามารถน ามาประยุกต์ใช้ในการด าเนินชีวิตเพ่ือแก้ไขปัญหาความไม่เสมอ
ภาค การเอารัดเอาเปรียบกันทางสังคมได้หรือไม่อย่างไร 
 3. ศึกษาค ากล่าวที่ว่า เมตตาก่อให้เกิดสันติภาพทางใจ เพราะสุขอ่ืนใดที่ยิ่งกว่าความ
สงบนั้นไม่มี  ดังนั้น เมื่อมนุษย์ยังติดหลงอยู่ในกิเลส จะมีหนทางใดที่จะแสวงหาความสงบสุข
ทางใจเพื่อใช้ในการด าเนินชีวติได้อย่างไร 
 2. ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้งต่อไป 
 จากการศึกษาหลักการเจริญเมตตาในเมตตสูตรนี้ แสดงให้เห็นว่า ความเมตตา เป็น
หลักธรรมที่มีความส าคัญ เป็นหลักธรรมพ้ืนฐานทางจิตใจ เป็นธรรมพ้ืนฐานของการเป็นคนดี 
คนสงบ คนมีศีลธรรม ซึ่งการเป็นคนดี หรือ สัตบุรุษนั้น นอกจากหลักเมตตาธรรมแล้ว ยังมี
หลักธรรมต่างๆ ที่สามารถน ามาศึกษาในการเป็นคนดี เป็นบุคคลที่ประกอบไปด้วยธรรมที่
ส่งเสริมความเป็นมนุษย์ ตามแนวทางของพระพุทธศาสนา  
 1. ควรได้มีการศึกษาวิจัย การน าหลักเมตตาธรรม มาใช้อบรมเยาวชนเพ่ือสร้างจิต 
ส านึกการมีจิตเมตตาต่อผู้อื่นในสภาพสังคมปัจจุบัน 
 2. ควรได้มีการศึกษาวิจัย ความรุนแรงของการขาดหลักเมตตาธรรมในสังคมปัจจุบัน
 3. ควรได้มีการศึกษาวิจัย การน าหลักเมตตาธรรมมาสร้างความสมานสามัคคี เพ่ือลด
ความแตกแยกทางสังคมในปัจจุบัน 
 

เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
________ (2556). อรรถกถาภาษาไทย พระสุตตันปิฎก ขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
เกษม บุญศรี. (2527). บารมีสาธิต. กรุงเทพมหานคร: องค์การค้าของครุสภา. 



141 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.1 (January - April 2022) 

ปิ่น มุทุกันต์. (2514). แนวสอนธรรมะตามหลักสูตรนักธรรมตรี. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์
คลังวิทยา. 

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก. (2553). ผู้เป็นที่รักของ
มนุษย์และเทวดา. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา สถาบันบันลือธรรม. 

________ (2548). พระนิพนธ์ รสแห่งความเมตตาชุ่มเย็นยิ่งนัก. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
________ (2535). วิธีปฏิบัติกรรมฐาน.กรงุเทพมหานคร: วัดบวรนิเวศวิหาร. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2557). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์

ครั้งที่ 27. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
________ (2550). สนทนาธรรม คติจตุคามรามเท . พิมพ์ครั้งที่  1. กรุงเทพมหานคร: 

ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2562). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 52 - 

พิมพ์แยกภาค 3 เล่ม กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือบริษัท ส านักพิมพ์
เพ็ทแอนด์โฮม จ ากัด. 

________ (2561). พจนานุ กรม พุทธศาสต ร์  ฉบั บประมวลศัพท์ . พิ ม พ์ครั้ งที่  31 . 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์บริษัท สหธรรมิก จ ากัด. 

ราชบั ณ ฑิ ต ยสถาน . (2546). พจนานุ ก รม  ฉบั บ ราชบั ณ ฑิ ต ยสถาน  พ .ศ . 2542 . 
กรุงเทพมหานคร: บริษัทนานมบีุ๊คส์พับลิเคชั่น จ ากัด. 

 

 


