
พุทธทาสภิกขุ: การเปลี่ยนผ่านแนวคิดหลังสมัยใหม่ในพระพุทธศาสนา
เถรวาท 

Buddhadãsabhikkhu: A Transformation of Postmodern in Treravada 

Buddhism 

 
 

1ไข่มุก เหล่าพิพัฒนา Khaimook Laopipattana 
มหาวิทยาลัยบูรพา Burapha University 

2พระมหาพรชัย สิริวโร Phramaha Pornchai Sirivaro 
3ธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัย Dhammaadhisthana Pornbandalchai 

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

4พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี Phramaha Khwanchai Kittimethi 
คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
5พระมหาศุภวัฒน์ บุญทอง PhramahaSupawat Boonthong 

วิทยาลัยสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College, 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
1Corresponding Author E-mail: kittimetee@gmail.com 

 
 

Received: August 3, 2022; Revised: August 25, 2022; Accepted: August 26, 2022 

 
 

 
 
 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์รูปแบบการเสนอแนวคิดหลังยุคสมัยใหม่
ของพุทธทาสภิกขุการวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร ผลการวิจัยพบว่า แนวคิดหลังยุคหลัง



20  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

สมัยใหม่ของพุทธทาสภิกขุถูกพิจารณาผ่านกระบวนการปฏิรูปพระพุทธศาสนาโดยมุ้งเน้นสร้าง
ความเป็นเอกภาพในความแตกต่าง โดยพุทธทาสภิกขุเสนอแนวทางในการปฏิบัติเชิงโครงสร้าง
ทีม่ีเป้าหมายเดียวกันและแนวทางปฏิบัติทีอ่าจแตกต่างหลากหลายกันได้ ท่านเห็นปัญหาว่าการ
นำเสนอพระพุทธศาสนานั้นเน้นพิธีกรรมมากกว่าปฏิบัติได้จริง ท่านมองว่า สังคมควรให้
ความสำคัญกับการนำพระพุทธศาสนาไปปรับใช้ในชีวิตจริง ส่วนทัศนะมุมมองต่อแนวคิดหลังยุค
สมัยใหม่ในพระพุทธศาสนา พุทธทาสภิกขุได้เสนอว่ามนุษย์ทุกคนนั้นต่างมีความตั้งใจใน
จุดเริ่มต้นและความต้องการในท้ายสุดเหมือนกัน แต่มีวิธีแสดงออกในรูปแบบที่แตกต่างกันไป 
เพราะสภาวะทางสติปัญญาของปัจเจกบุคคลแต่ละคนไม่เท่ากัน  อีกทั้ งการตรวจสอบ
พระพุทธศาสนาแบบคติชนวิทยาของพุทธทาสภิกขุได้ชี้ให้เห็นถึงกระบวนเข้าใจต่อบริบทของ
โลกสมมติและปรมัตถะถูกมองต่างกัน จึงนำไปสู่การปรับเปลี่ยนรูปแบบเรื่องเล่าขนาดใหญ่ทาง
สังคมศาสนาได้ถูกลดทอนให้กลายเป็นแค่เรื่องเล่าขนาดเล็กผ่านวัฒนธรรมชุมชน โดยเสนอให้
เห็นผ่านวิถีชีวิตของปัจเจกบุคคลที่ เป็นปุถุชนและอริยบุคคลที่ร่วมสร้างและดำรงอยู่ใน
วัฒนธรรมและขนบประเพณีเดียวกัน อีกทั้งท่านพุทธทาสยังพยายามเปิดพ้ืนที่สาธารณะในการ
ที่สังคมโลกและสังคมพระสงฆ์ท่ีจะเชื่อมโยงเข้าหากันในแง่ของการปฏิบัติตนให้เอื้อประโยชน์สุข
ซึ่งกันและกันในการดำรงอยู่ร่วมกัน  
คำสำคัญ : พุทธทาสภิกขุ, หลังสมัยใหม่, พระพุทธศาสนาเถรวาท, การเปลี่ยนผ่าน 
 
Abstract 

This research has two objectives to critically analyze 

Buddhadãsabhikkhu’s formation in proposing the postmodern ideas. This 

research employed the documentary research methodology. In the research, it 

was found that with respect to Buddhadãsabhikkhu’s postmodern ideas, they 

have been somehow scrutinized through the reformation of Buddhism wherein 

his uniqueness of those ideas was introduced; he proposed the structural 

guidelines for practices leading to the sameness of goal where others’ practical 

ways which would vary could be integrated. He was of the strong view that the 

ways projected by Buddhism highly embrace more ritual than practical reality.  

He realized that the practical formation needs to be recommended in some way 

by a society despite its prevalence.  As regards the postmodern ideas in 

Buddhism, he pointed out that man has as same as the intention in the beginning 

and as same as the desire in the last in which it would be differentiated through 

its details due to individual unequal states of wisdom. Moreover, when 

Buddhadãsabhikkhu came to examine Buddhism regarded as folklore, he clearly 



21 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

pointed out that the comprehension of the world as the conventional and 

supramundane one completely varies resulting in the modification of religious 

meta-narratives which is reduced to small or local narrative by means of the 

community’s culture and tradition where the worldly and noble individual’s 

ways of life are naturally sustained by those culture and tradition. In addition, he 

also attempted to provide the public spheres where a worldly society and 

Buddhist monks’ society could be connected in terms of self-practice that would 

benefit others in the way that other should also follow the same manner. 

Keywords: Buddhadãsabhikkhu, Postmodernism, Theravada Buddhism, 

Transformation. 

 

บทนำ 
  การเปลี่ยนแปลงทางสังคมในแต่ละยุคสมัยได้ทิ้งร่องรอยทางประวัติศาสตร์ที่ทำให้
เกิดการขยายออกทางความคิดกับข้อเท็จจริงออกจากกัน การแยกกันทางความคิดที่ปรากฎใน
ประวัติศาสตร์ทำให้เกิดความคิดหนึ่งถูกยกย่องว่าดีกว่าอีกความคิดหนึ่งจนถูกนำเสนอบนฐาน
ของอำนาจและประสบการณ์ที่อีกฝ่ายเชื่อว่ามีอยู่เหนือกว่าอีกฝ่าย ซึ่งการแบ่ งแยกเหล่านี้ถูก
มองว่าเป็นเรื่องคุณค่า (value) ที่กลุ่มหนึ่งพยายามอ้างว่าตนเองดีกว่า หรือถูกต้องกว่า 
(R.M.Maclver, 2004) ข้อเสนอแบบนี้ล้วนมาจากการแตกแยกกันทางความคิดที่ถูกพัฒนามา
อย่างต่อเนื่อง และกลายเป็นรูปแบบทางความคิดที่ถูกแบ่งแยกกันมากยิ่งขึ้น ดังจะพบได้จากวิธี
คิดสมัยใหม่ที่พยายามแยกชีวิตที่ดีของคนทั่วไปกับชีวิตของคนที่เดินตามกฎศีลธรรมออกจากกัน 
โดยจริยธรรมคือสิ่งที่จะทำให้ชีวิตมนุษย์ดำเนินไปได้ด้วยดีหรือเจริญงอกงาม นั่นทำให้สิ่งที่เรา
ทุกวันนี้เข้าใจว่าเป็นกฎศีลธรรมเคยตั้งอยู่บนฐานคิดที่ว่าการเดินตามกฎเหล่านั้นอย่างเคร่งครัด
เป็นสิ่งจำเป็นหากต้องการให้ชีวิตเราดำเนินไปได้ด้วยดี  เพราะชีวิตที่ดีนั้นจำเป็นต้องได้รับการ
ปลูกฝังคุณลักษณะนิสัยของความดี อันมาจากความเชื่อที่ว่า มนุษย์นั้นมีชีวิตอยู่ตามความเคย
ชิน วิธีที่ดีที่สุดที่จะทำให้คนเป็นคนดีก็คือการทำเรื่องที่ดีอย่างสม่ำเสมอเพ่ือจะได้ทำพฤติกรรม
เหล่านั้นอย่างเป็นอัตโนมัติ ไม่ต้องคิด แต่ก็เป็นปัญหาของการไม่อาจแยกแยะความแตกต่าง
ระหว่างศีลธรรมกับผลประโยชน์ส่วนตนออกจากกันได้ (แบ็กกีนี จูเลียน, 2560) 
  แนวคิดสมัยใหม่นี้เป็นการพยายามแยกคุณค่าแล้วเสนอให้เห็นว่าคุณค่าหนึ่งดีกว่า
คุณค่าหนึ่ง (a top-down approach) เช่นเดียวกับข้อมูลทางประวัติศาสตร์ที่นำเสนอรูปแบบ
ศาสนาหนึ่งดีกว่าศาสนาอ่ืน ซึ่งนำไปสู่การตีความวัฒนธรรมที่หลากหลายนั้นล้วนมาจากการ
ความแตกต่างกันทางความคิดที่ต้องการยกย่องให้สิ่งหนึ่งเหนือกว่าสิ่งอ่ืน เกิดการกดทับกันทาง



22  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

สังคม นำไปสู่ปัญหาของยุคหลังสมัยใหม่ที่เสนอว่า เมื่อศาสนาพยายามยืนยันต่อความเชื่อหนึ่ง
ทำให้ศาสนาอีกความเชื่อหนึ่งกลายเป็นข้อผิดพลาดทางด้านประวัติศาสตร์ แม้ศาสนาเดียวกัน
จะถูกแยกเป็นนิกาย ทำไมศาสนาจึงไม่ยืนยันหลักการเดียวกัน เนื่องจากหลักคำสอนทางศาสนา
ย่อมสำคัญมากกว่าสิ่งที่มนุษย์นั้นเข้าใจและตีความ รวมถึงแสดงออกที่ต่างกันไป เพราะไม่
สำคัญว่ามนุษย์จะเชื่ออะไร ทุกคนต่างมีสิทธิเท่าเทียมกันในการยืนยันว่าสิ่งที่ตนเองคิดนั้น
ถูกต้อง ทุกคนควรมีเสรีภาพที่จะเชื่อว่าทุกสิ่ งที่ทำนั้นถูกต้องเช่นเดียวกับที่คนอ่ืนทำ 
(R.M.Maclver, 2004) ซึ่งนำไปสู่ข้อเสนอของนักคิดหลังยุคสมัยใหม่ที่เสนอรูปแบบจริยศาสตร์
โลก (a global ethics) ผ่านการพิจารณาคำสอนศาสนาอันเป็นสากล ดังคำในทางศาสนาที่ว่า 
“เราควรปฏิบัติต่อคนอ่ืนเหมือนอยากให้คนอ่ืนปฏิบัติต่อตนเอง” (R.M.Maclver, 2004) หรือ
ที่ว่า “บุรุษที่รักชีวิต  ไม่อยากตาย รักสุข เกลียดทุกข์” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 12 ข้อ 
530 หน้า 405, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ถูกพัฒนาขึ้นในบริบทที่
แตกต่างกันในรูปแบบขนบธรรมเนียมประเพณี (Gavin D’Costa, 2005) โดยนักคิดหลังยุค
สมัยใหม่พยายามเสนอถึงการให้เหตุผลในการฟ้ืนฟูจารีตความดีเชิงจริยธรรมในกรอบแนวคิด
พ้ืนฐานดั้งเดิมผ่านวิถีชีวิตในรูปแบบต่างๆ ทั้งวิถีชีวิตแบบชนบทหรือแบบในเมืองที่สังคมควร
เปิดพ้ืนที่สำหรับการยอมรับข้อเสนอทางอัตลักษณ์ในมุมมองที่ต่างออกไป ซึ่งทำให้ทุกคน
สามารถเข้าใจได้ว่าความดีนั้นเป็นเรื่องที่ทุกคนเห็นร่วมกันได้ ไม่ใช่เป็นเรื่องที่คนกลุ่มหนึ่งกลุ่ม
ใดจะเห็นว่าดีและสร้างข้อจำกัดไว้เพียงกลุ่มเดียวเท่านั้น (Kelvin Knight, 1998) 
  ข้อเสนอแบบหลังยุคสมัยนี้เป็นการเสนอถึงรูปแบบที่ขยายตัวทางขนบธรรมเนียม
ประเพณีออกไปไม่สิ้นสุด ขณะเดียวกันก็พยายามเสนอรูปแบบการปฏิบัติตนที่แสดงออกมาเป็น
วิถีชีวิต แต่ทั้งหมดนั้นมาจากจริยธรรมพ้ืนฐานหรือศีลธรรมเดียวกัน กรอบแนวคิดดังกล่าวนี้
อาจจะแยกจากรูปแบบทางประวัติศาสตร์ทางความคิดในแง่ของความเป็นสมัยใหม่และหลัง
สมัยใหม่ที่เน้นการฟ้ืนฟูรูปแบบของการสัมพันธ์กันทางสังคมและอุดมคติทางศาสนาว่าเป็นไปได้
ในมิติเดียวกัน ซึ่งข้อพิจารณานี้อาจพบได้จากนักวิชาการทางพระพุทธศาสนา อย่างพุทธทาส
ภิกขุที่นำเสนอคำสอนเรื่องการหลุดพ้นหรือนิพพานว่าไม่ได้เป็นเรื่องของปัจเจกบุคคลเพียงอย่าง
เดียวตามที่พระพุทธศาสนาเถรวาทดั้งเดิมเสนอไว้ แต่พุทธทาสภิกขุพิจารณาถึงว่านิพพาน
สามารถเป็นเป้าหมายของสังคมได้อีกด้วย  
  ข้อพิจารณานี้จะพบได้จากการพ้นทุกข์ในพระพุทธศาสนานั้นเป็นเรื่องเปิดกว้าง
สำหรับทุกคน ไม่เลือกว่าเป็นฆราวาสหรือพระภกิษุ สำหรับการหลุดพ้นในระดับบุคคลนั้น พุทธ
ทาสภิกขุถือว่าเป็นคำสอนของพระพุทธศาสนาเถรวาทแบบดั้งเดิม เพราะบุคคลจะบรรลุ
นิพพานอันพ้นจากการปรุงแต่งของสิ่งที่ไม่เที่ยงได้ ไม่ว่าเขาจะอยู่ในสถานการณ์ทางวัตถุเช่นไรก็
ตาม ในระดับสังคม ท่านยืนยันว่า ความสงบเรียบร้อยในสังคมเป็นปัจจุบันสนับสนุนที่



23 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

จำเป็นต้องมีมาก่อน เพ่ือให้ทุกคนได้มีโอกาสทำงานเพ่ือบรรลุเป้าหมายคือนิพพานได้ พุทธทาส
ภิกขุไม่ยอมรับทัศนะดั้งเดิมเกี่ยวกับการปฏิบัติธรรมว่าเป็นของผู้มุ่งบรรลุนิพพานที่ต้องถอนตัว
ออกจากสังคมไปอยู่วัดหรือป่า นิพพานจึงควรเป็นอุดมคติที่เปิดกว้างสำหรับทุกคน (ปีเตอร์ เอ. 
แจ็กสัน, 2557) 
  พุทธทาสภิกขุยังได้เสนอแนวทางการในตีความคำสอนผ่านการพิจารณาถึง
วัฒนธรรมประเพณีที่สอดคล้องกับรูปแบบทางสังคม ซึ่งอาจมองได้ว่าเป็นการบิดเบือนคำสอน
ให้ต่างออกไปจากเดิม อันมาจากคำสอนว่า “เมื่อหมู่สัตว์เสื่อมลง สัทธรรมก็เสื่อมสูญไป
สิกขาบทจึงมีมาก และภิกษุตั้งอยู่ในอรหัตตผลจึงมีน้อย สัทธรรมปฏิรูปยังไม่เกิดข้ึนในโลกตราบ
ใด ตราบนั้นสัทธรรมก็ยังไม่เสื่อมสูญไป แต่เมื่อใดสัทธรรมปฏิรูปเกิดขึ้นในโลก เมื่อนั้นสัทธรรม
ย่อมเสื่อมสูญไป” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 16 ข้อ 156 หน้า 262, มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) แต่พุทธทาสภิกขุตีความไปถึงหลักการปฏิบัติตนมากกว่าจะมุ่งไปที่
คำสอนโดยตรง นั่นคือการที่หมู่สัตว์เสื่อมไม่ใช่ตีความคำสอนอย่างเดียวเท่านั้น แต่มาจากการไม่
ปฏิบัติตามคำสอนและคำนึงถึงผลที่ตามมาด้วย การที่ทุกอย่างทั้งคำสอน การปฏิบัติและผลที่
ตามมาเกิดขึ้นในบริบทเดียวกันจึงเป็นการวัดถึ งการยกระดับจิตใจขึ้นมา และเป็นพ้ืนฐาน
สำหรับการพัฒนาบุคคลและสังคมไปพร้อมกัน ซึ่งแง่คิดดังกล่าวนี้เป็นรูปแบบของสังคมหลังยุค
สมัยใหม่ที่เน้นความสงบสุขและการอยู่ร่วมกันเป็นสำคัญ แม้จะมีความแตกต่างกันในแง่ของ
ความเชื่อ แต่หากมาจากฐานคิดเดียวกันคือคุณค่าทางจิตใจมากกว่าทางวัตถุก็ถือว่าการปฏิบัติที่
แตกต่างกันออกไปนั้น  
  บทความนี้จึงเป็นการตรวจสอบปัญหาที่เกิดขึ้นจากการเปลี่ยนผ่านของยุคสมัยที่
ความเป็นสมัยใหม่พยายามเสนอรูปแบบภาวะสมัยใหม่ที่ไม่ควรหยิบยืนบรรทัดฐานเดิมที่ได้
รับมาจากยุคสมัยอื่นมาใช้อีกต่อไป แต่จะต้องสร้างความเป็นบรรทัดฐานของตนเองขึ้นมา (เจมส์ 
กอร์ดอน, 2559) จนเกิดกระบวนต่อต้านสมัยใหม่ด้วยการยกรูปแบบชุมชน หรือการฟ้ืนฟูจารีต
เดิมที่พระพุทธศาสนาก็มีการเปลี่ยนผ่านยุคดังกล่าวนี้อย่างมีนัยยะสำคัญบนความต่างระหว่าง
นิกาย ซึ่งพุทธทาสภิกขุมีมุมมองสำคัญในคำสอนพระพุทธศาสนาเถรวาทด้วยการหยิบยก
แนวคิดทางระเบียบจารีตและการปฏิบัติของมหายานและศาสนาอ่ืนๆ มาร่วมเสนอมุมอง
ตีความในความเป็นจารีตแบบพระพุทธศาสนาเถรวาทให้ เห็นความเป็นสากลยิ่ งขึ้ น 
ขณะเดียวกันแนวคิดดังกล่าวนั้นอาจสวนทางกับรูปแบบดั้งเดิมของประวัติศาสตร์ที่จำกัดด้วย
เงื่อนไขของความเป็นอยู่และบรรทัดฐานของความเป็นสมัยใหม่ที่โยงใยกับรูปแบบการแบ่ง
สัดส่วน การจัดลำดับ และวิถีการแบ่งแยกให้เห็นว่าวิถีหนึ่งดีกว่าวิถีหนึ่ง หรือพระภิกษุดีกว่า
ฆราวาส จึงเป็นเหตุผลหลักที่จะนำมาวิเคราะห์ถึงแนวทางการตีความดังกล่าวผ่านงานวิจัยและ
เสนอแนวทางการเปลี่ยนผ่านสำคัญนี้ต่อไป 



24  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาแนวคิดทางศาสนาในยุคหลังสมัยใหม่ 
 2. เพื่อวิเคราะห์รูปแบบการเสนอแนวคิดหลังยุคสมัยใหม่ของพุทธทาสภิกขุ 
 

วิธีดำเนินการวิจัย  
  การวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) เป็นการวิจัยเชิง
เอกสาร (Documentary Research) โดยเสนอแบบวิธีการศึกษาวิ เคราะห์  (Analytical 
Method) และการศึกษาแบบวิพากษ์ (Critical Analysis) ซึ่งมีข้ันตอนดังตอ่ไปนี้ 
  1. ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากตำราภาษาไทย และภาษาอังกฤษเพ่ือ
ศึกษาประเด็นเกี่ยวกับการเปลี่ยนผ่านแนวคิดหลังสมัยใหม่ในพระพุทธศาสนาเถรวาทในคัมภีร์
พระไตรปิฎก อรรถกถา  หนังสือธรรมโฆษณ์ ภาษาคน ภาษาธรรม และหนังสืออ่ืนๆ ที่
เกี่ยวข้องกับพุทธทาสภิกขุทั้งหมด 
  2. แยกแยะประเด็นเพื่อศึกษาวิเคราะห์และตรวจสอบเหตุผลที่ใช้อธิบาย 
  3. เพ่ือวิพากษ์เหตุผลนั้นและนำไปประเมินน้ำหนัก แล้วเขียนบรรยายเชิงพรรณนา 
  4. สรุปผลของการศึกษา นำเสนอข้อมูลที่ได้มา 
 
ผลการวิจัย 
 การศึกษาในกรอบศาสนาในยุคหลังสมัยใหม่ได้ถูกนำเสนอผ่านกระบวนการเชิงจ
ริยศาสตร์สากลกับความเป็นปัจเจก เรื่องเล่าขนาดใหญ่และเรื่องเล่าขนาดเล็ก และการ
วิเคราะห์บริบทของความเป็นสาธารณะ โดยได้นำพุทธทาสภิกขุมานำเสนอให้เห็นกระบวนการ
เปลี่ยนแปลงของยุคสมัยมาอธิบายตามกรอบดังกล่าว ผลที่ได้มีดังนี้ 
 1. พุทธทาสภิกขุกับข้อเสนอหลักจริยศาสตร์สากล ในการเสนอหลักความเป็น
สากลต่อความเชื่อใดก็ตามจำเป็นต้องเข้าใจถึงหลักการที่เป็นหัวใจของสิ่งที่เป็นสากล โดย
หลักการที่ถูกนำเสนอผ่านกระบวนการหลังยุคสมัยใหม่นั้นเป็นกระบวนการการพิจารณาจริย
ศาสตร์โลกบนฐานความคิดที่พยายามเสนอไม่ให้จริยศาสตร์หนึ่งครอบงำจริยศาสตร์ของใครอ่ืน 
จนกลายเป็นการกีดกันผู้อ่ืนออกจากวงจรการสร้างการยอมรับแนวคิดทางศีลธรรมของปัจเจก
บุคคลนั้น ว่าตามจริงแล้วลักษณะดังกล่าวนี้เป็นการเปิดพ้ืนที่เพ่ือสร้างการยอมรับมากกว่าจะ
ยัดเยียดแนวคิดในเชิงอำนาจแล้วหลอมรวมให้กลายเป็นอันเดียวกันโดยปราศจากการยอมรับ
ของปัจเจกบุคคลนั้นๆ พุทธทาสภิกขุได้พิจารณาแง่ดังกล่าวโดยเฉพาะการหลอมรวมและการ
พิจารณาความเป็นปัจเจกนั้นในแง่เชิงอุดมคติ ซึ่งทำให้ความเป็นสากลนั้นถูกมองในภาพของ



25 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ความเป็นจริงที่ปราศจากทั้งการยอมรับหรือการกีดกันออกจากกัน โดยการกระบวนวิธีนั้นไม่ใช่
เป็นการนำเสนอตนมีหลักจริยศาสตร์อย่างไร แต่เป็นการลดทอนความเป็นตัวตนของจริย
ศาสตร์ที่ยึดถือนั้นให้เกิดกระบวนการหาเบื้องต้นและเบื้องปลาย รวมถึงท่าทีต่อการปฏิบัติได้
จริงในแต่ละสังคมดังต่อไปนี้ 
 1.1  การปฏิ เสธความยึดติ ดตั วตน  พุ ทธทาสภิ กขุ ได้ ขยายการศึ กษ า
พระพุทธศาสนาไปสู่การเข้าใจบริบทที่แตกต่างและหลากหลาย ส่วนหนึ่งนั้นเพ่ือเป็นการ
ตรวจสอบความเชื่อที่มีต่อหลักธรรม และอีกส่วนหนึ่งคือการเข้าใจผู้อ่ืน จึงทำให้เห็นงานแปล
หลายชิ้นที่เป็นงานของพระพุทธศาสนามหายาน เช่น สูตรเว่ยหล่าง และคำสอนฮวงโป ซึ่งใน
งานดังกล่าวท่านวางท่าทีว่าเป็นความพยายามทำความเข้าใจหลักการที่แตกต่างจากตนเอง โดย
จะพบว่า พุทธทาสภิกขุได้เสนอให้เห็นประวัติของนักคิดอ่ืนที่แตกต่างจากพระพุทธศาสนาเถร
วาท ทำให้หนังสือที่ถูกนำเสนอ ออกมานั้นอาจไม่เป็นที่เข้าใจได้สำหรับผู้อ่านที่ยึดมั่นฝ่ายเถร
วาทอย่างเคร่งครัด และอาจมองว่าหนังสือนี้ผิดหลักพระพุทธศาสนา เป็นมิจฉาทฎิฐิ หรอืเป็นสิ่ง
ที่น่าอันตรายเป็นอย่างยิ่ง จึงจำเป็นที่ผู้อ่านหนังสือเล่มนี้ควรจะได้รับการชักชวนให้ลืมอะไร
ต่างๆ ที่ เคยยึดถือไว้แต่ก่อนให้หมดสิ้นเสียก่อน จึงจะเป็นการง่ายในการอ่านและเข้าใจ 
โดยเฉพาะก็คือให้ลืมพระไตรปิฎก ลืมระเบียบพิธีต่างๆ ทางศาสนา ลืมความคิดดิ่งๆ ด้านเดียวที่
ตนเคยยึดถือ กระทั่งลืมความเป็นพุทธบริษัทของตนเสีย คงเอาไว้แต่ใจล้วนๆ ของมนุษย์ ซึ่งไม่
จำกัดว่าชาติใดภาษาใด หรือถือศาสนาไหน เป็นใจซึ่งกำลังทำความคิดเพ่ือแก้ปัญหาที่ว่า ทำ
อย่างไร จิตของมนุษย์ทุกคนในลักษณะที่เป็นสากลนี้ จักหลุดพ้นจากความบีบคั้น หุ้มห่อพัวพัน
ได้โดยสิ้นเชิงเท่านั้น (พุทธทาสภิกขุ, 2559) 
 ขณะที่การเข้าใจบริบทของสิ่งที่แตกต่างกันนั้นจำเป็นต้องเข้าใจคือความเข้าใจถึง
รูปแบบของหลักสากลที่เป็นธรรมชาติมากกว่าขอบเขตที่คัมภีร์นำเสนอ พุทธทาสภิกขุพิจารณา
ประเด็นดังกล่าวจากการอ้างถึงว่าความแตกต่างระหว่างพระพุทธศาสนาในขอบเขตของคัมภีร์
กับพระพุทธศาสนาที่เป็นอิสระตามธรรมชาติ และเดินตามหลักธรรมชาติ พระพุทธศาสนาที่ให้
เชื่อก่อนทำกับพระพุทธศาสนาที่ให้ลองทำก่อนเชื่อ พระพุทธศาสนาในฐานะที่เป็นวรรณคดีกับ
พระพุทธศาสนาประยุกต์ และโดยเฉพาะอย่างยิ่ง ระหว่างพระพุทธศาสนาที่ใช้ได้แต่กับคนบาง
คนกับพระพุทธศาสนาที่อาจใช้ให้สำเร็จประโยชน์ได้แก่ บุคคลทุกคนแม้ที่ไม่รู้หนังสือ ขอ
เพียงแต่ ให้มีสติปัญญาตามปรกติสามัญมนุษย์ เท่านั้น ผู้ที่ ได้ทราบเช่นนี้แล้วจะได้รับ
พระพุทธศาสนาชนิดที่ปฏิบัติได้จริงตามกฎเกณฑ์ของธรรมชาติมาปฏิบัติ (พุทธทาสภิกขุ, 
2559) โดยจะพบว่าพุทธทาสภิกขุมองหลักการปฏิบัติที่เป็นสากลมากกว่าจะยึดติดกับคำสอนที่
ปรากฎในคัมภีร์ ซึ่งทำให้เห็นว่า  “แม้หนังสือของฝ่ายมหายานก็จริง แต่หาใช่มหายานชนิดที่



26  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ชาวไทยเราเคยได้เห็น ได้ยิน ได้ฟัง หรือเข้าใจกันอยู่โดยมากไม่ มหายานที่เราเคยเห็นเคยได้ยิน
ได้ฟังกันอยู่เป็นปรกตินั้น ก็เป็นชนิดที่เกี่ยวเนื่องติดแน่นกันอยู่กับพระไตรปิฎกและพิธีรีตอง
ต่างๆ และไหลเลื่อนไปในทางเป็นของขลัง และของศักดิ์สิทธิ์เหมือนกัน ส่วนใจความของ
หนังสือเรื่องนี้ไม่เก่ียวกับสิ่งเหล่านั้น คงเป็นไปแต่ในทางปฏิบัติธรรมทางใจโดยอาศัยปัญญาเป็น
ใหญ่หรือที่เราเรียกกันว่าวิปัสสนาธุระล้วนๆ และทั้งเป็นแบบหนึ่งของตนเองซึ่งไม่ซ้ำใคร เพราะ
มุ่งหมายจะให้เป็นวิธีลัดสั้นที่สุดดังกล่าวแล้ว เพราะฉะนั้นผู้ที่เคยตั้งข้อรังเกียจต่อฝ่ายมหายาน
และมีความยึดมั่นมาก จนถึงกับพอเอ่ยชื่อว่ามหายานแล้วก็ส่ายหน้าดูถูกเหยียดหยาม ไม่อยาก
ฟังเอาเสียทีเดียวนั้น ควรทำในใจเสียใหม่ในการที่จะอ่านหนังสือเล่มนี้ ซึ่งจะทำให้ท่านรู้สึก
ตรงกันข้ามจากที่แล้วๆ มา และเกิดความใหม่ขึ้นมาแทนว่า การตั้งข้อรังเกียจเดิมๆ ของตนนั้น
มันมากและโง่เกินไป” (พุทธทาสภิกขุ, 2559) 
 การได้เรียนรู้แนวคิดของผู้อ่ืนทำให้เกิดการพิจารณาให้เห็นหลักการที่ถูกนำเสนอ
ให้เห็นถึงความเป็นสากลมากขึ้น โดยเฉพาะหลักธรรมหรือคำสอนที่แตกต่างกันก็อาจทำให้เกิด
ภาพของความเห็นต่างกันว่าศาสนาโน้นกับศาสนานี้ พุทธทาสภิกขุจึงเสนอให้เห็นว่าความเป็น
สากลนั้นมาจากความเข้าใจแบบองค์รวมในฐานะที่ทุกคนล้วนเป็นส่วนหนึ่งของความจริง ไม่ใช่
เราเป็นเจ้าของความจริง ท่านจึงเสนอว่า 

 “ถ้าฝ่ายโน้นมีพระเจ้ากันจริงๆ แล้วเขาก็จะไม่มีตัวกูของกู เพราะยกให้พระเจ้า
หมด ถวายให้พระเจ้าหมด ทำตามคำสั่งของพระเจ้าหมด แม้แต่จะต้องตายอย่างนี้ เขา
ก็ถือว่าเป็นความประสงค์ของพระเจ้า เพราะฉะนั้นเขาไม่เป็นทุกข์ เขาไม่มีปัญหา
เพราะความเจ็บไข้หรือความตาย เพราะเขายกให้พระเจ้าเสียแล้ว เขาก็ไม่มีปัญหาเรื่อง
เจ็บเรื่องตายเหมือนกัน เขาไม่มีกู เพราะว่าเขาเชื่อหรือถือพระเจ้า ส่วนชาวพุทธก็ถือว่า
ไม่มีตัวกู เพราะมองเห็นตามที่เป็นจริงว่าไม่มีตัวกู เมื่อจะเจ็บจะตายอะไรก็ไม่เป็นทุกข์ 
เพราะว่ามันเป็นธรรมดาที่จะต้องเป็นอย่างนั้น ตามกฎแห่งอิทัปปัจจยตา หรืออนิจจัง 
ทุกขัง อนัตตา ก็ไม่เป็นทุกข์เพราะความเจ็บหรือความตาย ถ้าเป็นพุทธบริษัทจริงก็ไม่
เป็นทุกข์” (พุทธทาสภิกขุ, 2548) 

 ข้อเสนอที่ถูกพิจารณาว่าเป็นสากลนั้นได้ถูกนำเสนอผ่านการไม่มี หรือไม่ยึดติด ไม่
ยึดมั่นซึ่งเป็นการปฏิเสธความเป็นบุคคลทั้งแนวคิดและหลักปฏิบัติ จึงไม่ปรากฎว่าหลักการ
เหล่านี้ควรจะพิจารณาว่าบุคคลนั้นไม่ควรมีอยู่เลยในแนวทางของความเป็นสากล ดูเหมือนจะ



27 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ง่ายเมื่อพิจารณาในแนวทางนี้ แต่เป็นเรื่องยากเม่ือจำเป็นต้องพิจารณาในแง่ของเกณฑ์บางอย่าง
ที่ต้องตัดสินกันว่าสิ่งใดถูกหรือผิด ซึ่งควรเป็นผลที่น่าเชื่อถือหรือสอดคล้องกับหลักการยอมรับ
รวมกันได้ แนวทางการยอมรับนี้จึงเป็นอีกแนวทางที่จะช่วยพิจารณาความเป็นสากลที่บุคคล
สามารถนำมาพิจารณาร่วมกันได้  
 การสร้างกระบวนการยอมรับหรือการเปิดพ้ืนที่ ให้มีการรับรู้นี้ เมคอินไตร์ 
(Alasdair MacIntyre) ใช้เป็นเกณฑ์หนึ่งในการตรวจสอบภาพของจริยศาสตร์โลกที่ต้องตั้งอยู่
บนความเท่าเทียมกันทางด้านแนวคิด อีกทั้งการนำหลักการใดก็ตามมาสนทนาแลกเปลี่ยนนั้น
จะยิ่งเป็นการสร้างการยอมรับร่วมกันระหว่างชุมชนทางศาสนาหรือชุมชนจริยศาสตร์ทาง
ศาสนาที่แตกต่างกันได้อย่างชัดเจนยิ่งขึ้น ขณะที่การค้นหาความเป็นสากลที่เมคอินไตร์และฮันส์ 
คุง (Hans Kung) ค้นหานั้นเป็นรูปแบบสากลที่ยอมรับรวมกันนั้นก็ยังเป็นสิ่งที่จำเป็น เพราะบน
หลักการที่อาจเห็นแตกต่างกันทางประวัติศาสตร์ที่มีมาอย่างยาวนานก็อาจทำให้เกิดความ
แตกต่างกันได้ เช่นเดียวกับพุทธทาสภิกขุที่พิจารณาถึงการไร้ตัวตนทางการศึกษาผ่านแนวคิด
อ่ืน ขณะที่การค้นหาความเหมือนกันในแง่ของกฎเกณฑ์หรือความเป็นจริง เช่น ความรักตนเอง 
ความอยากให้คนอื่นปฏิบัติดีต่อตน ไม่เบียดเบียนกัน ก็ยังเป็นสิ่งที่ควรถูกยอมรับด้วยเช่นกัน  
 1.2 การพิจารณาหลักการที่เป็นสากล ในการพิจารณาหลักเกณฑ์ของการอย่ายึด
ติดตัวตนนั้นเป็นการพิจารณาในหลักอุดมคติ แต่เมื่อพิจารณาในการปฏิบัติจำเป็นที่จะต้องยึด
หลักการบางอย่างในการจะเข้าใจหรือเป็นแนวทางในการจะวางกฎเกณฑ์บางอย่างเพ่ือ
พิจารณาร่วมกัน ในแนวทางนี้นักคิดหลังยุคสมัยใหม่มองว่าหลักการที่เป็นสากลนั้นจำเป็นต้องมี
ความเป็นปัจเจกอยู่ในนั้นด้วย นั่นคือหลักการศาสนาที่เป็นสากลก็ควรจะมีหลักการคำสอนของ
ศาสนาอ่ืนรวมพิจารณาไปด้วยพร้อมกัน ซึ่งทำให้เกิดข้อเสนอข้อเสนอเรื่องความหมายของ
ศาสนาสากล 3 ด้านคือ 
 (1) ศาสนาที่แท้จริงแล้วต้องมีความมุ่งหมายตรงกัน คือมุ่งหมายให้มนุษย์ได้สิ่งที่ดี
ที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้ คือความรอด ศาสนาไหนก็ตาม จะมีอยู่กี่ร้อยกี่พันศาสนาก็ตาม ถ้าเป็น
ศาสนาที่มีส่วนจริง ต้องมีความมุ่งหมายตรงกันหมด คือมุ่งหมายให้มนุษย์หรือสัตว์ได้รับสิ่งที่ดี
ที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้ คือความรอด ศาสนาคริสเตียนก็พูดถึงข้อนี้ ศาสนาไหนก็พูดถึงข้อนี้ คือ
ความรอดความมุ่งหมายตรงกันทุกศาสนา โดยพุทธทาสภิกขุให้เหตุผลว่า ถ้าไม่มุ่งหมายอย่างนี้
ก็อย่าให้เป็นศาสนา เพราะไม่มีความเป็นศาสนาอยู่ในระบบนั้นแล้ว ถ้ามิได้มุ่งหมายเพ่ือความ
รอดของสัตว์ 



28  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

 (2) ศาสนาที่แท้ต้องมีหลักปฏิบัติที่ตรงกัน คือนอกจากมีความมุ่งหมายที่ตรงกัน
แล้ว ต้องมีหลักปฏิบัติที่ตรงกัน หลักปฏิบัติที่ตรงกันและสรุปให้สั้นที่สุดก็คือ หลักปฏิบัติที่
ทำลายความเห็นแก่ตัว หรือทำลายความยึดถือว่าตัวกู-ของกูนี้เสียได้ ศาสนาไหนก็ต้องสอน
อย่างนี้ให้ทำลายความเห็นแก่ตัว โดยเฉพาะทำลายความยึดถือว่าตัวกู ว่าของกู ถ้าผิดจากนี้คือ
ไม่ทำอย่างนี้แล้ว ถอดทิ้งเสียได้ มันไม่เป็นศาสนา ไม่ให้เป็นศาสนา คือไม่ใช่ศาสนา ถ้าเป็น
ศาสนาแล้วก็ต้องทำลายความเห็นแก่ตัว ควบคุมหรือระงับ หรือเลิกล้างความยึดมั่นว่าตัวกู ของ
กูทุกคนทุกศาสนาเลย 
 (3) ศาสนาที่แท้ต้องมีผลลัพธ์ตรงกัน ศาสนาที่แท้จริงนอกจากจะมีความมุ่งหมาย
ตรงกัน หลักปฏิบัติตรงกันแล้ว ยังมีผลลัพธ์สุดท้ายตรงกันอีก คือการได้เข้าถึงความรอด โดย
ศาสนาที่มีพระเจ้า ต่างมุ่งถึงการเข้าถึงความเป็นอันเดียวกันกับพระเจ้าก็มี ได้เข้าถึงโลกของ
พระเจ้า ได้อยู่อาศัยกับพระเจ้าในโลกพระเจ้าก็มี แต่ในศาสนาพุทธ เราเรียกว่า ได้บรรลุมรรค
ผล นิพพาน เป็นความรอดเช่นกัน ถ้าศาสนาไหนไม่ได้ผลลัพธ์อย่างนี้ก็ไม่ควรเป็นศาสนา ไม่ใช่
ศาสนาศาสนา เพราะศาสนาที่แท้จริงต้องให้ผลลัพธ์เป็นความรอดความทุกข์แก่สัตว์ผู้ปฏิบัติ  
(พระธรรมโกศาจารย์ (เงื่อม อินฺทปญฺโญ), 2561) 
 ในหลักคำสอนทางพระพระพุทธศาสนาหลายที่ตรงกับวัฒนธรรมสากลจึงมี
หลักธรรมที่เป็นศีลธรรมก็มี  เป็นสัจธรรมก็มี เป็นโมกขธรรมก็มี เป็นวัฒนธรรมก็มี  เป็น
วิทยาศาสตร์ก็ มี เป็นปรัชญาก็มี  เป็นจิตวิทยาก็มี  ยิ่งกว่านั้นยังมีส่วนที่ เป็นตรรกวิทยา 
โดยเฉพาะการมองพระพุทธศาสนาหมายถึงวิธีปฏิบัติโดยรวบรัด เพ่ือให้รู้ความจริงว่าสิ่งทั้งปวง
เป็นอะไรจนถอนความยึดถือ หลงใหลต่างๆ ออกมาเสียจากสิ่งทั้งปวงได้ การประพฤติใน
ลักษณะเช่นนี้ เรียกว่าเป็นศาสนาที่แท้ อีกด้านหนึ่งถูกมองต่ำสุดในแง่ของการเป็นศิลปะ 
หมายถึงศิลปะแห่งการครองชีพ คือเป็นการกระทำที่แยบคาย สุขุม ในการที่จะมีชีวิตอยู่เป็นคน
ให้น่าดู  น่าชม น่าเลื่อมใส น่าบูชา เป็นที่จับอกจับใจแก่คนทั้งหลาย โดยหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนายังเป็นศิลปะแห่งการเป็นคน (พุทธทาสภิกขุ, 2549) การผสมผสานเอาแนวคิด
หรือกลุ่มนักคิดอ่ืนเข้าไปผสมผสานหรือสามารถร่วมพิจารณาในศาสนาเหล่านี้ ได้จึงมาจากการ
สร้างการยอมรับร่วมกันผ่าน การพิจารณาถึงข้อเสนอของกลุ่มที่ไม่เห็นด้วยกับตนเอง ดังนี้ 
 ก. ปัญหาความขัดแย้งของปัจเจกบุคคล พุทธทาสภิกขุได้เสนอหลักการทาง
ศาสนานำไปสู่ความขัดแย้งกัน แต่ท่านเสนอให้เห็นว่า ศาสนาทุกศาสนาล้วนตั้งอยู่บนหลักการ
เดียวกันว่า ศาสนานั้นเนื่องอยู่กับภาวะของอิทัปปัจจยตาขึ้นอยู่กับกฎเกณฑ์ของอิทัปปัจจยตา
ไปตามอำนาจของกาลเวลา เทศะคือสถานที่และเหตุการณ์ทั้งหลายที่แวดล้อม ไม่มีศาสนาไหน
ที่จะไม่ตกอยู่ในลักษณะอย่างนี้ คือ ทุกศาสนามีหัวใจอันลึกซึ้งเนื่องกันอยู่กับกฎเกณฑ์ของอิ
ทัปปัจจยตา โดยจะพบข้อเท็จจริงว่าโลกของเรานี้กำลังอยู่ในวิกฤตกาล คือความยุ่งยากลำบาก



29 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

เป็นทุกข์ทรมาน ทั้งนี้เพราะว่าไม่รู้บ้าง รู้ผิดๆ บ้าง คือรู้ในทางขัดกันจึงได้คิดร้ายกันแม้ในกรณีที่
เกี่ยวกับศาสนา เจ้าหน้าที่ทางศาสนาเป็นเหมือนกับคนตาบอดจึงได้ข่มเหงทำร้ายกันด้วยการ
เอาศาสนาเป็นเครื่องมือ มีการยกศาสนาของตนข่มขี่ศาสนาของผู้อ่ืนทั้งโดยตรงและโดยอ้อม 
เพราะเข้าใจศาสนาผิดจนกระท่ังมีตนและมีผู้อ่ืนซึ่งตรงข้ามกัน (พุทธทาสภิกขุ, 2555) 
 พุทธทาสภิกขุจึงเสนอวิธีการต่อรองซึ่งกันและกัน  โดยสิ่งที่ต่อรองหรือเป็น
เครื่องมือในการต่อรองก็คือหลักธรรมะเรื่องอิทัปปัจจยตา อันเป็นหัวใจของทุกสิ่งของคนทุกคน 
ของศาสนาทุกศาสนา โดยสิ่งที่ทำคือการทำความเข้าใจกันและกันด้วยการต่อรองกันระหว่าง
ศาสนา หรือถ้ามากไปกว่านั้นก็อาจจะต่อรองกันเพ่ือจะทำความเข้าใจกันในระหว่างสิ่งต่างๆ ที่
เกี่ยวข้องกันอยู่กับมนุษย ์(พุทธทาสภิกขุ, 2555) 
 การยึดมั่นถือมั่นในเรื่องเปลือกเรื่องกระพ้ีคือต้นเหตุของการทะเลาะวิวาท แก่งแย่ง 
จึงต้องมีการประนีประนอม การทำความเข้าใจ การทำให้เกิดความรักใคร่ เป็นอันอันเดียวกัน 
โดยเนื้อแท้อย่าให้ขัดกัน แม้จะผิดแผกแตกต่างกันในส่วนเปลือก แต่เนื้อในก็อย่าให้มันเป็น
ข้าศึก เป็นศัตรูกัน เช่นเดียวกับอยู่ร่วมบ้านเดียวกัน ผัวกินหมู เมียไม่กินหมู อย่างนี้ก็ควรอยู่
ร่วมกันได้ ถ้าถือหลักอิทัปปัจจยตาคือหลักที่จะดับทุกข์ ส่วนจะนุ่งห่มอย่างไร กินอยู่อย่างไร ก็
ไม่ควรจะยึดถือ เพราะว่าอะไรที่ผิดกันมาก อย่าถือว่าเป็นศาสนา ถือเอาการปฏิบัติที่ดับทุกข์ได้
เป็นศาสนา แล้วจะไม่มีอะไรพ้นจากฏเกณฑ์ของอิทัปปัจจยตา คือรู้ว่าทุกข์เกิดขึ้นเพราะอย่างนี้ 
แล้วก็จัดการให้ถูกต้องทีน่ั่นแทน (พุทธทาสภิกขุ, 2555) 

 ปัญหาของศาสนาไม่ได้อยู่ที่หลักการแต่อยู่ที่ปัจเจกบุคคล โดยจะพบว่าปัญหาของ
ศาสนาแต่ละศาสนาอยู่ที่นักบวชของแต่ละศาสนาที่ตกอยู่ใต้อำนาจกิเลส เห็นแก่ประโยชน์จะ
เอาประโยชน์จะทำแต่ให้ได้เงิน ให้ได้อำนาจสำหรับจะแสวงหาหรือบีบบังคับผู้อ่ืนให้ได้มากขึ้น
ไปอีก ต้องการอำนาจต้องการอิทธิพลอย่างนี้ บางครั้งเอาศาสนานี้เป็นการเมืองสำหรับการหา
เมืองขึ้น เอาศาสนาเป็นทัพหน้าอย่างนี้ ทั้งหมดพ้นไปจากหน้าที่ทางศาสนา โดยความมุ่งหมาย
หรือใจความสำคัญของศาสนาทุกศาสนานั้นตรงกัน คือ ให้ทำลายความเห็นแก่ตัว โดยจะพบว่า
ทุกศาสนาสอนให้ละกิเลส ให้ทำลายความเห็นแก่ตัว แต่วิธีการนั้นต่างกัน อันหนึ่งถือดาบ 
อันหนึ่งใช้คำพูด อันหนึ่งมีพิธีกรรม อันหนึ่งชี้แจงกันด้วยสติปัญญา แล้วแต่สถานะ เหตุการณ์ 
เวลา สถานที่ ยุคสมัย แต่ทุกศาสนาล้วนมีจุดหมายโดยบริสุทธิ์ใจว่า ให้ทำลายความเห็นแก่ตัว 
(พุทธทาสภิกขุ, 2555)  

 ข้อพิจารณานี้เป็นการถือว่าความขัดแย้งไม่ใช่เรื่องของศาสนาแต่เป็นเรื่องของ
บุคคล ยิ่งข้อเสนอใดขัดแย้งมาก ก็ยิ่งบ่งบอกว่าข้อเสนอนั้นมีความหลากหลายอยู่มาก ทั้งความ
หลากหลายด้านอายุ เพศ อาชีพ วิถีชีวิต ความเชื่อ ซึ่งความขัดแย้งระหว่างบุคคลนั้นสามารถแก้
ได้ด้วยการหาจุดร่วมของจุดตั้งต้นและจุดสิ้นสุดของชีวิตว่าไม่ได้แตกต่างกัน 



30  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

 ข. การพิจารณาความเป็นสากลจากจุดเริ่มต้นและจุดจบ หลักการการพ้ืนฐานที่
พุทธทาสภิกขุเสนอให้ปัจเจกบุคคลเกิดการประนีประนอมกันคือหัวใจของศาสนาแต่ละศาสนา
นั้นเหมือนกัน เป็นการทำลายความเห็นแก่ตัวและไม่เอาเปรียบผู้อ่ืน โดยหลักการนั้นก็คืออิ
ทัปปัจจยตา อันเป็นจุดเริ่มต้นแล้วขยายออกไปตามแต่ละศาสนาจะสอนกันไป แต่ยังคงมี
หลักการเดียวกัน ซึ่งหลักการนี้สามารถพิสูจน์ได้ คือ ถ้าสิ่งต่างๆ ไม่ใช่อิทัปปัจจยตา ไม่เป็นไป
ตามกฏเกณฑ์แห่งอิทัปปัจจยตาแล้ว เราจะไปทำอะไรให้เกิดขึ้นมาตามที่เราต้องการไม่ได้  
หมายความว่า ถ้าไม่มีอะไรที่เปลี่ยนแปลงได้ตามเหตุตามปัจจัยแล้ว เราสร้างอะไรขึ้นมาไม่ได้ 
หรือว่าเราจะทำลายอะไรก็ทำไม่ได้ เพราะสิ่งทั้งหลายทุกสิ่งในโลก หรือนอกโลกหรือที่ไหนก็
ตามล้วนอยู่ด้วยกฎเกณฑ์เดียวกันนี้ คืออิทัปปัจจยตา เราจะสร้างอะไรขึ้นมาก็ต้องสร้างมาจาก
กฎเกณฑ์นี้ ถ้าว่าพระเจ้าสร้างอะไรก็ตาม เช่นเราจะสร้างรถยนต์สักหนึ่งคัน ไม่ใช่พระเจ้าจะ
สร้างรถให้เรา แต่พระเจ้าจะใช้กฎเกณฑ์คืออิทัปปัจจยตานี้เองที่ทำให้เราสร้างรถขึ้นมาได้ 
ฉะนั้น เมื่อเราจะต่อรองกันระหว่างศาสนาจึงเป็นการย้อนไปหาการที่มนุษย์นี้ล้วนเป็นคนๆ 
เดียวกันทั้งสากลจักรวาล ไม่ว่าศาสนาไหนจะมีพิธีรีตองอย่างไร มีวิธีการยึดมั่นถือมั่นอย่างไร 
เขาก็มุ่งหมายที่จะทำลายความเห็นแก่ตัว (พุทธทาสภิกขุ, 2555) 
 ข้อเสนอให้เห็นถึงความเป็นจุดเริ่มเดียวกันนี้ยังสอดรับถึงการยอมรับว่า ทุกสิ่งล้วน
กำเนิดจากสิ่งเดียวกัน กล่าวคือถ้าเราอ่านหนังสือมหายานจะพบคำว่า จิตหนึ่ง หรือแม้แต่คำว่า
ธรรม ท่านพุทธทาสภิกขุมองว่า 

 “อย่าได้เข้าใจว่ามีความหมายเหมือนกับที่เข้าใจหรือรู้อยู่เดิม  เช่นคำว่าจิตหนึ่ง
หมายถึงสิ่งๆ หนึ่งซึ่งมีอยู่ก่อนที่จะเกิดมีจิตตามความหมายที่เรารู้จักกัน หรือยิ่งไปกว่า
นั้น ก็คือก่อนเกิดมีสิ่งทั้งปวงนั่นเอง คือก่อนเกิดสังสารวัฎและนิพพานตามความรู้สึก
ทั่วไป สิ่งที่เรียกว่า จิตหนึ่ง ก็มีอยู่แล้ว คือ มีตั้งแต่ไม่มีใครทราบ ซึ่งพุทธะก็คือสิ่งนี้ แต่
เมื่อสัตว์ทั้งหลายถูกกิเลสห่อหุ้มหรืปรุงแต่งความรู้สึกเสียเรื่อย จิตเดิมแท้หรือจิตหนึ่ง
จึงไม่ปรากฎแก่เขา เมื่อสัตว์ทั้งปวงก็เป็นพุทธะอยู่แล้วก็ไม่จำเป็นต้องมีการปฏิบัติอะไร
อีก นอกจากทำให้เห็นว่าตนเป็นพุทธะอยู่แล้ว และหาความเป็นพุทธะนั้นให้พบ การ
เที่ยวหาสิ่งอ่ืน หรือทำการปฏิบัติอย่างอ่ืนๆ อีกมากมายนั้นเป็นความบ้าหลังเปล่าๆ นี้
คือใจความสำคัญของคำว่า การตรัสรู้ฉับพลันหรือการเดินทางลัด” (พุทธทาสภิกขุ, 
ม.ป.ป.) 

 นอกจากข้อเสนอที่เป็นจุดตั้งต้นเดียวกันแล้ว การมองว่าเป้าหมายเป็นอันเดียวกัน
คือสันติภาพ เป็นการมองไปที่สันติภาพผ่านข้อความว่า  

 “มนุษย์ทุกคนในโลกนี้ที่อ้างตัวเองว่า จะเป็นผู้สร้างสันติภาพนั้นอย่างน้อยควรจะ
มองเห็นว่า ถ้าจะเดินกันแต่ในแนวของโลกียะคือตามวิสัยของโลกโดยลำพังแล้ว เป็น



31 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

อันไม่มีวันได้พบกับสันติภาพเลย เพราะวิสัยโลกนั้นมีกิเลสเป็นเครื่องหนุนหลังโลกียะ
โดยเด็ดขาด อย่างน้อยที่สุดที่จะพบสันติภาพได้บ้างก็ต่อเมื่อโลกยอมเสียสละสันดาน
แห่งความ เป็นโลกของตนเสียบ้าง โดยยกตนขึ้นสู่ภูมิโลกุตตระให้พอสมส่วนกัน จนใน
โลกนี้มีพระมีเจ้าชั้นต่ำๆ มากพอที่จะประคับประคองโลก โดยยังไม่จำเป็นที่จะต้องถึง
ขั้นสูง เช่นพระอรหันต์ก็ได้” (พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป.) 

 สันติภาพถูกเสนอผ่านบุคคลธรรมดาหรือบุคคลใดบุคคลหนึ่ง และเป็นการนำเสนอ
ให้เห็นจุดสิ้นสุดหรือความดับมูลเหตุทุกอย่าง ไม่ใช่เป็นแค่สันติภาพตามหน้ากระดาษแห่งการ
พิมพ์โฆษณาทั่วๆ ไปในฐานะเป็นการศึกษาประจำวันของทุกๆ คน เพราะว่าเรื่องของนิพพาน
อันหมายถึงความรอดพ้นซึ่งเป็นของอนุโลมสมคล้อยกันอยู่กับความต้องการแห่งสัญชาตญาณ
ของสัตว์ทั้งหลายแล้วนั้น เป็นเรื่องที่มีความหมายมากพอที่จะให้ยึดหรือหดให้เข้ากับความหมาย
ของการกระทำประจำวันของมนุษย์ได้แทบทุกชั้นทุกวัย และทุกลักษณะของการงานที่ทำเพ่ือ
ความรอดพ้น ซึ่งจะเป็นความรอดพ้นอย่างใดอย่างหนึ่งก็ได้ ขอแต่ให้เป็นความจริง มิใช่เป็น
ความหลอกลวงก็พอแล้ว (พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป.) 
 การเสนอจุดตั้งต้นและจุดจบเดียวกันนี้จึงเป็นการทำให้เข้าใจถึงจุดกำเนิดและ
จุดสิ้นสุดในแนวทางของความเป็นจริงที่ถูกนำเสนอภายใต้บุคคลที่มีลักษณะเชิงโครงสร้างใน
การแสวงหาถึงจุดแรกเริ่มและจุดสิ้นสุดผ่านกระบวนการมองที่เป็นอันเดียวกัน  แม้ว่าใน
รายละเอียดอาจถูกระบุไว้แตกต่างกันไปเนื่องจากสภาวะของปัจเจกบุคคลแต่ละคนนั้นอาจจะ
อธิบายหรือให้รายละเอียด เช่นเดียวกับการที่เด็กกับผู้ใหญ่อธิบายถึงเป้าหมายของแต่ละบุคคล
ไม่ต่างกัน เพียงคำอธิบายและข้อจำกัดของแต่ละบุคคลเท่านั้นที่เป็นเครื่องขัดขวางไม่ให้เกิดการ
ยอมรับกันเท่านั้น 
 2. พุทธทาสภิกขุกับข้อเสนอเชิงคติชนวิทยา การเข้าใจวีถีชีวิตผ่านแง่คิดของ
ชาวบ้านทำให้เห็นภาพของการศึกษาผ่านผลกระทบต่างๆ จากธรรมชาติทำให้เกิดความต้องการ
ต่อต้านผลกระทบและการรักษาและการฟ้ืนคืนชีพซึ่งในหลักกานี้มีการเสนอบริบทของการเกิด
ใหม่อันสัมพันธ์กับชีวิตหลังความตายผ่านการเปลี่ยนผ่านของวิญญาณ ซึ่งวิถีชีวิตในโลกนี้เป็น
ช่วงเวลาที่สำคัญที่สุดที่จะช่วยสร้างเงื่อนไขที่มีอิทธิพลต่อชีวิตในโลกหน้า แต่ละคนสามารถ
เริ่มต้นทำงานในโลกนี้เพ่ือตอบสนองวัตถุประสงค์ที่จะได้รับผลดีในโลกหน้าได้  โดยทั่วไป 
ชาวบ้านคาดหวังถึงความสงบสุขและความมั่นคงในชีวิตประจำวัน รวมถึงความปรารถนาที่จะ
ตอบสนองต่อเงื่อนไขเชิงอุดมคติของชีวิตในโลกหน้า (ยูคิโอะ ฮายาชิ, 2554) แต่ข้อเสนอนี้พุทธ
ทาสภิกขุวิจารณ์อย่างรุนแรงว่า “เราไม่ควรปล่อยให้พระพระพุทธศาสนาอันบริสุทธิ์บริบูรณ์
กลายเป็นลัทธิเชื่อผีสางเทวดาอย่างที่พวกไร้อารยธรรมนับถือกัน” (ปีเตอร์ เอ. แจ็กสัน, 2557) 
โดยท่านพุทธทาสภิกขุยังถูกมองผ่านปรากฎการณ์ทางจิตวิทยาหรือการสะกดจิตของคนจำนวน



32  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

มาก ดังที่ท่านกล่าวว่า อิทธิพลของอำนาจจิตโดยรวมจากกลุ่มคนที่ไร้ปัญญาสามารถสร้างพลังที่
เพียงพอแก่การเข้าเกาะกุมจิตใจคนโง่รายบุคคลได้ และทำให้บุคคลผู้นั้นเกิดความรู้สึกเชื่อว่า 
สิ่งที่ปรากฎในจิตใจของตนเป็นของจริง ซึ่งก็ทำให้เชื่อต่อไปว่า ผีและสิ่งศักดิ์สิทธิ์มีจริง สิ่งที่
เรียกว่า อวิชชา (ความไม่รู้) นั่นเองที่สร้างและสะสมความเชื่อผิดๆ อย่างนั้น เพราะพุทธทาส
ภิกขุไม่ได้อธิบายความเชื่อเหล่านี้ตามรูปแบบที่ยึดถือตามรูปแบบเชิงสังคมหรือเชิงสังคม
ฆราวาสแต่อย่างใด  แต่เป็นการชี้ให้เห็นว่า คำว่า ชาติ หรือการเกิดนั้นหมายถึงการคิดผิดไปว่า
มีตัวกูและของกู คำคำนี้ไม่ได้หมายถึงการเกิดทางร่างกายอย่างที่คนทั่วไปเข้าใจกัน ความเข้าใจ
ผิดว่า ชาติ หมายถึงการเกิดทางร่างกายนี่เอง เป็นอุปสรรคสำคัญของการเข้าใจคำสอนของ
พระพุทธเจ้า (ปีเตอร ์เอ. แจ็กสัน, 2557)  
 รูปแบบดังกล่าวนี้เป็นการใช้ลักษณะคำสอนที่ โยงหากันระหว่างภาษาคนและ
ภาษาธรรม พุทธทาสภิกขุได้เสนอให้มีการเรียนรู้ภาษาคือต้องรู้จักใช้ภาษาธรรม อย่ารู้จักใช้แต่
ภาษาคน” (พุทธทาสภิกขุ, 2548) ในทางศาสนามี ภาษาอยู่ 2 ภาษาคือ ภาษาคน ภาษาธรรม 
โดยจะพบตัวอย่างเช่นว่า ความตายอย่างนี้ ตายทางเนื้อหาหนังมังสา เอาไปฝัง เอาไปเผา นี่เป็น
การตายในภาษาคน ถ้าคนตายจากความดี ตายจากความหมดดี มีแต่ความทุกข์ นี้เรียกว่า ตาย
ในภาษาธรรม การเกิดจากท้องแม่ นี้เรียกว่า เกิดในภาษาคน ถ้าเกิดด้วยอำนาจอวิชชา ตัณหา 
ยึดมั่นว่าตัวกู ของก ูอย่างนี้เรียกว่า ภาษาธรรม ในศาสนาคริสต์คำว่า ตาย อย่างภาษาคนตายก็
มี ตายในความหมายภาษาศาสนาก็มี เช่น พระเจ้าสั่งว่า ผัวเมียคู่นี้อย่ากินผลไม้ของต้นไม้นี้เข้า
ไป กินแล้วจะตาย ไม่ใช่ตายแล้วเอาไปฝัง แต่เป็นการตายจากความดี เพราะเมื่อมีบาปเกิดขึ้น 
สำหรับจะต้องเป็นทุกข์ทรมาน คือ เขาไปยึดถือเรื่องความดี ความชั่วเข้าแล้วก็ตาย คือมีความ
ทุกข์ตลอดไป  
 ข้อเสนอทางด้านคติชนวิทยากับวิธีการอธิบายความของพุทธทาสภิกขุนั้นเป็นการ
พิจารณาไปถึงความเชื่อกับหลักการที่ถูกนำเสนออย่างมองถึงความเป็นจริงที่รับรู้ได้ โดยจะพบ
หลักการนี้ในข้อพิจารณาเรื่องคำสอนที่ต้องการระบุให้เห็นได้และรับรู้ผ่านคำว่า สวรรค์ในอก 
นรกในใจนั้นน่ากลัวกว่านรกที่ตายแล้วเพราะไม่เห็นและไม่น่ากลัว โดยคติความเชื่อนี้เป็นการ
สอบทวนกับความเชื่อที่เป็นมิจฉาทิฎฐิที่มองว่าวิญญาณที่ไปเกิดดังที่ภิกษุสาติพูดว่าไปเกิดนั้นมี
ตัวตน คือเป็นคนๆ เดียวกันที่จะได้รับผล ซึ่งท่านไม่เห็นด้วย เพราะว่าตามเหตุปัจจัยไม่มีใครเลย
ที่อยู่ หรือตาย แล้วใครจะไปเกิดได้ แต่ที่กล่าวนี้เป็นความขัดกันเพราะไม่ได้แยกเป็นเพ่ือโลกียะ
สำหรับปุถุชน และปรมัตถธรรมเพื่อสำหรับพระอริยเจ้า (พระประชา ปสนฺโน, 2546) 
 พุทธทาสภิกขุได้เสนอให้เห็นว่าการแยกระหว่างข้อเสนอใดเป็นโลกียะและปรมัต
ถะนั้นมีความสำคัญต่อการเข้าใจบริบทและคำสอนที่แตกต่างกัน ดังจะพบข้อโต้แย้งที่ทำให้เห็น
ท่าทีการเข้าใจบริบททางศาสนาผ่านบริบทของคติชนวิทยาผ่านการเปลี่ยนแปลงของเรื่องเล่า



33 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ขนาดใหญ่กลายเป็นเรื่องเล่าขนาดเล็ก จากเรื่องเล่าชาดกอันแสดงถึงปรมัตถะจนนำไปสู่ข้อ
โต้แย้งทางสังคมและข้อควรปฏิบัติในสังคมปัจจุบัน ดังข้อสนทนาระหว่างม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ปราโมช 
กับท่านพุทธทาสภิกขุเรื่องพระเวสสันดรว่า เป็นผัวก็ผิดศีลผัว เพราะมิได้ปกป้องรักษานางมัทรีผู้
เป็นภรรยาให้มีความสุข ความบริบูรณ์ตามควรแก่อัตภาพ แต่กลับทำให้ต้องตกทุกข์ได้ยาก ถึง
คราวจะยกภรรยาให้แก่ผู้ อ่ืนก็ยกให้โดยง่ายเหมือนกับว่าภรรยานั้นไม่ใช่คน  เป็นสิ่งของที่
สามารถยกให้คนอื่นได้ตามใจ เป็นพ่อก็ผิดศีลพ่อ เพราะไม่คุ้มครองป้องกันลูกให้มีสุขเติบโตโดย
ปราศจากภัยอันตราย เมื่อชูชกมาขอก็ให้ จนเด็กรู้ตัวหนีไปซ่อนอยู่ในบ่อบัวก็ยังอุตส่าห์ไปเอา
ตัวเด็กมาให้แก่คนอ่ืนจนได้ ชูชกลากถูลูกของตัวเองไปต่อหน้าจนถึงขั้นทุบตีเอาก็เฉยเสีย การ
บำเพ็ญทานของพระเวสสันดรเป็นภาระต่อสังคม นอกจากจะทำให้เกิดเสียหาย โดยใช้ของ
หลวงเงินหลวงหาเสียงแล้ว (อรุณ เวชสุวรรณ, 2543) กรณีดังกล่าวพุทธทาสภิกขุได้เสนอการ
วิเคราะห์ในเรื่องนี้โดยแบ่งเป็นประเด็นว่า การปกป้องคุ้มครองบุตรภรรยานั้น เป็นธรรมะของ
สามีสำหรับกรณีที่พระเวสสันดรพระราชทานราชกุมารแก่ชูชกนั้น โดยในสายตาของเราๆ 
ท่านๆ รู้สึกว่าเป็นเรื่องสะเทือนใจมาก แต่ท่านพุทธทาสภิกขุนึกถึงความจริง 2 ประการคือ 1. 
ความแตกต่างระหว่างตัวเรากับองค์พระเวสสันดรและระหว่างเมียเรากับพระนางมัทรี  สภาพ
จิตใจของเรากับของพระองค์แตกต่างกันมากเหลือกัน นึกถึงว่าพระเวสสันดรทรงบำเพ็ญบารมี
แก่กล้าเต็มที่อยู่แล้วเหลืออีกชาติเดียว พระองค์ก็จะตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า และในชาติที่ทรง
เป็นพระพุทธเจ้านั้น พระทัยของพระองค์จะน้อมไปในเนกขัมมะคือทรงพอพระทัยในชีวิต
นักบวช อันเป็นชีวิตสถานเดียวที่จะทรงเป็นที่พ่ึงของคนทั้งโลก ฉะนั้น สิ่งที่เราคิดว่าพระองค์ไม่
น่าทรงทำนั้น เป็นเรื่องที่เราเอาใจเราเข้าไปตัดสินเองต่างหาก อาจลืมนึกไปว่าพ้ืนฐานแห่งจิตใจ
ของเรากับพระเวสสันดร ห่างไกลกันมากเหลือเกิน 2. ในมุมมองของผู้เป็นลูก ถ้าสมมติตัวเรา
ถูกเนรเทศไปอยู่กลางดงกลางป่า ลูกเมียก็ตามไปอยู่ด้วยกัน เรากับเมียนั้นไม่เป็นไร เพราะเมื่อ
โตแล้วไม่ช้าไม่นานก็จะตาย ความสุขสบายก็เคยมานานแล้วลองลำบากดูเสียบ้างก็ได้ เหมือน
ข้าราชการผู้ใหญ่ที่ปลดเกษียณแล้วออกไปทำไร่อยู่ในป่าในดงลองดู แต่ลูกเราจะทำอย่างไร การ
ที่ไปหมกอยู่ในป่าในดง ไม่ได้เล่าเรียนเขียนอ่าน โตขึ้นคงจะไม่ต่างจากลิงค่าง คราวนี้มีตาแก่คน
หนึ่งมาขอลูกไปทำงานบ้าน การที่จะให้ลูกไปอยู่กับตาแก่คนนั้นกับที่จะกักดเอาตัวไว้ในป่าในดง
อย่างไหนควรทำกว่ากันและอย่างไหนเป็นการเห็นแก่ตัวของผู้เป็นพ่อแม่ เมื่อลองตรองดูแล้ว 
ถ้าเราอยู่ในชะตาชีวิตอย่างพระเวสสันดรก็จะทำอย่างพระองค์คือให้ลูกเข้ าไปอยู่ในบ้านเมือง 
เพ่ือให้เขาได้รับการศึกษาบ้าง แม้จะไปช่วยใครเขาทำงานบ้านก็ยอม การทำงานรับใช้ในบ้าน
นั้นก็ไม่เห็นจะเสียหายอะไร จะได้ฝึกเด็กไปในตัว โตขึ้นจะได้ไม่เป็นคนมือเท้าบาง ชอบทำงาน 
และตาชูชกจะนำสองกุมารไปนั้นก็ไม่ใช่จะเข้ารกเข้าป่าไปไหน แต่หากกลับไปที่กรุงสีพีนั้นเอง 
ที่เมืองนั้นพระบิดาและพระมารดาและพระญาติพระวงศ์ของพระเวสสันดรก็อยู่กันเต็มบ้านเต็ม



34  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

เมือง สองพระกุมารมีโอกาสดีเหลือเกินที่จะสร้างชีวิตของตนได้ในอนาคต สมัยทุกวันนี้คนไทย
ในชนบทที่ห่างไกลก็เจริญรอยตามพระเวสสันดรอยู่ทั่วไป ดังจะเห็นได้ว่า พ่อแม่บางรายก็เห็น
แต่พระจากเมืองหลวงจาริกไปในหมู่บ้าน เขาก็เอาลูกตัวถวายท่านให้ไปรับใช้เป็นลูกศิษย์พระ 
บางรายพระท่านเห็นว่าเด็กคนไหนมีแววดี ก็ออกปากขอเอาก็มี พ่อแม่เขาก็ยกให้เพราะคิดว่า
อย่างไรเสีย เมื่อเข้าไปอยู่ในบ้านเมืองแล้วก็คงจะได้เล่าเรียนได้ดิบได้ดีกับเขาบ้าง ส่วนการที่จะ
ไปทำตัวเหมือนคนรับใช้ให้คนอื่นบ้างนั้น ก็ถือเสียว่าเป็นการฝึกหรือการลงทุนก็ได้ ถ้าสำรวจคน
ใหญ่คนโตในเมืองไทยทั้งทางโลกและทางธรรมก็จะพบคนประเภทที่ได้ดีเพราะพ่อแม่ยกให้อย่าง
พระชาลีและพระกัณหามีอยู่มากมาย (อรุณ เวชสุวรรณ, 2543)  
 ข้อเสนอนี้แสดงถึงข้อปฏิบัติภายในครอบครัวที่ต้องมีการปฏิบัติต่อกัน และศีล
ดังกล่าวเป็นการสนองให้เห็นถึงรูปแบบของความเป็นครอบครัวนั้นสำคัญกว่าเรื่องส่วนตัว โดย
เรื่องส่วนตัวนี้เป็นการพิจารณาจากมุมมองของชาวบ้านหรือชาวโลกที่มองหลักการทุกอย่างบน
พ้ืนฐานเดียวกัน ซึ่งอาจมองข้ามว่ามีวิถีชีวิตหนึ่งที่พิเศษและจำเป็นต้องพิจารณาถึงความเป็นไป
ได้แบบนั้นด้วย 
 พุทธทาสภิกขุได้ใช้การตรวจสอบแบบคติชนวิทยา เพื่อเสนอให้เห็นวิธีการทำความ
เข้าใจต่อบริบทของโลกและปรมัตถะต้องพิจารณาอย่างไร ทุกอย่างสามารถเข้าใจได้ผ่านเรื่อง
เล่าในยุคสมัยนั้น และเป็นเรื่องเล่าหลักที่ประกอบไปด้วยวิถีความเป็นบ้านเมืองและสังคม
ประกอบอยู่ด้วย ขณะเดียวกันวิธีการโต้แย้งนี้ทำให้เห็นรูปแบบการเข้าใจเรื่องเล่าดังกล่าวนั้นใน
ปัจจุบันได้ลดทอนเป็นแค่เรื่องเล่าขนาดเล็กที่ถูกนำเสนอให้เห็นข้อขัดแย้งในรูปแบบวิถีชีวิตของ
ปัจเจกบุคคลที่เป็นปุถุชนและอริยบุคคล โดยเรื่องเล่าเหล่านี้ได้ถูกนำเสนอปรับเปลี่ยนหรือเล่า
ใหม่เพ่ือให้เห็นว่าในแง่ของความเป็นเรื่องเล่าขนาดใหญ่ที่ทรงอิทธิพลนั้นคือบ้านเมืองและสังคม
ที่ยอมรับความประพฤติเช่นใด และไม่ยอมรับความประพฤติเช่นใด แม้หากความประพฤติ
เช่นนั้นจะเป็นเรื่องเหมาะสมแต่หากเป็นเรื่องขนาดเล็กและไม่สำคัญต่อวิถีชีวิตก็อาจถูกหลงลืม
หรือไม่ให้ความสำคัญอีกต่อไป  
 การพิจารณาของพุทธทาสภิกขุนี้จึงช่วยทำให้ภาพของเรื่องเล่านั้นไม่ได้สำคัญแค่
สังคมอีกต่อไปแต่เป็นการระบุไปที่บุคคลหรือปัจเจกบุคคลที่จะเลือกทำบางอย่างหรืออธิบาย
บางอย่างโดยปราศจากอิทธิพลหรืออำนาจของเรื่องเล่าขนาดใหญ่ที่สังคมจะมากดทับอีกต่อไป 
 3. พุทธทาสภิกขุกับข้อเสนอการเปิดพื้นที่สาธารณะ การเปิดพ้ืนที่สาธารณะเป็น
แนวคิดที่ทรงอิทธิพลอย่างมากของนักคิดอย่างฮาเบอร์มาส (Jurgen Habermas) ที่พยายาม
มองว่า การที่รัฐที่มีอำนาจต่อโลกทัศน์ต่างที่มีการแข่งขันกันสำหรับพลเมืองแบบฆราวาส หน้าที่
ของความรับผิดชอบซึ่งกันและกันของพลเมืองทุกคนร่วมถึงพลเมืองทางศาสนาคือพวกเขา
จะต้องไม่ต่อต้านคุณประโยชน์ที่ศาสนาสามารถให้กับความคิดเห็นทางการเมืองและการก่อตัว



35 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ของเจตจำนงในที่สาธารณะ โดยพวกเขาจะต้องไม่ถือว่าการอ้างศาสนาเป็นเพียงการส่งเสียงไร้
สาระตั้งแต่ต้น พลเมืองแบบฆราวาสและพลเมืองทางศาสนาต้องพบปะกันด้วยการใช้เหตุผลใน
ที่สาธารณะในระดับเดียวกันคือมีความเท่าเทียมกัน (พิพัฒน์ พสุธารชาติ, 2562)  
 ข้อเสนอนี้เป็นการทำให้เกิดการขยายพ้ืนที่การรับรู้ประเด็นต่างๆ ที่อ่อนไหวทาง
ศาสนาไปสู่สาธารณะที่ทุกคนมีสิทธินำเสนอและเล่าเรื่องราวในมุมมองของตนเอง ดังที่ม.ร.ว.คึก
ฤทธิ์ ปราโมชมองเรื่องพระเวสสันดรนั้นถือว่าเป็นภาระต่อสังคมถึงกับต้องลงทุนจ้างพรานเจต
บุตรไปเป็นยามอยู่ในป่า คอยห้ามมิให้ใครเข้าไปขอทานอีกได้ พระพุทธเจ้าทรงถือว่าทานเป็น
บารมีอย่างหนึ่ง ทรงสนับสนุนให้คนบริจาคทาน เพ่ือชำระจิตให้ปราศจากโลภ แต่ก็ทรงสอนให้
คนอยู่ในศีลพร้อมๆ กัน ทำทานก็ต้องมีศีลด้วย ขาดศีลก็ไม่ได้ ลักเขา ขโมยเขา หรือโกงเขามา
สร้างตึกในโรงพยาบาลนั้นไม่ได้บุญ ทุกวันนี้บ้านเมืองกำลังพัฒนา การสอนธรรมนั้นควร
ระมัดระวัง พิจารณาให้รอบคอบเพ่ือมิให้เสียผลแก่การพัฒนา รัฐบาลลงทุนพัฒนาทางเกษตร
เป็นเงินหมื่นๆ ล้าน ถ้าหากชาวนาเอาผลที่ตนได้รับจากการพัฒนาการนั้นไปทำบุญสร้างวัดเสีย
หมด คงอยู่บ้านหลังคาจากฝากระแชงต่อไป การพัฒนานั้นก็ไร้ผล (อรุณ เวชสุวรรณ, 2543)  

 ประเด็นนี้ พุทธทาสภิกขุมองว่าเป็นการตำหนิพระเวสสันดรอย่างร้อยแรง อย่าง
การที่พระองค์พร้อมด้วยพระชายาและพระโอรสไปประทับอยู่ในป่า ท้องที่ประเทศเจตราฐ 
รัฐบาลประเทศนั้นได้แต่งตั้งนายพรานป่าคนหนึ่งคอยถวายอารักขา โดยพรานผู้นั้นก็มีธนูเป็น
อาวุธ และมีสุนัขฝูงหนึ่งเป็นลูกมือในเรื่องนี้ โดยพระเวสสันดรมิได้ทรงขอร้องรบกวนอะไรเลย 
แต่หากเป็นการแสดงอัธยาศัยไมตรีของรัฐบาลของเจ้าของประเทศนั้น จัดขึ้นถวายเองจะยกเอา
ความข้อนี้มาตำหนิพระเวสสันดรได้อย่างไร แม้ในทุกวันนี้ เวลาคนสำคัญต่างประเทศแม้เพียง
คนเดียว แม้จะมีฐานด้อยกว่าพระเวสสันดรก็ตามผ่านเข้าไปในเขตประเทศอ่ืน เจ้าของประเทศ
ก็จัดกำลังอารักขา มีตำรวจล้อมหน้าล้อมหลังกันมากมายก็ไม่เห็นมีใครยกมาลำเลิก กลับถือว่า
เป็นอัธยาศัยไมตรีอันดีงามและเป็นความรอบคอบของทางราชการเสียด้วยซ้ำ  เพราะการที่
พระมหากษัตริย์ทั้งองค์ พร้อมทั้งพระราชินีและพระเจ้าลูกเธอ พระเจ้าลูกยาเธอ มาประทับอยู่
ในประเทศอันเป็นถิ่นกันดาร รัฐบาลเจ้าของประเทศเสียกำลังเจ้าหน้าที่อารักขาเพียงคน
เดียวกับหมาฝูงเดียวเท่านั้นยังจะนำมาค่อนขอดกันอีกหรือ ถ้าพิจารณาอย่างเป็นธรรมแล้วเรา
กลับจะเห็นว่าพระเวสสันดรทรงบำเพ็ญพระองค์เป็นภาระสังคมน้อยที่สุด  ฝ่ายรัฐบาลเมืองเจ
ตราฐนั้น ก็ทำถูกแล้วที่ไม่ใจจืดดูดายต่อแขกบ้านแขกเมือง เป็นการทำทางสัมพันธไมตรีระหว่าง
ประเทศภายหน้า ทั้งเป็นตัวอย่างอันดีของผู้มีคุณธรรม ซึ่งมิใช่จะคอยพินอบพิเทาเอาใจใส่เมื่อ
ฝ่ายหนึ่งมีอำนาจวาสนา แต่พอเขาหมดอำนาจวาสนาแล้ว ก็ไม่มีมีใครสนใจ แถมยังคอยเหยียบ
ย่ำซ้ำเติมเสียอีกด้วย (อรุณ เวชสุวรรณ, 2543) เป็นการพิจารณาถึงข้อปฏิบัติที่สังคมควรกระทำ
ต่อผู้ที่เป็นนักบวชที่มีมาแต่เดิม แม้โลกปัจจุบันก็ยังมีให้เห็นได้ว่า การคุ้มครองนั้นเป็นเรื่องที่



36  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ชาวบ้านจะถือเอาจากผู้มีอำนาจ ขณะเดียวกันไม่ควรถือว่าชาวบ้านนั้นเป็นภาระแต่ให้ถือว่าเป็น
บุคคลที่จำเป็นในการช่วยเหลือมากกว่า แต่ประเด็นที่เสนอนี้สะท้อนว่าควรมีการร่วมคุยกัน เพ่ือ
เปิดพื้นท่ีความเขา้ใจต่อกัน 
 การเปิดพ้ืนที่นี้ยังรวมถึงการให้ชาวคริสต์กับชาวพุทธมาทำความเข้าใจต่อกัน เช่น
กรณีพวกที่เป็นชาวพุทธในประเทศลังกาบางคน เขาก็แย้งว่ามันเป็นไม่ได้ เช่นว่า ศาสนาคริสต์มี
พระเจ้า ศาสนาพุทธไม่มีพระเจ้า แนวคิดนี้จึงเข้ากันไม่ได้ ฉะนั้น อย่ามาพยายามให้ป่วยการว่า 
ศาสนาฉันไม่มีพระเจ้า ศาสนาคุณมีพระเจ้า หรืออย่างที่ศาสนาพุทธเป็นศาสนาปัญญา ศาสนา
คริสต์เป็นศาสนาศรัทธา จะเปรียบเทียบกันได้อย่างไร จึงไม่นำมาเปรียบเทียบเพราะจะ
กลายเป็นการดูหมิ่นกันและกัน แต่ที่จริงแล้วการเปรียบเทียบควรจะให้ เกิดความรักใคร่ 
กลมกลืนกัน ในแง่นี้จึงมองได้ว่า หากศาสนาพุทธไม่มีพระเจ้า แล้วศาสนาคริสต์มีพระเจ้า ก็ควร
พูดเสียใหม่ว่า ฉันก็มีพระเจ้าในความหมายอย่างหนึ่ง เช่นที่เราพูดกันว่า มีกฎของธรรมะ      
สัจจธรรมนี้เป็นพระเจ้า ก็มีพระเจ้าด้วยกัน คือมีสิ่งที่สร้างสิ่งทั้งปวงมาด้วยกัน มีสิ่งที่ควบคุมสิ่ง
ทั้งปวง มีสิ่งที่ทำลายสิ่งทั้งปวง มีสิ่งที่ดูแลสัตว์โลกตลอดเวลาในที่ทั้งปวง อย่างนี้ก็พูดได้ว่า เรามี
พระเจ้าด้วยกัน แม้รูปร่างจะแตกต่างกัน แต่เรามีพระเจ้าที่ทำหน้าที่ได้อย่างเดียวกัน พุทธทาส
ภิกขุได้เสนอว่า 

 “ข้อที่ว่าพระเยซูเป็นลูกพระเจ้า พระพุทธเจ้าเป็นลูกคนนี้ ก็ไม่แปลก เพราะไม่ได้
อยู่ที่ตรงนั้น แต่ขึ้นอยู่กับว่าท่านสอนว่าอย่างไร ถ้าท่านสอนไม่ให้เห็นแก่ตัว ก็ควรจะไป
ด้วยกันได้ เพ่ือให้คำสอนศักดิ์สิทธิ์ เขาพูดว่า ธรรมนี้ประทานมาจากเบื้องบน มาจาก
พระเจ้าเบื้องบนนี้ก็ได้เหมือนกัน นี้เราต้องการจะมีปัญญามองเห็นจริง ไม่ต้องเชื่ออะไร
ที่มองไม่เห็นตัว เราก็พูดว่าพระพุทธเจ้านี้เป็นมนุษย์ ท่านตรัสรู้แล้ว ท่านก็พูด พูดอย่าง
มนุษย์แล้วส่งขึ้นไปให้ถึงเทวดา เรียกว่า พูดขึ้นไปก็ได้เหมือนกัน เพราะเรื่องที่พูดนั้น
สามารถที่จะดับทุกข์ของมนุษย์ได้ หรือเรื่องไม่เห็นแก่ตัวด้วยกัน เราอย่าใช้วิธีที่แดกดัน
กันให้มันเกิดความแตกต่างหรือเข้าใจกันไม่ได้ เราใช้วิธีที่เอาผลประโยชน์อันสูงสุดเป็น
ที่ตั้ง” (พุทธทาสภิกขุ, 2548)  

 การเสนอต่อกันในมุมมองที่แตกต่างกันนั้นเป็นการเสนอที่พุทธทาสภิกขุมองว่าเป็น
เรื่องหน้าที่ควรเสนอต่อกันอย่างไร้ตัวตน แม้ชาวพุทธจะนำเสนอก็ให้ถือว่าทำไปเพ่ือเป้าหมาย
ของการเข้าใจบริบทของผู้อ่ืน เพราะการนำเสนอเหล่านี้จะช่วยเปิดพ้ืนที่มากขึ้น การเข้าใจต่อ
บริบทของสาธารณชนที่พยายามเสนอให้เห็นภาพของความแตกต่างกันของนักบวชและความ
เป็นจริงทางโลกนี้เป็นการสะท้อนให้เห็นภาพของศาสนากับความสัมพันธ์กับสังคมที่ดูเหมือนว่า
หน้าที่พระนั้นคือการแสดงหาความหลุดพ้นทางจิตวิญญาณแบบส่วนตัว แต่พุทธทาสภิกขุมอง
ว่า ความสัมพันธ์ระหว่างตัวพระเองกับสังคมนั้นเป็นเรื่องของการปฏิบัติธรรม ดังที่ท่านเสนอว่า 



37 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

 “ศาสนาไม่ได้หมายความเพียงการกระทำของปัจเจกบุคคลที่จะก้าวล่วงความทุกข์
เท่านั้น เรายังต้องช่วยเหลือผู้อ่ืนให้ก้าวล่วงความทุกข์ด้วยเช่นกัน นั่นก็คือว่าเราจะต้อง
มีความกรุณาแก่เพ่ือนมนุษย์และสรรพสัตว์ทั้งหลาย เพราะถ้าเราไม่มีความเมตตา
กรุณาเสียแล้ว เราก็คือคนที่ยึดถือตัวตนเป็นศูนย์กลาง ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในนิ
ปาตสูตร ขุททกนิกาย ว่า บุคคลที่ฉลาดในการแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตนนั้น เป็นคน
ที่เศร้าหมอง ดังนั้น คนที่ใฝ่ธรรมะจะต้องช่วยเหลือผู้อื่นโดยถือว่าเป็นหน้าที่อย่งหนึ่งที่
จำเป็นสำหรับมนุษย์ ไม่เช่นนั้นแล้วเราก็จะนับถือศาสนากันแต่เพียงลมปากเท่านั้น” 
(ปีเตอร ์เอ. แจ็กสัน, 2557)  

 การเปิดพ้ืนที่นี้ยังเสนอให้เห็นรูปแบบของการยอมรับว่าความเป็นมนุษย์ที่ถูกมอง
ว่าไม่ได้ต่างกันในแง่ของความเป็นมนุษย์ ซึ่งแง่มุมดังกล่าวพุทธทาสภิกขุมองผ่านเรื่องอุดมคติ 
กล่าวคืออุดมคติของมนุษย์ไม่ว่าจะเป็นใครก็คือการเป็นมนุษย์ที่ดีที่สุดที่มนุษย์จะเป็นได้ ไม่มี
พระ ไม่มีฆราวาสมีแต่ความเป็นมนุษย์เท่านั้นที่จะไปสู่ความดีที่สุดหรือสูงสุดที่มนุษย์จะเป็นได้ 
(พุทธทาสภิกขุ, 2536) ต่อมุมมองความเป็นปัจเจกบุคคลนั้นจะพบว่าพุทธทาสภิกขุสนใจ
เป้าหมาย (end) ในฐานะที่เป็นอุดมคติเดียวกัน มากกว่าเครื่องมือ (means) คือการแสวงหาใน
แง่ของปัจเจกบุคคลนั้นอาจแตกต่างกันไป ขณะเดียวกันก็ต้องทำความเข้าใจด้วยว่าเครื่องมือที่มี
ความหลากหลายนั้นไม่ได้เป็นปัญหาเท่ากับการใช้เครื่องมือที่ผิดทำให้ไม่ได้ผลลัพธ์ที่ไม่น่ าพึง
พอใจ ซึ่งนำไปสู่การพิจารณาเครื่องมือที่เหมาะสม ดังนี้ 
 ก. การมีแนวคิดเชิงอุดมคติในการปฏิบัติ  หลักธรรมนั้นไม่เลือกว่าจะเป็นใครก็
สามารถจะหลุดพ้นได้เช่นเดียวกัน บนพื้นฐานเดียวกันกล่าวคือ ฆราวาสก็คือสัตว์ที่เกิดมาเพ่ือให้
ได้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้และทั่วกันทุกคน ทุกคนเกิดมาเพ่ือให้ได้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควร
จะได้ ถ้าไม่ได้สิ่งที่ควรจะได้นี้ก็ไม่ควรจะเรียกว่ามนุษย์ สิ่งที่ฆราวาสต้องเรียนรู้และปฏิบัติก็คืออิ
ทัปปัจจยตา การปฏิบัติตามหลักการนี้ถือเอาในแง่ของความเป็นกฎเกณฑ์เช่นเรานึกถึงอิทธิบาท 
4 ประการอันเป็นลักที่จะทำให้ได้รับสิ่งที่พึงปรารถนา แต่อย่าลืมว่าลำพังอิทธิบาทนั้นไม่มี
ความหมาย แต่ต้องเป็นอิทธิบาทที่เป็นไปอย่างถูกต้อง ตามกฎเกณฑ์ของอิทัปปัจจยตาด้วยจึง
จะมีความหมาย หรือธรรมหมวดไหนก็ตามก็ล้วนแต่เป็นธรรมที่เป็นไปตามกฎเกณฑ์แห่ง        
อิทัปปัจจยตาจึงจะสามารถให้สำเร็จประโยชน์ได้ (พุทธทาสภิกขุ, 2555) 
 ข. การเลือกวิธีปฏิบัติที่เหมาะสม เป็นวิธีการที่พุทธทาสภิกขุได้เสนอข้อปฏิบัติที่
สอดคล้องกับยุคสมัย เช่น ความขยันขันแข็ง ซึ่งเป็นหลักที่ทำให้มนุษย์สามารถรอดอยู่ในโลกได้ 
เป็นการต่อสู้กับความรู้สึกทางสัญชาตญาณ เมื่อมีความรู้สึกอย่างนี้มากก็กลายเป็นความกล้า
หาญ และความกล้าหาญนั้นจะพบว่าเป็นวัฒนธรรมของชาวพุทธที่ พิจารณาจากการที่
พระพุทธเจ้าทรงเป็นผู้ขยันขันแข็งจึงสอนหลักธรรมะเช่นนี้มาจนถึงพวกเรา ตามประวัติศาสตร์



38  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ของชนชาติไทยก็มีความเข้มแข็งและกล้าหาญเป็นนิสัย สมกับคำว่าเป็นไทย จึงอยู่รอดได้ หรือ
ความกตัญญูเป็นเรื่องความรู้สึกมากกว่าสัญชาตญาณ เป็นเรื่องความคิด เป็นสิ่งที่ต้องอบรม ถ้า
คนเลิกกตัญญูต่อบิดามารดาโลกก็ล่มจม และยังรวมถึงกตัญญูต่อวัตถุสิ่งของที่มีในบ้านเรือน
หรือในสังคมรวมถึงสัตว์เดรัจฉาน ถ้ามนุษย์มีกตัญญูแล้ว โลกก็ไม่มีทางจะรบราฆ่าฟันกันได้เลย 
จึงกลายเป็นความผูกพันกันระหว่างมนุษย์และสิ่งต่างๆ รอบตัว (พุทธทาสภิกขุ, 2536)  
 ข้อเสนอของพุทธทาสภิกขุเป็นการสะท้อนมุมมองที่เด่นชัดในแง่ของการปฏิบัติตน
ให้เอ้ือต่อผู้อื่นเช่นเดียวกับการมองว่าผู้อ่ืนก็ควรปฏิบัติเช่นเดียวกัน ในแง่นี้จำเป็นต้องมีอุดมคติ
ที่เป็นหลักการร่วมกันนั่นคือความไม่มีตัวตน ซึ่งเริ่มต้นจากการมองว่าทุกคนควรพูดเรื่อง
เดยีวกันได้ การมองเกินเลยกว่าที่ภาพลักษณ์ภายนอกนำเสนอ นั่นรวมถึงความเป็นใครและมีวิถี
ชีวิตอย่างไร อีกทั้งแนวคิดดังกล่าวนี้ยังช่วยทำให้เกิดการมองอย่างรอบด้านและว่าตามจริงนั้น
เป็นการสร้างทัศนวิสัยต่อการมองบนการยอมรับร่วมกัน 
 
องค์ความรู้ใหม่ 
 จากการวิเคราะห์การเปลี่ยนผ่านแนวคิดหลังสมัยใหม่ในพระพุทธศาสนาเถรวาท
ของพุทธทาสภิกขุได้สะท้อนให้เห็นรูปแบบแนวคิดสำคัญ 2 ด้านคือ  
 1. ด้านการเปลี่ยนแปลงศาสนาในบริบทสังคมหลังยุคสมัยใหม่ ผ่านการเคลื่อนไหว
ภายนอกศาสนา เป็นการขยายขอบเขตทางศาสนาสู่สังคมผ่านรูปแบบแนวคิดผสมผสาน 
(Syncretism) ผ่านการปฎิรูปพระพระพุทธศาสนา สู่ความเป็นเอกภาพ มีการบริหารปกครอง
เป็นอันเดียวกัน และการเคลื่อนไหวทางสังคมจากการปฏิรูปสู่ความเป็นเอกภาพ และการ
เคลื่อนไหวภายในศาสนา รักษาลักษณะเฉพาะของตนเองตามรูปแบบแนวคิดต่อต้านผสมผสาน 
(anti-Syncretism) ปฏิรูปสู่ความหลากหลาย เป็นไปตามบริบทของชุมชนที่แตกต่างและ
หลากหลาย/ระบบสังคมแบบมีวรรณะ และในส่วนพระพุทธศาสนานั้นมีการเสนอชำระ
พระพุทธศาสนาให้บริสุทธิ์ ก) คัมภีร์ทางศาสนา ข) บุคคลทางพระพุทธศาสนา ด้วยพุทธทาส
ภิกขุได้นำเสนอผ่านกระบวนการ (1) การต่อต้านคำสอนภายนอกอันเป็นคำสอนแปลกปลอมที่
ไม่ใช่หลักคำสอนในพระพระพุทธศาสนาดั้งเดิมออกเสียแล้วเสนอคำสอนอันบริสุทธิ์ปราศจาก
แนวคิดอ่ืน (2) การต่อต้านความเป็นบุคคลพิเศษ พุทธทาสภิกษุเสนอวิธีการจัดโครงสร้างทาง
สังคมในองค์กรศาสนา และหลักการที่เป็นอุดมคต ิ
 2. ด้านการเปลี่ยนแปลงแนวคิดทางศาสนาในยุคหลังสมัยใหม่  ซึ่งพิจารณาใน
หลักการ ดังนี้อ 1) จริยศาสตร์โลก (a global ethics)คำสอนศาสนาสู่ความเป็นสากล ไม่ใช่
ครอบงำจริยศาสตร์ของใครอื่นแต่สร้างการยอมรับทางศีลธรรมร่วมกัน พุทธทาสภิกขุได้เสนอว่า 
การปฏิเสธความยึดติดตัวตน และยึดหลักการที่ เป็นสากล 2) หลังฆราวาสนิยม (post-



39 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

secularism) การมีส่วนรวมของปัจเจกบุคคลต่อหลักการที่เป็นสากล โดยเฉพาะความเชื่อทาง
ศาสนาที่ต้องสัมพันธ์กับบุคคล พระพุทธศาสนาถูกพิจารณาในแง่ของการพยายามการเปิดพ้ืนที่
สาธารณะ ด้วยการเสนอถกเถียงศีลธรรมในสังคม ขณะที่พุทธทาสภิกขุพิจารณาเรื่องนี้บนการ
เข้าใจต่อบริบทของสาธารณชนที่พยายามเสนอให้เห็นภาพของความแตกต่างกันของนักบวช
และความเป็นจริงทางโลกนี้เป็นการสะท้อนให้เห็นภาพของศาสนากับความสัมพันธ์กับสังคมที่ดู
เหมือนว่าหน้าที่พระนั้นคือการแสวงหาความหลุดพ้นทางจิตวิญญาณแบบส่วนตัว แต่พุทธทาส
ภิกขุมองว่า ความสัมพันธ์ระหว่างตัวพระเองกับสังคมนั้นเป็นเรื่องของการปฏิบัติธรรม และการ
เปิดพ้ืนที่สาธารณะ ด้วยการเสนอถกเถียงศีลธรรมในสังคม 3) ความเป็นพหุนิยมทางศาสนา 
(Religious pluralism) ความเป็นศาสนาในวัฒนธรรมที่แตกต่าง จะพบลักษณะนี้ ในพระ
พระพุทธศาสนาที่มีการเสนอว่า (1) ความเป็นหลังสมัยใหม่จากความเป็นปัจเจกผ่านบุคคลใน
โครงสร้างพระพระพุทธศาสนาแบบดั้งเดิมที่มีรูปแบบการปฏิบัติตนและมีหน้าที่อย่างชัดเจน 
และ (2) การลดทอนเรื่องเล่าขนาดใหญ่ให้กลายเป็นเรื่องเล่าขนาดเล็ก พุทธทาสภิกขุได้เสนอ
คติชนวิทยาอันเป็นการพยายามเข้าใจวีถีชีวิตผ่านแง่คิดของชาวบ้าน  
 
บทสรุป 
  การพิจารณาในกรอบของแนวคิดหลังยุคสมัยใหม่ผ่านกระบวนการทางสังคมได้
พบว่ามีการพยายามเสนอการปฏิรูปพระพุทธศาสนาผ่านแนวคิดสู่ความเป็นเอกภาพ โดยพุทธ
ทาสภิกขุได้เสนอแนวทางในการปฏิบัติเชิงโครงสร้าง เพ่ือวางโครงสร้างในการมีเป้าหมายและ
แนวทางปฏิบัติที่สอดคล้องกัน แต่การนำเสนอแนวทางนี้ยังเป็นพิธีกรรมมากกว่ าจะเสนอให้
กลายเป็นการปฏิบัติได้จริง แม้จะเป็นอย่างนั้น ก็ยังจำเป็นต้องนำเสนอให้เห็นรูปแบบดังกล่าว 
เพ่ือให้เห็นโครงสร้างและการปฏิบัติที่สอดคล้องเป็นอันเดียวกัน แต่ในส่วนการเสนอเชิง
โครงสร้างนั้นยังปรากฎข้อบกพร่อง เพราะสังคมเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา พุทธทาสภิกขุพยายาม
เสนอการผสานกันระหว่างวัตถุที่ดูจะเป็นศัตรูกับจิตอย่างชัดเจน แต่ก็ยังมีประโยชน์ในการ
พัฒนาต่อยอดจิตให้อยู่เหนือกว่าวัตถุเหล่านั้นแล้วทำให้กลายเป็นทาส โดยลักษณะดังกล่าวไม่
ต่างจากการนำเสนอเรื่องสังคมการเมืองผ่านศีลธรรม แต่การจะทำให้เกิดลักษณะดังกล่าวได้นี้
บุคคลต้องเข้าใจวิธีการผสานและเข้าในบริบทเหล่านี้อย่างแจ่มชัดเสียก่อนจึงจะเข้าใจได้ในที่สุด  
ส่วนทัศนะมุมมองแนวคิดหลังยุคใหม่นั้น พุทธทาสภิกขุได้เสนอการเสนอจุดตั้งต้นและจุดจบ
เดียวกันนี้จึงเป็นการทำให้เข้าใจถึงจุดกำเนิดและจุดสิ้นสุดในแนวทางของความเป็นจริงที่ถู ก
นำเสนอภายใต้บุคคลที่มีลักษณะเชิงโครงสร้างในการแสวงหาถึงจุดแรกเริ่มและจุดสิ้นสุดผ่าน
กระบวนการมองที่เป็นอันเดียวกัน แม้ว่าในรายละเอียดอาจถูกระบุไว้แตกต่างกันไปเนื่องจาก
สภาวะของปัจเจกบุคคลแต่ละคนนั้นอาจจะอธิบายหรือให้รายละเอียด เช่นเดียวกับการที่เด็ก



40  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

กับผู้ใหญ่อธิบายถึงเป้าหมายของแต่ละบุคคลไม่ต่างกัน เพียงคำอธิบายและข้อจำกัดของแต่ละ
บุคคลเท่านั้นที่เป็นเครื่องขัดขวางไม่ให้เกิดการยอมรับกันเท่านั้น และการตรวจสอบแบบคติชน
วิทยา เพื่อเสนอให้เห็นวิธีการทำความเข้าใจต่อบริบทของโลกและปรมัตถะต้องพิจารณาอย่างไร 
ทุกอย่างสามารถเข้าใจได้ผ่านเรื่องเล่าในยุคสมัยนั้น และเป็นเรื่องเล่าหลักที่ประกอบไปด้วยวิถี
ความเป็นบ้านเมืองและสังคมประกอบอยู่ด้วย ขณะเดียวกันวิธีการโต้แย้งนี้ทำให้เห็นรูปแบบ
การเข้าใจเรื่องเล่าดังกล่าวนั้นในปัจจุบันได้ลดทอนเป็นแค่เรื่องเล่าขนาดเล็กที่ถูกนำเสนอให้เห็น
ข้อขัดแย้งในรูปแบบวิถีชีวิตของปัจเจกบุคคลที่เป็นปุถุชนและอริยบุคคล โดยเรื่องเล่าเหล่านี้ ได้
ถูกนำเสนอปรับเปลี่ยนหรือเล่าใหม่เพ่ือให้เห็นว่าในแง่ของความเป็นเรื่องเล่าขนาดใหญ่ที่ทรง
อิทธิพลนั้นคือบ้านเมืองและสังคมที่ยอมรับความประพฤติเช่นใด และไม่ยอมรับความประพฤติ
เช่นใด แม้หากความประพฤติเช่นนั้นจะเป็นเรื่องเหมาะสมแต่หากเป็นเรื่องขนาดเล็กและไม่
สำคัญต่อวิถีชีวิตก็อาจถูกหลงลืมหรือไม่ให้ความสำคญัอีกต่อไป  
 อีกทั้งยังพยายามให้มีการเปิดพ้ืนที่สาธารณะในการที่สังคมโลกและสังคมพระสงฆ์
จะยอมรับกันและกัน พยายามเข้าใจกันระหว่างฆราวาสและพระสงฆ์ ข้อเสนอของพุทธทาส
ภิกขุเป็นการสะท้อนมุมมองที่เด่นชัดในแง่ของการปฏิบัติตนให้เอ้ือต่อผู้อื่นเช่นเดียวกับการมอง
ว่าผู้อ่ืนก็ควรปฏิบัติเช่นเดียวกัน ในแง่นี้จำเป็นต้องมีอุดมคติที่เป็นหลักการร่วมกันนั่นคือความ
ไม่มีตัวตน ซึ่งเริ่มต้นจากการมองว่าทุกคนควรพูดเรื่องเดียวกันได้ การมองเกินเลยกว่าที่
ภาพลักษณ์ภายนอกนำเสนอ นั่นรวมถึงความเป็นใครและมีวิถีชีวิตอย่างไร อีกทั้งแนวคิด
ดังกล่าวนี้ยังช่วยทำให้เกิดการมองอย่างรอบด้านและว่าตามจริงนั้นเป็นการสร้างทัศนวิสัยต่อ
การมองบนการยอมรับร่วมกัน 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



41 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

เอกสารอ้างอิง 
เจมส์ กอร์ดอน. (2559). ฮาเบอร์มาส: มนุษย์กับพื้นท่ีสาธารณะ. แปลโดย วรารัก เฉลิมพันธุ 

ศักดิ์. กรุงเทพมหานคร: สวนเงินมีมา. 
แบ็กกีน,ี จูเลียน. (2563). อเทวนิยม ฉบับกระชับ. แปลโดย ธนาพงศ์ เกิ่งไพบูลย์.  

กรุงเทพมหานคร: อิลลูมิเนชันส์ เอดิชันส์. 
ปีเตอร์ เอ. แจ็กสัน. (2557). พุทธทาสภิกขุ: พระพระพุทธศาสนานิกายเถรวาท และการ 

ปฏิรูปเชิงนวสมัยนิยมในประเทศไทย. แปลโดย มงคล เดชนครินทร์. พิมพ์ครั้งที่ 2. 
กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณร์าชวิทยาลัย. 

พระประชา ปสนฺโน. (2546). เล่าไว้เมื่อวัยสนธยา: อัตชีวประวัติของพุทธทาสภิกขุ. พิมพ์ครั้ง 
ที่ 3. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโกมลคีมทอง. 

พุทธทาสภิกขุ. (2559). สูตรเว่ยหลาง. กรุงเทพมหานคร: ไทยควอลิตี้บุ๊คส์,  
_________.(2548). ใจความแห่งคริสตธรรมเท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ. พิมพ์ครั้งที่ 2.  

กรุงเทพมหานคร: ธรรมทานมูลนิธิไชยา. 
_________.(2555). อิทัปปัจจยตา. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์อรุณวิทยา. 
_________.(ม.ป.ป.). คำสอนฮวงโป. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา,  
_________.(2536). ผู้ครองเรือน. กรุงเทพหมานคร: ธรรมสภา. 
พระธรรมโกศาจารย์ (เงื่อม อินฺทปญฺโญ). (2561). ศาสนาคืออะไร. กรุงเทพมหานคร:  

อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง. 
ยูคิโอะ ฮายาชิ. (2554). พระพุทธศาสนาเชิงปฏิบัติของคนไทยอีสาน: ศาสนาในความเป็น 

ภูมิภาค. แปลโดย พินิจ ลาภธนานนท์. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
อรุณ เวชสุวรรณ. (2543). วิวาทะ: ความเห็นไม่ตรงกันระหว่าง ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ปราโมช กับ 

ท่านพุทธทาสภิกขุ. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์อรุณวิทยา. 
พิพัฒน์ พสุธารชาติ. (2562). “การหันไปสู่ศาสนาของเยอร์เกน ฮาเบอร์มาส”. ใน ฮาเบอร์มาส 

กับสังคมแบบหลังฆราวาส. บรรณาธิการโดย พิพัฒน์ พสุธารชาติ. กรุงเทพมหานคร:  
ILLUMINATIONS EDITIONS.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

Gavin D’Costa. (2005). "Postmodernity and Religious Plurality: Is a Common  
Global Ethic Possible or Desirable?", The Blackwell Companion to 
Postmodern Theology. Edited by Graham Ward. Oxford: Blackwell 
Publishing Ltd.  



42  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

Kelvin Knight. (1998). The Macintyre Reader. Oxford: Polity Press,  
R.M.Maclver. (1998). “The Deep Beauty of the Golden Rule”. Philosophy and  

Contemporary Issues. edited by John R. Burr and Milton Goldinger. 9 th 
edition. New Delhi: Prentice-Hall. 

 
 
 

 


