
กระบวนการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรม 
The Process of Intellectual Development According to the 

principle of Vuddhi-dhamma 

 
1พระมหาทัพยา ปิยวณฺโณ (แจ่มจำรัส) 

Phramaha Thappaya Piyavannno (Cheamchamrat) 
2สุเทพ พรมเลิศ 

Sutep Promlert 
3พระมหาสุขสันติ์ สุขวฑฺฒโน (แก้วมณี) 

Phramaha Sooksan Sukhawatthano (Kaewmanee)  

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยามหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University   

1Corresponding author E-mail: boylovezaza345a@gmail.com 

 
 

Received: December 27, 2022; Revised: December 29, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ  
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ (1) เพ่ือศึกษาปัญญาในพระไตรปิฎก (2) 
เพ่ือศึกษาหลักวุฑฒิธรรมในพระไตรปิฎก (3) เพ่ือวิเคราะห์กระบวนการในการพัฒนาปัญญา
ตามหลักวุฑฒิธรรม ผลการวิจัยพบว่า  
 1) ปัญญา หมายถึง ความรู้ ความรอบรู้ในกองสังขารตามความเป็นจริง ปัญญา มี 2 
ระดับ ได้แก่ โลกียปัญญา และ โลกุตตรปัญญา ปัญญา มี 3 ประเภท ได้แก่ สุตมยปัญญา จิน
ตามยปัญญา และ ภาวนามยปัญญา  

2) ในหลักวุฑฒิธรรมได้กล่าวถึงการเจริญทางปัญญา มี 4 ประการ ได้แก่ สัปปุริสสัง
เสวะ สัทธัมมสวนะ โยนิโสมนสิการ และธัมมานุธัมปฏิบัติ ปัญญา 2 ลำดับแรกเป็นปัญญาที่เกิด
จากสุตมยปัญญา ส่วนโยนิโสมนสิการเป็นปัญญาที่เกิดจากจินตามยปัญญา ปัญญาทั้ง 3 เป็น
โลกียปัญญา สำหรับธัมมานุธัมมปฏิบัติเป็นปัญญาที่เกิดจากภาวนามยปัญญา เป็นโลกุตตรปัญญา  

3) การพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรมเริ่มต้นจากการเห็นที่ถูกต้อง คือ การพัฒนา
ปัญญาตามหลักวุฒิธรรมนั้นมาจากการวิเคราะห์ว่า ปัญญาตามความหมายของวุฑฒิธรรมนั้น 2 



202  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ลักษณะ คือ ปัญญาภายหลัง (post-knowledge) หรือปัญญาที่มีมาก่อน (piori-knowledge) 
ปัญญาที่มีมาก่อนเป็นการอาศัยผู้อ่ืนทำให้เกิดมีขึ้น การเข้าใจปัญญาที่มีมาก่อนจากวุฑฒิธรรม  
2 ข้อแรก แต่หากเป็นปัญญาที่มีภายหลังก็เกิดจากการปฏิบัติแล้วสร้างให้มีขึ้น และการพัฒนา
ปัญญาภายหลังมาจากวุฑฒิธรรม 2 ข้อหลัง 

 
คำสำคัญ: กระบวนการ, การพัฒนาปัญญา, ปัญญา, หลักวุฑฒิธรรม 
 
Abstract  

The purposes of this research were 1) to study the wisdom in Tipiṭaka, 

2) to study principle of Vuḍḍhi-Dhamma in Tipiṭaka, and 3) to analyze the 

process of intellectual development according to the principle of Vuḍḍhi-

Dhamma. The research results were found as follows; 

1 .  The wisdom means knowledge, all round knowledge. The two 

levels of wisdom were Lokiya-paññā: worldly wisdom and Lokuttara-paññā: 

supramundane wisdom. The three types of wisdom were Sutamaya-paññā, 

Cintamaya-paññā, and Bhāvanāmaya-paññā. 

2 .  Vuḍḍhi-Dhamma stated the virtues conducive to growth in wisdom 

which  has four factors; Sappurisaṁseva, Saddhammasavana, Yonisomanasikāra, 

and Dhammānudhammapaṭipatti. The first two factors of wisdom were raised by 

Sutamaya-paññā, and Yonisomanasikāra was raised by Cintamaya-paññā, the 

three wisdom were brief in worldly wisdom. Then, Dhammānudhammapaṭipatti 

was raised by Bhāvanāmaya-paññā, brief in supramundane wisdom. 

3 . The Intellectual development according to the principle of Vuḍḍhi-

Dhamma was begun with the right view, that is the development of wisdom 

according to the principle of maturity comes from the analysis that wisdom 

according to the meaning of Vuḍḍhi-Dhamma has two characteristics it is post-

knowledage or piori- knowledge preexisting wisdom is dependent on others to 

create it understanding the preexisting wisdom from the first two virtues but if it 



203 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

is later wisdom it arises from practice and then creates it and later development 

of wisdom comes from the latter two virtues 

 

Key words: The Process, Intellectual Development, Wisdom, Vuddhi-dhamma 
 
 

 
บทนำ 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งปัญญา ไม่ได้เน้นที่ความเชื่อเหมือนศาสนาอ่ืน คำ
ว่า  “เป็นศาสนาแห่งปัญญา” หมายถึง คำสอนที่ประกอบด้วยเหตุผล ไม่มีการบังคับให้เชื่อตาม 
มีแต่แสดงไปตามเหตุผล ส่วนผู้ที่จะเชื่อหรือไม่นั้นขึ้นอยู่กับภูมิปัญญาของผู้นั้นเอง แม้แต่พระสา
รีบุตรเถระอัครสาวกผู้เลิศด้วยปัญญา ครั้งหนึ่งพระพุทธเจ้าตรัสถามว่า เชื่อในคำสั่งสอนของ
พระองค์หรือไม่ พระสารีบุตรเถระตอบ สรุปความได้ว่า “ผู้ที่ยังไม่รู้ ไม่เข้าใจ ยังไม่บรรลุธรรม
นั้น ย่อมเชื่อตามพระองค์ ส่วนท่านไม่เชื่อตาม ต่อเมื่อเห็นแจ้งด้วยปัญญาของตนเองแล้วจึงเชื่อ” 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 514 หน้าที่ 327,  มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) ดังนั้น จึงตั้งปัญหาว่าทำไมพระสารีบุตรเถระ จึงตอบว่า ไม่เชื่อตามพระศาสดา ซึ่งการตอบ
ของพระสารีบุตรสอดคล้องกับหลักในกาลามสูตรว่า อย่าปลงใจเชื่อเพราะผู้นี้เป็นครูของเรา 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 20 ข้อที่ 66 หน้าที่ 257, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

คำถามต่อมา คือ ถ้าไม่เชื่อตามพระศาสดาจะเชื่อใคร แล้วจะเชื่ออย่างไร ถ้าไม่เชื่อ
ตาม   พระศาสดาจะขัดแย้งกับหลักกัลยาณมิตตา (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 20 ข้อที่ 71 
หน้าที่ 13,  มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) หลักปรโตโฆสะ (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย 
เล่มที่ 12 ข้อที่ 452 หน้าที่ 491, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) หรือไม่ และที่สำคัญ คือ 
หลักวุฑฒิธรรม 4 ซึ่งเริ่มจาก สัปปุริสสังเสวะ (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อที่ 311 
หน้าที่ 286, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นต้น จึงเกิดคำถามวิจัยว่า หลักศรัทธาใน
กระบวนการพัฒนาปัญญาเป็นอย่างไร ประเด็นต่อมา คือ การศึกษาค้นคว้าและการตีความใน
หลักพุทธธรรมของพุทธศาสนิกชนทั้งหลาย   จึงแตกต่างกันไปตามภูมิปัญญาของแต่ละบุคคล
ความถูกผิดขึ้นอยู่กับระดับชั้นของความจริงนั้น ๆ การจะเข้าถึงความจริงระดับไหนขึ้นอยู่กับว่า
คนเรามีปัญญาอยู่ในระดับไหน คนที่มีปัญญายังไม่แก่กล้า เมื่อมีผู้อธิบายหลักพุทธธรรมแตกต่าง
ไปจากที่ตัวเองเข้าใจ อาจจะเข้าใจว่าอธิบายผิดมองว่าเป็นมิจฉาทิฏฐิบุคคลได้ (สุนันท์ เพ็ชรพิรุณ
, 2548) จุดมุ่งหมายของคำสอนเรื่องปัญญาในพระพุทธศาสนา คือ การสอนให้มนุษย์หลุดพ้นจาก
ความทุกข์ทั้งปวงในโลกด้วยวิธีการสร้างปัญญา ความทุกข์ของมนุษย์ในยุคปัจจุบันนี้เกิดจาก



204  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ความเจริญก้าวหน้าทั้งทางด้านการเมือง เศรษฐกิจ สังคม ศาสนา ทุกด้านที่กล่าวมานั้นมุ่งเน้นไปที่
ความเจริญทางด้านวัตถุมากกว่าการพัฒนาทางด้านจิตใจ ทำให้เกิดปัญหาต่าง ๆ ขึ้นในสังคม 
ทั้งนี้เพราะคนในสังคมมีความเจริญทางด้านจิตใจน้อยไปหรือตามไม่ทันความเจริญทางด้านวัตถุ 
ทำให้คนในสังคมดำเนินชีวิตอยู่ท่ามกลางกระแสแห่งวัตถุนิยม แข่งขันและเอาเปรียบกันเพ่ือ
ความมั่งค่ังทางวัตถุหรือท่ีเรียกว่าตามทันแต่รู้ไม่เท่าทัน (พระธรรมปฎิก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546) 

ปัญญาเป็นองค์ประกอบสำคัญที่จะทำให้การดำเนินชีวิต คือ การสัมพันธ์กับ
สิ่งแวดล้อมและภาวะที่เป็นไปต่าง ๆ ของจิตใจให้ดำเนินไปได้ด้วยคุณสมบัติของปัญญาเปรียบได้
กับแสงสว่างส่องทางชี้บอกทางให้แก่บุคคล (จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์, 2547) ซึ่งบุคคลควรได้รับการ
พัฒนาจนเกิดความรอบรู้ รู้ดี รู้ชั่ว รู้เหตุ รู้ผล รู้คิด รู้พิจารณา รู้ตามความเป็นจริง ผู้ที่บรรลุ
เป้าหมายในทางพระพุทธศาสนา เรียกว่า บุคคลที่พัฒนาตนแล้ว (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺ
โต), 2531)  ผู้มีปัญญาย่อมมีวิถีทาง  ดำเนินชีวิตที่ดีที่ถูกต้อง เป็นผู้ที่พร้อมจะรับฟังคำสั่งสอน
แนะนำจากผู้อ่ืน เพราะผู้รู้เป็นผู้ไม่โอ้อวด ไม่มีมายา และเป็นคนตรง (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย 
เล่มที่ 11 ข้อที่ 77 หน้าที่ 56, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ผู้มีปัญญาเปรียบดังผู้มีรัตนะ 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 15 ข้อที่51 หน้าที่ 67, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

เพราะปัญญามีคุณค่าที่ประเสริฐอย่างยิ่ง เปรียบเหมือน ผู้มีทรัพย์อยู่ภายในที่ไม่มีผู้ใดสามารถ
ขโมยหรือช่วงชิงไปได้ 

 พระพุทธศาสนา แบ่งปัญญาออกเป็น 2 ระดับ ได้แก่ โลกิยปัญญาและโลกุตตร
ปัญญา (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), 2546) โลกิยปัญญา เป็นปัญญาที่เกี่ยวข้องกับโลก มีกิเลส
เป็นเครื่อง ยึดเหนี่ยวไว้ ส่วนโลกุตตรปัญญา เป็นปัญญาที่ไม่เกี่ยวข้องต่อโลก คือ เหนือกิเลส 
ตัณหา ปราศจากการปรุงแต่ง เป็นปัญญาของพระพุทธเจ้าและอริยบุคคลทั้งหลาย ดังนั้น การ
ฝึกตนของบุคคลทั่วไป จึงเริ่มจากการพัฒนาเพ่ือให้เกิดปัญญาระดับโลกิยะเสียก่อน เพราะ
มนุษย์ส่วนมากยังต้องมีความสัมพันธ์และเกี่ยวข้องต่อโลกไปตลอดจนชั่วชีวิต ผู้มีปัญญาในทาง
โลกจะมีผลทำให้การดำเนินชีวิตของผู้นั้นเป็นไปด้วยความสงบสุขและดีงามและพ้ืนฐานที่ดีที่
สามารถพัฒนาขึ้นไปจนถึงระดับของโลกุตตรปัญญาได้อีกด้วย เพราะฉะนั้นจึงเป็นสิ่งจำเป็นที่ชาว
พุทธควรให้ความสำคัญแก่การพัฒนาปัญญานี้ โดยหันมาพัฒนาทางด้านความจิตใจและคุณธรรม
ที่จะก่อให้เกิดปัญญาในทางโลก ส่งเสริมให้บุคคลมีจิตใจที่ดีงาม มีพฤติกรรมที่เหมาะสมซึ่งเป็น
จุดเริ่มต้นของการดำเนินชีวิตที่ดี เมื่อมนุษย์สามารถพัฒนาตนเองเพ่ือการอยู่ร่วมกันในสังคม
อย่างมีความสุข คือ โลกิยปัญญา หรือปัญญาในทางโลกแล้ว หากมีโอกาสมนุษย์พึงกระทำ
หน้าที่ของตนให้สมบูรณ์โดยการพัฒนาปัญญาในทางโลกนี้ให้สูงยิ่งขึ้นไปอีก เพ่ือเป้าหมายสูงสุด
ของพระพุทธศาสนา คือ โลกุตตรปัญญา โดยการพัฒนาปัญญาที่ก่อให้เกิดผล คือ มรรค เพราะ
มรรคคือกระบวนวิธีพัฒนามนุษย์ไปสู่การมีปัญญาจน กระทั่งไม่ต้องอาศัยอวิชชา ตัณหา อุปาทาน 



205 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ในการดำเนินชีวิต แต่เป็นการอยู่ด้วยปัญญาอย่างแท้จริง (พระพรหมคุณาภรณ์  (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2548)  
 บทความวิจัยนี้นำเสนอกระบวนการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรมเพ่ือเสนอแนว
ทางการแยกแยะปัญญาในทางพระพุทธศาสนา และแนวทางในการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฒิ
ธรรมที่ปรากฏในพระไตรปิฎก 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพ่ือศึกษาปัญญาตามแนวพระไตรปิฎก 
2. เพ่ือศึกษาวุฑฒิธรรมในพระไตรปิฎก 
3. เพ่ือวิเคราะห์วิเคราะห์กระบวนการในการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรม 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary research) โดยศึกษา

ค้นคว้าจากข้อมูลทางด้านเอกสารตามลำดับขั้นตอน ดังต่อไปนี้ 
1. เอกสารชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาบาลีและภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัย

มหาจุฬา-ลงกรณราชวิทยาลัย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
2. เอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ ตำราวิชาการทางพระพุทธศาสนาและวิทยานิพนธ์ที่

เกี่ยวข้อง  
3. รวบรวมข้อมูลตามข้อ 1 และข้อ 2 แล้วนำมาเรียบเรียง เขียนบรรยายเชิง

พรรณนา 
4. นำเสนอผลงานการวิจัย 

 
ผลการศึกษา 

 1. ปัญญาในพระไตรปิฎก ผลการศึกษา พบว่า พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่ง
ปัญญา ไม่ได้เน้นที่ศรัทธาเหมือนศาสนาอ่ืน คำว่า “เป็นศาสนาแห่งปัญญา” หมายถึง คำสอนที่
ประกอบด้วยเหตุผล ไม่มีการบังคับให้เชื่อตาม มีแต่แสดงไปตามเหตุผล ส่วนผู้ที่จะเชื่อหรือไม่
นั้น ขึ้นอยู่กับภูมิปัญญาของผู้นั้นเอง แม้แต่พระสารีบุตรอัครสาวกผู้เลิศด้วยปัญญา ครั้งหนึ่ง 
พระพุทธเจ้าตรัสถามว่า เชื่อในคำสั่งสอนของพระองค์หรือไม่ พระสารีบุตรตอบสรุปความได้ว่า “ผู้
ที่ยังไม่รู้ไม่เข้าใจ ยังไม่บรรลุธรรมนั้น ย่อมเชื่อตามพระองค์ส่วนท่านไม่เชื่อตามต่อเมื่อเห็นแจ้ง
ด้วยปัญญาของตนเองแล้วจึงเชื่อ” (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 514 หน้าที่ 327, 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 



206  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 ปัญญา จำแนกออกไปเป็นประเภทมากมายตั้งแต่ปัญญาหนึ่งเดียวถึงปัญญา 77 
โดยใช้ชื่อว่า ปัญญาโดยตรงบ้าง โดยชื่อว่า ญาณ วิชชา วิปัสสนา ปฏิสัมภิทา หรืออภิญญาบ้าง ใน
คัมภีร์ญาณวิภังค์ ท่านจำแนกญาณหรือปัญญาไว้ถึง 1-10 ประเภท กล่าวคือ จัดความรู้ทาง
วิญญาณ 5 เป็นญาณ 1 จำแนกปัญญาเป็น 2 ประเภท เช่น โลกิยปัญญาและโลกุตตรปัญญา 
เป็นต้น จำแนกเป็น 3 ประเภท เช่น สุตมยปัญญา จินตามยปัญญา และ ภาวนามยปัญญา เป็น
ต้น จำแนกเป็น 4 ประเภท เช่น ปฏิสัมภิทา 4 เป็นต้น (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 35 ข้อที่ 
754 หน้าที่ 484-492, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จัดสัมมาสมาธิมีองค์ 5 เป็นปัญญา 5 
จัดอภิญญา 6 เป็นปัญญา 6 จัดญาณวัตถุ 77 เป็นปัญญา 7 จัดปัญญาในมรรค 4 ผล 4 เป็นปัญญา 
8 จัดปัญญาในอนุปุพพวิหาร 9 เป็นปัญญา 9 และ จัดทสพลญาณ 10 ประการของพระตถาคตเจ้า 
เป็นปัญญา 10 ในคัมภีร์ปฏิสัมภิทามรรค พระสารีบุตรจำแนกปัญญาไว้ 73 ประการ โดยเป็น
ปัญญาที่เกิดขึ้นแก่ผู้ปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตั้งแต่พระสาวกจนถึงพระพุทธเจ้า เรียกชื่อว่า 
ปัญญาญาณ 73 (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 31 ข้อที่ มาติกา หน้าที่ 1-6, มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) 
 หลักเกณฑ์ในการจำแนกปัญญาออกไปประเภทต่าง ๆ วิเคราะห์ได้ว่า ใช้หลักเกณฑ์ 
คือ  

 1. จำแนกตามระดับชั้นของปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดร่วมกับจิตชั้นกามาวจรภูมิรู
ปาวจรภูมิ และอรูปาวจรภูมิจัดเป็นโลกิยปัญญา ปัญญาที่เกิดร่วมกับจิตชั้นโลกุตตรภูมิจัดเป็นโล
กุตตรปัญญา  

 2. จำแนกตามบ่อเกิดหรือที่มาของปัญญา เช่น ปัญญาที่เกิดจากการฟัง เรียกว่า สุ
ตมยปัญญา ปัญญาที่เกิดจากการคิด เรียกว่า จินตามยปัญญา ปัญญาของผู้ที่เข้าสมาบัติเรียกว่า 
ภาวนามยปัญญา ปัญญาที่เกิดจากการเจริญวิปัสสนา เรียกว่า วิปัสสนาญาณ หรือวิปัสสนา
ปัญญา  

 3. จำแนกตามประเภทของบุคคลผู้มีปัญญา เช่น เสขปัญญา ปัญญาของผู้ที่ยังต้อง
ศึกษาใน ไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา อเสขปัญญาปัญญาของผู้ที่ไม่ต้องศึกษาใน
ไตรสิกขา คือ ปัญญาของพระอรหันต์ เนวเสขนาเสขปัญญา ปัญญาของบุคคลนอกจากพระเสขะ
และพระอเสขะ พุทธญาณ พระปัญญาญาณของพระพุทธเจ้า  

 4. จำแนกตามเรื่องต่าง ๆ ที่รู้ด้วยปัญญา เช่น วิชชา 3 ความรู้แจ้งเรื่องอดีตชาติของ
ตน เป็นต้น วิชชา 8 ความรู้เรื่องวิปัสสนาญาณ เป็นต้น อภิญญา 6 ความรู้ยิ่ง ความรู้ด้วยปัญญา
อันยิ่ง มีความรู้  ที่ทำให้แสดงฤทธิ์ต่าง ๆ ได้ เป็นต้น ปฏิสัมภิทา 4 ความรู้ที่แตกฉานในอรรถ ธรรม 
ภาษา และปฏิภาณ สัพพัญญุตญาณพระญาณที่หยั่งรู้ธรรมทั้งปวง (พระสุทัศน์ จารุธมฺโม (เย็นใจ), 
2560)  



207 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 คำว่า “ปัญญา” มีความสำคัญต่อมนุษย์ เพราะเป็นสิ่งที่ขาดไม่ไ ด้ ถือว่าเป็น
เครื่องมือในการจัดการที่มีความจำเป็นต่อการดำเนินชีวิตของมนุษย์ในหลาย ๆ ด้าน ไม่ว่าจะ
เป็นด้านการศึกษา ด้านการเรียนรู้การใช้ชีวิต หากมนุษย์ดำเนินชีวิตอย่างขาดปัญญาแล้ว จะทำ
ให้พบกับปัญหาและความทุกข์มากมาย  (เอ้ือมอร ชลวร , 2553) ทุกคนที่ เกิดมาทาง
พระพุทธศาสนาถือว่า ย่อมมีปัญญา ติดตัวมาเรียกว่า สชาติกปัญญา เป็นปัญญาที่พร้อมมากับ
ชาติกำเนิด เพราะการได้เกิดเป็นมนุษย์นี้มาด้วยอำนาจของกุศลกรรม กรรมที่เป็นกุศล คือ เป็น
กรรมที่กระทำด้วยความฉลาด เมื่อกุศลเป็นกิจของคนฉลาดก็แปลว่าเป็นกรรมของคนมีปัญญา
นำให้เกิดมาเป็นมนุษย์จึงได้มีปัญญาที่เป็นตัวความฉลาดอันสูงยิ่งกว่าอายตนะนี้มาแต่กำเนิด 
เพราะฉะนั้นมนุษย์จึงมีปัญญาที่เป็นตัวความรู้ทั่วถึงที่เป็นตัวความฉลาดมาแต่กำเนิด  (สมเด็จ
พระญาณสังวร (เจริญ สุวฑฺฒโน), 2550) ปัญญาอีกส่วนหนึ่ง คือ ปัญญาที่ได้จากการฝึกฝนและ
พัฒนาตนเอง และสามารถพัฒนาต่อไปได้ตลอดอายุขัยจนกระทั่งเกิดปัญญารู้แจ้งในสรรพสิ่งอัน
เป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาได้ ดังนั้น ปัจจัยที่จะเป็นบ่อเกิดของปัญญามี 3 ทาง 
คือ สุตมยปัญญา (ปัญญาที่เกิดจากการฟัง) จินตามยปัญญา (ปัญญาที่เกิดจากการคิด) และ 
ภาวนามยปัญญา (ปัญญาที่เกิดจากการอบรม) (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย  เล่มที่ 11 ข้อที่ 305 
หน้าที่ 271, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

 1. สุตมยปัญญา (ปัญญาที่เกิดจาการเรียนรู้) หมายถึง ปัญญาที่เกิดจากการฟัง 
ได้แก่ ปัญญาที่เกิดจากการฟังมาจากผู้อ่ืน เช่น การศึกษาเล่าเรียนจากครู จากการอ่านหนังสือ 
จากการฟังบรรยายในกิจกรรมทางการศึกษา เป็นต้น ปัญญาประเภทนี้มีการพยายามแสวงหากัน
มากในปัจจุบัน เพ่ือให้เกิดมีขึ้นแก่คนในประเทศชาติของตน มีปรากฏให้เห็นได้ทั่วไป เห็นได้
จากการสร้างสถาบันการศึกษาในระดับต่าง ๆ มากข้ึน มีการจัดทำเป็นหนังสือตำราเรียน ตลอด
ถึงการจัดให้มีโสตทัศนะศึกษาขึ้นมากมาย ดังนั้น สุตมยปัญญา จึงมีความสำคัญมากต่อการ
พัฒนาตนเองและสังคม ผู้มีปัญญาประเภทนี้เมื่อได้รับการศึกษาดีจนจบปริญญา ในระดับต่าง ๆ 
แล้ว สามารถนำมาเป็นเครื่องมือในการแสวงหาปัจจัยสี่ เอาไปประกอบอาชีพ เอาปัญญาระดับ
นี้ ไปแก้ปัญหาเรื่องการดำรงชีวิต แก้ไขปัญหาทางสังคมนำปัญญานี้ไปสมัครงานเพ่ือเข้ารับ
ราชการในตำแหน่งต่าง ๆ และยังสามารถป้องกันเหตุร้ายต่าง ๆ ที่อยู่รอบตัวเรา มนุษย์มีความ
จำเป็นที่ต้องแสวงหาปัญญาชนิดนี้และเป็นปัญญาที่ทำให้เกิดขึ้นได้ไม่ยาก ในสมัยปัจจุบัน ดังพุทธ
พจน์ที่ว่า “สุสฺสูสํ ลภเต ปญฺญํ” (พระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี เล่มที่ 15 ข้อที่ 845 หน้าที่ 846, 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) แปลว่า ฟังด้วยดีย่อมได้ปัญญา ปัญญาประเภทนี้ จัดว่า 
เป็นโลกียปัญญา 
 2. จินตามยปัญญา (ปัญญาที่เกิดจาดการคิดพิจารณา) หมายถึง ความรู้ที่สำเร็จจาก
การใช้ความคิด หรือการคิดอย่างเป็นกระบวนการ หรือเป็นการคิดแบบมีเหตุมีผล แล้วน้อมนำ



208  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ธรรมนั้นไปพิจารณาไตร่ตรองใคร่ครวญ หรือในทางพระพุทธศาสนาเรียกวิธีคิดแบบนี้ว่า  เป็น
การคิดแบบโยนิโส-มนสิการ คือ ลักษณะของผู้ที่ความคิดโดย แยบคายนั้น “จะเป็นผู้ที่มีความ
ตรึกตรอง เพ่งพินิจเพราะ  ผู้มีปัญญา เพ่งพินิจ แม้มีชีวิตอยู่เพียงวันเดียว ประเสริฐกว่าผู้มี
ปัญญาทรามไม่มีจิตตั้งมั่นที่มีชีวิตอยู่ตั้ง 100 ปี” (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 
111 หน้าที่ 65, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ปัญญาประเภทนี้จัดว่าเป็นโลกียปัญญา
 3. ภาวนามยปัญญา (ปัญญาที่เกิดจากการภาวนา) ได้แก่ ปัญญาของผู้เข้าสมาบัติ
เกิดมีได้ด้วยการเจริญสมถกัมมัฏฐานและวิปัสสนากัมมัฏฐาน การเจริญสมถะทำให้บรรลุฌาน
สมาบัติ 8 ปัญญาของท่านผู้เข้าสมาบัติ 8 ขั้นใดขั้นหนึ่งนี้เองเป็นภาวนามยปัญญาที่เกิดจาก
สมถภาวนาและ  การเจริญวิปัสสนาทำให้บรรลุอริยมรรคและอริยผล ปัญญาของพระ
อริยบุคคลผู้เข้าผลสมาบัติเป็นภาวนามยปัญญาที่เกิดจากวิปัสสนาภาวนา วิธีการเจริญสมถะ 
ได้แก่ การเจริญกัมมัฏฐาน 40 อย่างใดอย่างหนึ่ง ได้แก่ กสิณ 10 อสุภะ 10 อนุสสติ 10 อัปป
มัญญา 4 อาหาเรปฏิกูลสัญญา จตุธาตุววัฏฐาน อรูป 4 วิธีการเจริญวิปัสสนา ได้แก่ การบำเพ็ญวิ
สุทธิ 7 ให้บริบูรณ ์ปัญญาประเภทนี้จัดว่าเป็นโลกุตตรปัญญา 
  ปัญญาในทางพระพุทธศาสนา จึงเป็นปัญญาที่รู้แจ้งเห็นแจ้งด้วยการผ่านสิ่ง
เหล่านั้นมาจนเกิดความฝังใจในสิ่งนั้นโดยมิได้อาจลืมเลือนได้ เพราะฉะนั้น ปัญญาเหล่านี้เป็น
ปัญญาที่เกิดขึ้นจากการพิจารณาด้วยความใคร่ครวญและไตร่ตรองเป็นอย่างดีทางจิตใจ จน
จิตใจนั้นเกิดความสังเวช เกิดความเบื่อหน่ายจนคลายกำหนัดยินดีในสภาวะนั้น ๆ ที่เห็นความ
เป็นไตรลักษณ์ 

 2. หลักวุฑฒิธรรมในพระไตรปิฎก ผลการศึกษา พบว่า คำว่า “วุฑฒิธรรม” 
หมายถึง ธรรมเป็นเหตุให้เจริญรุ่งเรืองงอกงาม เป็นธรรมในการทำความดี ทำบุญกุศล เป็น
หลักธรรมในการอุปการะให้เกิดความเจริญรุ่งเรือง วุฑฒิธรรมจึงเป็นหลักธรรมที่สอนเกิดความ
เจริญงอกงามและรุ่งเรืองใน  ทางโลก (โลกียธรรม) และทางธรรม (โลกุตตรธรรม) รวมทั้งยัง
เป็นคุณธรรมให้ตนเองและผู้อ่ืนได้รับความเจริญรุ่งเรือง และยังเป็นการช่วยอุปการะแก่เพ่ือน
มนุษย์ให้เกิดความเจริญรุ่งเรืองเป็นหลักธรรมที่เป็นไปเพ่ือความมีปัญญามากเป็นหลักธรรมที่
เกื้อกูลต่อการศึกษาเพ่ือพัฒนาปัญญาให้เจริญขึ้น หรือเป็นเหตุแห่งความเจริญ อีกทั้งยังเป็นองค์
แห่งเครื่องบรรลุโสดา พระพุทธเจ้าตรัสกับพระสารีบุตรเถระว่า “ดีละ ดีละ สารีบุตร สัปปุริสสังเส
วะ สัทธัมมัสสวนะ โยนิโสมนสิการ ธัมมานุธัมมปฏิปัตติ เป็นองค์เครื่องบรรลุโสดา”(พระไตรปิฎก
ฉบับภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 1001 หน้าที่ 495, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และยังทำ
ให้แจ้งโสดาปัตติผล อนาคามิผล และอรหัตตผล  (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 31 ข้อที่ 3 
หน้าที่ 543, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 



209 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 จากพุทธพจน์จะเห็นได้ว่า หลักวุฑฒิธรรมจะมีองค์ธรรมอยู่ 4 ประการ ได้แก่ สัปปุ
ริสสังเสวะ (การคบบัณฑิต) สัทธัมมัสสวนะ (การฟังพระสัทธรรม) โยนิโสมนสิการ (การทำในใจ
โดยแยบคาย) และ ธัมมานุธัมมปฏิปัตติ (การปฏิบัติธรรมตามสมควรแก่ธรรม) (พระไตรปิฎก
ฉบับภาษาไทย เล่มที่ 21 ข้อที่ 248 หน้าที่ 368, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) โดยผู้ที่เป็น
บัณฑิตที่ดีนั้นจะต้องคุณสมบัติของคนดีหรือสัตบุรุษที่เรียกว่า สัปปุริสสธรรม 7 ได้แก่ ธัมมัญญู 
(รู้จักหลักการแห่งเหตุและกฎเกณฑ์ของสิ่งทั้งหลายที่ตนเข้าไปเกี่ยวข้องต่อการดำเนินชีวิต การ
ปฏิบัติของตนตามหน้าที่ต่าง ๆ อย่างมีเหตุและผล) อัตถัญญู (รู้จักจุดมุ่งหมายและรู้จักผล คือ ผล
ที่เกิดจากการกระทำมีประโยชน์และตรงตามเป้าหมายที่ตั้งมั่นไว้) อัตตัญญู (รู้จักตนว่ามีศรัทธา 
ศีล สุตะ จาคะ ปัญญา และปฏิภาณเท่าใดตาม หลักแห่งอารยวัฑฒิ 5) มัตตัญญู (รู้ประมาณใน
การรับปัจจัย 4 คือ เป็นผู้รู้จักความพอดีตามหลักแห่งมัชฌิมาปฎิปทาและหลักสันโดษ) กาลัญญู 
(รู้จักเวลาอันเหมาะสมที่จะประกอบกิจการงานต่าง ๆ อย่างถูกต้อง) ปริสัญญู (รู้จักวิธีการเข้าหา
ประชุมชน) และปุคคลปโรปรัญญู (รู้จักเลือกคบคนให้ถูกต้อง โดยอัธยาศัยความสามารถและ
คุณธรรม) สัปปุริสสังเสวะนี้ จัดว่าเป็นปัญญาทางสุตมยปัญญาเป็นโลกียปัญญา 

 สัทธัมมัสสวนะ (การฟังพระสัทธรรม) ได้แก่ ปริยัติสัทธรรม (เป็นการศึกษาในหลัก
คำสั่งสอนในพระไตรปิฎกท้ังหมด โดยแยกประเภทได้ 9 ประเภท เรียกว่า นวังคสัตถุศาสน์ 9 
ได้แก่ สุตตะ เคยยะ คาถา เวยยากรณะ อุทาน อิติวุตตกะ ชาดก อัพภูตธรรม และเวทัลละ) 
ปฏิบัติสัทธรรม (เป็นธรรมะอันเป็นหลักปฏิบัติที่พระพุทธเจ้าทรงสอน ได้แก่ การเจริญภาวนา 
โดยมีอริยมรรคมีองค์ 8 ตามแนวทางแห่งไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา) และปฏิเวธ
สัทธรรม (เป็นธรรมะที่เป็นไปเพ่ือการบรรลุสัจจะ คือ บรรลุโลกุตตรธรรมจากการปฏิบัติใน
ไตรสิกขาให้สมบูรณ์) พระสัทธรรมทั้ง 3 ประการดังที่กล่าวมาแล้วจัดอยู่ในสัทธรรม 7 ได้แก่ เป็น
ผู้มีศรัทธา (คือมีความเชื่อและความเลื่อมใส) เป็นผู้มีหิริโอตตัปปะ (มีความละอายและเกรงกลัว
ต่อบาป) เป็นพหูสูต (เป็นผู้ที่ศึกษาเล่าเรียนมาก ฟังมาก) เป็นผู้ปรารภความเพียร (เป็นผู้ ที่
ปรารภในความไม่ประมาท มีความวิริยะอุสาหะในการทำความดี และละเว้นความชั่วทั้งปวง) เป็น
ผู้มีสติมั่นคง (เป็นผู้มีสติไม่วอกแวกไปในทางอกุศล มั่นเจริญสติปัฏฐาน 4 อยู่เสมอ) และเป็นผู้มี
ปัญญา (เป็นผู้ที่ เข้าไปรู้เห็นแจ้งในสัจธรรมความจริงของสังขารขันธ์ว่า  มีการ   เกิดดับ) 
สัทธัมมัสสวนะ นี้จัดว่า เป็นปัญญาทางสุตมยปัญญา เป็นโลกียปัญญา 

 โยนิโสมนสิการ หมายถึง การพิจารณาอย่างถูกต้องเหมาะสม (พระไตรปิฎกฉบับ
ภาษาไทย  เล่มที่ 13 ข้อที่ 24 หน้าที่ 27, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  การคิดให้รอบคอบ 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 12 ข้อที่ 357 หน้าที่ 394, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
การไตร่ตรองให้รอบคอบ (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 20 ข้อที่ 135 หน้าที่ 117, มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การพิจารณาโดยการสำรวมอินทรีย์ทั้ง 5 (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย 



210  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เล่มที่ 12 ข้อที่ 23 หน้าที่ 22, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ความตั้งใจมุ่งมั่นเพียรปฏิบัติ
เพ่ือการบรรลุธรรม (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 35 หน้าที่ 44, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) การพิจารณาสาวหาตามเหตุตามปัจจัยซึ่งเป็นเหตุเกิดปัญญา (พระไตรปิฎกฉบับ
ภาษาไทย เล่มที่ 10 ข้อที่ 57 หน้าที่ 31, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การใช้ความคิด
อย่างถูกวิธี การใส่ใจใคร่ครวญ การพิจารณาโดยอุบายวิธีที่แยบคายและการคำนึงถึงธรรมอย่างถูก
วิธีถูกทาง (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อที่ 149 หน้าที่ 109, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) โดยมีรูปแบบวิธีคิด 10 วิธี ได้แก่ วิธีคิดแบบหาเหตุปัจจัย วิธีคิดแยก
ส่วนประกอบ วิธีคิดแบบสามัญลักษณ์ วิธีคิดแบบอริยสัจ วิธีคิดแบบอรรถสัมพันธ์  วิธีคิดแบบ
เห็นคุณโทษและทางออก วิธีคิดแบบเร้าคุณธรรม วิธีคิดแบบอยู่กับปัจจุบัน) และวิธีคิดแบบวิภัช
ชวาท (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2549) โยนิโสมนสิการ จึงเป็นองค์ประกอบหนึ่งที่
สำคัญอย่างยิ่งในกระบวนการพัฒนาปัญญา เป็นกระบวนการที่เกิดขึ้นจากภายในจิต เป็นตัว
สนับสนุนกระบวนการภายนอกที่ได้กล่าวมาแล้ว คือ สัปปุริสสังเสวะกับสัทธัมมัสสวนะ โยนิโส
มนสิการ มีหน้าที่ 2  ระดับ คือ ระดับกุศลภาวนา กับ ระดับปัญญาภาวนา หรือ ระดับโลกีย
ปัญญากับระดับโลกุตตรปัญญา ซึ่งถือว่าเป็นหน้าที่ที่มุ่งนำไปใช้เพ่ือประโยชน์ให้กับตนเองและ
ผู้อื่น โยนิโสมนสิการ นี้จัดว่าเป็นปัญญาทางจินตามยปัญญา เป็นโลกียปัญญา 
 ธัมมานุธัมมปฏิบัติ หมายถึง การปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม (พระไตรปิฎกฉบับ
ภาษาไทย  เล่มที่ 11 ข้อที่ 311 หน้าที่ 286, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การปฏิบัติธรรม
ถูกต้องตามหลัก เช่น หลักธรรมย่อยสอดคล้องกับหลักธรรมใหญ่ แล้วเข้าแนวกับธรรมที่เป็น
จุดมุ่งหมาย ปฏิบัติถูกต้องตามกระบวนการธรรม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551) 
การปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม คือ การปฏิบัติธรรมถูกหลักการดำเนินชีวิตถูกต้องตามธรรม 
หรือการปฏิบัติธรรมให้ถูกหลัก ถูกความมุ่งหมาย ธรรมข้อนี้เป็นเรื่องการปฏิบัติมีอยู่ 2 นัย
ด้วยกัน คือ การปฏิบัติธรรมตามฐานะของตน คือ มองดูฐานะของตนว่า ควรจะปฏิบัติอย่างไรจึง
ปฏิบัติอย่างนั้น เช่น สำหรับฆราวาส การปฏิบัติธรรมสมควรแก่การเป็นฆราวาส สำหรับภิกษุ
สงฆ์ควรปฏิบัติตามความเป็นพระสงฆ์ด้วยศีลวินัยที่ควรรักษา และการปฏิบัติสมควรแก่ธรรม 
คือ การปฏิบัติธรรมถูกหลัก ทำให้ข้อปฏิบัติย่อยเข้ากันได้และ สอดคล้องกัน ส่งผลแห่งหลักการ
ใหญ่เป็นไปเพ่ือจุดหมายที่ต้องการ  (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2549) การปฏิบัติธรรม
สมควรแก่ธรรม เป็นข้อที่ควรฝึกฝนให้มีปัญญาที่จะสามารถเลือกหลักธรรมให้ถูกกับบริบทที่
เกี่ยวข้อง หากเลือกหลักธรรมผิดกับบริบทที่กำลังสนใจอาจส่งผลเสียมากกว่าผลดีซ่ึงเปรียบได้
กับการเลือกใช้ยาที่ไม่ถูกกับโรค ดังนั้น การพัฒนาปัญญาให้สมบูรณ์จำเป็นต้องฝึกการปฏิบัติ
ธรรมสมควรแก่ธรรมนี้ จัดว่าเป็นปัญญาทางภาวนามยปัญญา เป็นโลกุตตรปัญญา 



211 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 3. วิเคราะห์กระบวนการในการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรม ผลการศึกษา พบว่า 
ปัญญาเกิดข้ึนได้ ดังนี้ 

 3.1 ปัญญาที่มีมาก่อน (piori-knowledge) เป็นปัญญาที่มีมาก่อน เป็นการ
อาศัยผู้อ่ืนทำให้เกิดมีขึ้น การเข้าใจปัญญาที่มีมาก่อนจากวุฑฒิธรรม 2 ข้อแรก คือ สัปปุริสสัง- 
เสวะ (การคบบัณฑิต) สัทธัมมัสสวนะ (การฟังพระสัทธรรม)  

 3.2 ปัญญาภายหลัง (post-knowledge) หรือ แต่หากเป็นปัญญาที่มีภายหลังก็
เกิดจากการปฏิบัติแล้วสร้างให้มีขึ้นและการพัฒนาปัญญาภายหลังมาจากวุฑฒิธรรม 2 ข้อหลัง คือ 
โยนิโสมนสิการ (การทำในใจโดยแยบคาย) และ ธัมมานุธัมมปฏิปัตติ (การปฏิบัติธรรมตาม
สมควรแก่ธรรม)    
 
อภิปรายผลการวิจัย  

ปัญญาในพระไตรปิฎก พบว่า ปัญญา หมายถึง ความรู้ กิริยาที่รู้ รู้ทั่ว รู้ซึ้ง รู้ในสิ่งที่
ควรรู้ ความรอบรู้ในกองสังขารการมองเห็นตามสภาพที่เป็นจริง ปัญญาจึงเป็นความรู้เกิดขึ้นได้
หลายทาง เช่น การศึกษาเล่าเรียน การฟัง การสนทนา การปฏิบัติ และการสังเกต เป็นต้น ในทาง
พระพุทธศาสนาปัญญา ยังหมายถึง ญาณ มีความหมาย 73 ความหมาย เช่น ปัญญาในการทรง
จำธรรมที่ได้สดับมา ชื่อว่า สุตมยปัญญา ปัญญาในสภาวะที่กำหนดรู้ เป็นต้น  ยังมีคำไวพจน์ที่
เป็นชื่อของปัญญา เช่น สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมปชัญญะ ธรรมวิจัย วิมังสา ญาณ วิชชา 
ปัญญินทรีย์ ปัญญาพละ ปัญญาบารมี และปัญญาขันธ์ ซึ่งคำเหล่านี้จะทำหน้าที่ในบริบท
เช่นเดียวกับปัญญาในทางพระพุทธศาสนาได้จำแนกปัญญาไว้หลายประเภท เช่น ปัญญามี 2 
ประเภท ได้แก่ โลกียปัญญาและโลกุตตรปัญญา ซึ่งสอดคล้องกับวิทยานิพนธ์ (พระสุทัศน์ จารุธมฺโม 
(เย็นใจ), 2560) เรื่อง วิเคราะห์การพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า ปัญญาใน
ระดับโลกิยปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดจากการฟังและการคิด ส่วนปัญญาในระดับโลกุตตรปัญญา 
คือ ปัญญาที่เกิดจากการเจริญวิปัสสนาภาวนา ปัญญามี 3 ประเภท ได้แก่ สุตมยปัญญา (ปัญญาที่
ได้จากการฟังผู้อ่ืนสำเร็จด้วยอำนาจการฟัง) จินตามยปัญญา (ปัญญาที่เกิดขึ้นจากการความคิดของ
ตนเอง) และภาวนามยปัญญา (ปัญญาที่ อัปปนาสมาธิอันสำเร็จด้วยอำนาจภาวนา) และมี 4 
ประเภท ได้แก่ ปัญญาที่เข้าไปรู้ในทุกข์ สมุทัย นิโรธ และมรรค ปัญญาจะมีลักษณะการรู้แจ้ง
สภาพธรรม เป็นลักษณะ มีการกำจัดความมืดมน เป็นกิจ มีความไม่หลงจากความเป็นจริง เป็นผล 
และมีสมาธิ เป็นเหตุใกล้  

หลักวุฑฒิธรรมในพระไตรปิฎก พบว่า วุฑฒิธรรม หมายถึง ธรรมเป็นเหตุให้เจริญรุ่งเรือง    
งอกงาม เป็นธรรมในการทำความดี ทำบุญกุศล มีองค์ประกอบ 4 ประการ ได้แก่ การคบบัณฑิต 
การฟังพระสัทธรรม การพิจารณาโดยแยบคาย และการปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม องค์ธรรม



212  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ทั้งหมดที่กล่าวมานี้ต่างก็มีคุณสมบัติเฉพาะแต่ละองค์ธรรม กล่าวคือ คุณสมบัติของสัตบุรุษ มี 7 
ประการ ได้แก่ รู้เหตุ รู้ผล รู้ตน รู้ประมาณ รู้กาล รู้บุคคล และรู้ชุมชน ที่ทำให้บุคคลทั้งหลาย
ยกย่องสนับถือซึ่งสอดคล้องกับวิทยานิพนธ์ (ทวีศักดิ์ สุขกมล, 2560) เรื่อง การใช้หลักสัปปุริสส
ธรรมในการบริหารงานของเทศบาลตำบลป่าไหน่ อำเภอพร้าว จังหวัดเชียงใหม่ พบว่า การ
กระทำตามคุณธรรมทั้ง 7 ประการนั้นเป็นการประพฤติปฏิบัติที่เหมาะสมและถูกต้องดีงามย่อม
นำประโยชน์มาสู่ตนเองและผู้อ่ืน ส่วนการฟังพระสัทธรรม ได้แก่ ปริยัติสัทธรรม ปฏิบัติสัทธรรม 
และปฏิเวธสัทธรรม สำหรับโยนิโสมนสิการมี 10 วิธี ได้แก่ แบบหาเหตุปัจจัย แยกส่วนประกอบ 
สามัญลักษณ์ แบบอริยสัจ แบบอรรถสัมพันธ์ แบบเห็นคุณโทษและทางออก แบบเร้าคุณธรรม
แบบอยู่กับปัจจุบัน และแบบวิภัชชวาทและธัมมานุธัมมปฏิบัติ ด้วยการนำหลักธรรมที่ได้ศึกษา
มานำไปปฏิบัติตามสมควรแก่ธรรม 

วิเคราะห์กระบวนการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรม พบว่า กระบวนการพัฒนา
ปัญญาที่จะทำให้เกิดธรรมที่ทำให้เกิดความเจริญรุ่งเรืองได้นั้น จะต้องเริ่มมาจากการเข้าไปหา
สัตบุรุษ แล้วก็ขอฟังธรรมจากท่านผู้รู้ เมื่อได้ฟังธรรมของท่านผู้รู้แล้วก็พิจารณาโดยแยบคาย 
ใคร่ครวญวิเคราะห์หาความจริงด้วยเหตุและผล เห็นคุณและโทษ แล้วก็ลงมือปฏิบัติธรรมตาม
สมควรแก่หลักธรรมนั้น ๆ นี้เป็นกระบวนการในการพัฒนาเพ่ือให้เกิดปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรม 
ดังนั้น กระบวนการในการพัฒนาตามหลักวุฑฒิธรรม นั้นมีขั้นตอนที่เป็นระบบอย่างชัดเจน ไม่ลุ่ม
ลึก สลับซับซ้อนจนเกินไป บุคคลทั่วไป สามารถนำหลักปฏิบัติตามกระบวนการพัฒนาปัญญาด้วย
หลักวุฑฒิธรรม 4 นี้ไปใช้ปฏิบัติได้ กระบวนการทั้ง 4 มีความเชื่อมโยงกัน โดยเฉพาะในเรื่องของ
โยนิโสมนสิการนั้นนับว่าเป็นฐานที่ทำให้เกิดปัญญา ซึ่งสอดคล้องกับวิทยานิพนธ์ (อลิชา ตรีโรจนา
นนท์, 2560) เรื่อง การใช้กระบวนการทางปัญญาตามแนวพระพุทธศาสนาเพ่ือการรู้เท่าทันสื่อของ
พระสงฆ์ไทย พบว่า หลักโยนิโสมนสิการเป็นกระบวนการสำคัญที่ใช้ในการปรับพ้ืนฐานทางความคิด
เมื่อได้รับสื่อและการใช้ความเชื่อเพ่ือนำไปสู่ปัญญา  

ในพระไตรปิฎกมีพุทธสาวกและพุทธสาวิกาที่นำมาเป็นตัวอย่างแสดงให้เห็น
คุณสมบัติตามหลักธรรมในวุฑฒิธรรมและปัญญา คือ หลักสัปปุริสสธรรมเป็นปัญญาทางสุตมย
ปัญญา เช่น พระรัฐบาลเถระ อุปติสสะ (พระสารีบุตร) และนางวิสาขา หลักสัทธัมมัสสวนะ เช่น ยส
กุลบุตร ปัญจวัคคีย์ และพระองคุลีมาลเถระ  ส่วนโยนิโสมนสิการ เป็นปัญญาทางจินตามยปัญญา 
เช่น พระราธเถระ  พระเขมาเถรี และพระกุลฑลเกสีเถรี สำหรับธัมมานุธัมมปฏิบัติ เป็นปัญญา
ทางภาวนามยปัญญา เช่น พระมาโกฏฐิตเถระ เป็นต้น หลักธรรมทั้ง 4 ประการนี้จะเห็นได้ว่า 
สัปปุริสสังเสวะ สัทธัมมสวนะ และโยนิโสมนสิการ เป็นโลกียปัญญา ส่วนธัมมานุธัมมปฏิบัติ 
เป็นปัญญาทางโลกุตตรธรรม  
 



213 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
เมื่อบุคคลได้ศึกษาปัญญาและหลักวุฑฒิธรรมตามแนวทางพระไตรปิฎกแล้ว ทำให้เกิด

ความรู้ใหม่จากการวิจัย สามารถนำเสนอเป็นแผนภาพ ดังนี้ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 

แผนภาพที่ 1 แผนภาพแสดงความสัมพันธ์ของการศึกษาปัญญากับหลักวุฑฒิธรรมใน
พระไตรปิฎก 

  

 จากแผนภาพที่ 1 สรุปได้ว่า ปัญญาเป็นเครื่องช่วยให้เกิดความเจริญงอกงามแห่ง
ชีวิต ปัญญามี 3 อย่าง ได้แก่ สุตมยปัญญา (เป็นปัญญาที่เกิดจากการฟังและศึกษาเล่าเรียนได้
จากการได้คบกับบัณฑิตและได้ฟังคำสอนจากท่าน) จินตามยปัญญา (เป็นปัญญาที่เกิดจากการ
คิดพิจารณาไตร่ตรองตามสิ่งที่ได้ฟังหรือเล่าเรียนมาอย่างใคร่ครวญด้วยเหตุและผล) ปัญญาทั้ง 

- วิธีคิดแบบสืบสาวเหตุปัจจัย 
- วิธีคิดแบบแยกแยะส่วนประกอบ 
- วิธีคิดแบบสามญัลักษณ ์
- วิธีคิดแบบอริยสัจ 
- วิธีคิดแบบอรรถสมัพันธ์ 
- วิธีคิดแบบเห็นคุณโทษและทางออก 
- วิธีคิดแบบคุณค่าแท้-คณุค่าเทียม 
- วิธีคิดแบบเร้าคณุธรรม 
- วิธีคิดแบบอยู่กับปัจจุบัน 
- วิธีคิดแบบวิภัชชวาท 

 

ปัญญาในพระไตรปิฎก 
 
 

 

ผลการวิเคราะห์ 
1.ผลการวเิคราะห์กระบวนการทางปัญญาแบบมมีาก่อนจาก
การเจรญิวุฑฒิธรรม 2 ประการแรก คือ สัปปุริสสังเสวะ และ 
สัทธัมมสัสวนะ ทำให้เกดิแนวคิดตา่ง ๆ เกี่ยวกับเรื่องนั้น ๆ  
2.ผลการวเิคราะห์กระบวนการทางปัญญาแบบมตีอนหลัง มา
จากการเจริญวุฑฒิธรรม 2 ประการสุดท้าย คือ โยนิโส-
มนสิการ และ ธัมมานุธัมมปฏิบัติ ทำให้เกิดการแก้ปญัหาที่
เกิดขึ้นในปัจจุบันและพัฒนาตนเองตามความเป็นจริง 
 
  
 

 
 

 

 

โลกียปญัญา/โลกุตตรปัญญา 
 
 

 

สุตมยปัญญา จินตามยปัญญา ภาวนามยปัญญา 
 
 

 

ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค 
 
 

 

หลักวุฑฒิธรรมในพระไตรปิฎก 
 

 สัปปุริสสังเสวะ 
 

 

ศรัทธา / ปรโตโฆสะ / กัลยาณมติร 
 
 

 

สัทธัมมสัสวนะ 
 

 

ปริยัตสิัทธรรม ปฏิบัตสิัทธรรม ปฏิเวธสัทธรรม 
 

 
โยนิโสมนสกิาร 

 

 ธัมมานุธมัมปฏิบัติ 
 

 



214  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

2 นี้จัดเป็นโลกียปัญญา และ ภาวนามยปัญญา (เป็นปัญญาที่เกิดจากกานภาวนา เจริญ
กัมมัฏฐาน ด้วยการนำหลักคำสอนนั้นไปปฏิบัติตาม ปัญญานี้จัดเป็นโลกุตตรปัญญา เมื่อผู้ที่นำ
ความรู้และความเข้าใจในเรื่องของปัญญาและหลักวุฑฒิธรรมไปใช้ในการดำเนินชีวิตแล้วย่อมทำ
ให้ชีวิตของบุคคลนั้นเจริญงอกงาม 
 
สรุป 

ปัญญา หมายถึง ความรู้ รู้ในสิ่งที่ควรรู้ รู้ที่จะจัดการ รู้ ในกองสังขาร การมองเห็น
ตามสภาพความเป็นจริง ในทางพระพุทธศาสนาปัญญายังหมายถึง ญาณ สุตมยปัญญา สัมมาทิฏฐิ 
สัมมาสังกัปปะ สัมปชัญญะ ธรรมวิจัย วิมังสา ญาณ วิชชา ปัญญินทรีย์ ปัญญาพละ ปัญญา
บารมี และปัญญาขันธ์   ซึ่งคำเหล่านี้จะทำหน้าที่ในบริบทเช่นเดียวกับปัญญา ปัญญาในทาง
พระพุทธศาสนาได้จำแนกปัญญาไว้หลายประเภท เช่น ปัญญามี 2 ประเภท ได้แก่ โลกียปัญญา
และโลกุตตรปัญญา ปัญญามี 3 ประเภท ได้แก่ สุตมยปัญญา จินตามยปัญญา ภาวนามยปัญญา 
และปัญญาในทางพระพุทธศาสนา จึงเป็นปัญญาที่รู้แจ้งเห็นแจ้งในอริยสัจ 4 ด้วยการผ่านสิ่ง
เหล่านั้นมาจนเกิดความฝังใจในสิ่งนั้นโดยมิได้อาจลืมเลือนได้ เพราะปัญญาเหล่านี้เป็นปัญญาที่
เกิดขึ้นจากการพิจารณาเป็นอย่างดีทางจิตใจ จนจิตใจนั้นเกิดความสังเวชและเบื่อหน่ายจน
คลายกำหนัดยินดีในสภาวะนั้น ๆ ที่เห็นความเป็นไตรลักษณ์  

หลักวุฑฒิธรรม เป็นธรรมที่เป็นเหตุให้เจริญรุ่งเรืองงอกงามในการทำความดี ซึ่ง
สอดคล้องกับวิทยานิพนธ์ (พระฐตรฐ อธิปญฺโญ (ศิลาศิลป์) ที่ศึกษาวิจัยเรื่อง การพัฒนารูปแบบ
โรงเรียนพุทธศาสนาวันอาทิตย์ตามหลักวุฑฒิธรรม พบว่า กระบวนการเรียนการสอนทาง
พระพุทธศาสนาที่เด่นชัดที่เป็นหลักธรรมสำหรับเอามาประกอบในการพัฒนาหรือสร้างความ
เจริญหรือพัฒนาคนก็คือหลักวุฑฒิธรรม หรือเรียกว่า ปัญญาวุฑฒิธรรม แปลว่า ธรรมเป็นไป
เพ่ือความเจริญแห่งปัญญา มีองค์ประกอบ 4 ประการ ได้แก่ สัปปุริสสังเสวะ สัมธัมมัสสวนะ 
โยนิโสมนสิการ และธัมมานุธัมมปฏิบัติ องค์ธรรม 2 ลำดับเป็นปัญญาที่เกิดขึ้นจากสุตมยปัญญา 
ส่วนโยนิโสมนสิการเป็นปัญญาที่เกิดขึ้นในจิตใจเป็นจินตามยปัญญา องค์ธรรมทั้ง 3 เป็นปัญญาทาง
โลกียปัญญา สำหรับธัมมานุธัมมปฏิบัติ เป็นปัญญาที่เกิดขึ้นจากการภาวนาที่เรียกว่า ภาวนามย
ปัญญา เป็นปัญญาทางโลกุตตรปัญญา องค์ธรรมทั้ง 4 ประการนี้เป็นองค์ธรรมที่ช่วยทำให้เกิด
กระบวนการในการพัฒนาปัญญาโดยอาศัยหลักวุฑฒิธรรมเป็นมูลฐาน เพราะการพัฒนาปัญญา
ได้นั้นจะเริ่มต้นจากการความเห็นที่ถูกต้อง คือ ศรัทธา เป็นปฐมบทเบื้องต้นในตัวครู 
(กัลยาณมิตร) แล้วเข้าไปขอศึกษาหาความรู้หรือฟังคำสอน ในระหว่างที่ฟังคำสอน ก็พิจารณา
ไตร่ตรองด้วยเหตุและผลอย่างแยบคลายภายในใจตามคำสอนนั้นจนเกิดความรู้แจ่มแจ้งแล้วลง
มือปฏิบัติตามจนเกิดปัญญา นี้เป็นกระบวนการในการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรม ปัญญา



215 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

จึงมีความสำคัญและจำเป็นสำหรับมนุษย์ทุกคนไม่ว่ายุคใดสมัยใด ยิ่งในสังคมปัจจุบันด้วยแล้ว  จะ
เห็นได้ว่า มีสื่อการเรียนรู้มากมาย หากบุคคลเราเสพสื่อไปในทางที่ไม่ถูกต้อง บุคคลนั้นก็มี
ความเห็นที่ผิด ๆ ที่เรียกว่า มิจฉาทิฏฐิ ตามไปด้วย ฉะนั้น บุคคลจะเกิดปัญญาได้จะต้องเรียนรู้
และเข้าใจอย่างถูกต้องที่เรียกว่า สัมมาทิฏฐิ ดังนั้น การที่จะพัฒนาปัญญาได้จะต้องมีความเห็น
ที่ถูกต้องและเหมาะสม พิจารณาใคร่ครวญให้ดีในสิ่งที่ได้เรียนรู้ แล้วนำความรู้นั้นไปใช้ในทางท่ี
ถูกต้อง เพ่ือจะได้นำปัญญานั้นไปใช้ในการดำเนินชีวิตไปได้อย่างถูกต้องและอยู่อย่างสงบสุข  
 
ข้อเสนอแนะ  
 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
  1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  

 การวิจัยในครั้งนี้สามารถนำความรู้เรื่องของปัญญาทั้งทางโลกและทางธรรม จาก
ความรู้ที่ได้จากการศึกษาเรื่องหลักธรรมในวุฑฒิธรรม และกระบวนการพัฒนาปัญญากับหลัก
วุฑฒิธรรมไปปรับในด้านการศึกษาเล่าเรียน การสอน การฝึกอบรม และการดำเนินชีวิตได้อย่าง
ถูกต้องและเหมาะสมเป็นอย่างด ี

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
 ผู้วิจัยขอเสนอแนะเชิงวิชาการเกี่ยวกับประเด็นที่น่าสนใจและนำไปศึกษาไว้ 2 
ประเด็น คือ  

1) วิเคราะห์กระบวนการพัฒนาปัญญาตามหลักสติปัฏฐานได้หรือไม่อย่างไร เพ่ือจะ
ได้ทราบว่า กระบวนการพัฒนาปัญญานี้นำไปใช้กับการพัฒนาปัญญาตามแนวทางแห่งโลกุตตร
ธรรมได ้

2) วิเคราะห์กระบวนการพัฒนาปัญญาสามารถนำไปใช้กับการเจริญกัมมัฏฐานได้
อย่างไรเพ่ือจะได้นำแนวทางท่ีได้ศึกษานี้ไปใช้พัฒนาการปฏิบัติธรรมให้เจริญก้าวหน้าได้ 
 
 
 
เอกสารอ้างอิง 
จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์. (2547). ศาสนาชีวิตและสังคม. กรุงเทพมหานคร: ตถาตาพับลิเคชั่น. 
ทวีศักดิ์ สุขกมล. (2560). การใช้หลักสัปปุริสสธรรมในการบริหารเชิงบูรณาการของผู้บริหาร 

เทศบาลตำบลป่าไหน่ อำเภอพร้าว จังหวัดเชียงใหม่. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร
มหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 



216  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 
สมเด็จพระญาณสังวร (เจริญ สุวฑฒฺโน). (2550) ปัญญาในพระพุทธศาสนา  . พิมพ์ครั้งที่ 4 .  

นครปฐม: โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
พระฐตรฐ อธิปญฺโญ (ศิลาศิลป์). (2560). การพัฒนารูปแบบโรงเรียนพุทธศาสนาวันอาทิตย์ตามหลัก 

วุฑฒิธรรม. วิทยานิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชานวัตกรรมเพ่ือการพัฒนา
ท้องถิ่น. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม.  

พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2531). พัฒนาตน. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโกมล 
คีมทอง. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). การสร้างสรรค์ปัญญาเพ่ืออนาคตของมนุษย์ชาติ.  
  กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2548). ทุกข์สำหรับเห็นแต่สุขสำหรับเป็น . พิมพ์ครั้ง 

ที่ 18. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์สหธรรมิก. 
______________________. (2549). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพ์ครั้งที่ 11.  
 กรุงเทพมหานคร: บริษัท สหธรรมิก จำกดั. 
______________________. (2549). วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 9. กรุงเทพมหานคร:  
 สำนักพิมพ์ศยาม. 
พระสุทัศน์ จารุธมฺโม (เย็นใจ). (2560). วิเคราะห์การพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาท.  
 วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฎก  
 2500. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
______________________. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สุนันท์ เพ็ชรพิรุณ. (2548). การศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องการพัฒนาปัญญาตาม 

 ทรรศนะของพุทธทาสภิกข.ุ วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา 
 พระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

อลิชา ตรีโรจนานนท์. (2560). การใช้กระบวนการทางปัญญาตามแนวพระพุทธศาสนาเพ่ือการรู้เท่า 
 ทันสื่อของพระสงฆ์ไทย. ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา.  
 บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 
 



217 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เอ้ือมอร ชลวร. (2553). การพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาท. สารนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎี 
 บัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
 วิทยาลัย. 
 
 

 


