
สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธกิถา 
The Symbols of Dhamma Riddles in Pathamasabodhikatha 

 
1พระมหาทรงวิทย์ ศิริ 

Phramaha Songvit Siri 

        2บุปผา บุญทิพย์ 
Buppa Buntip 

3สหะโรจน์ กิตติมหาเจริญ 

Saharot Kittimahacharoen 

          4พรชัย หะพินรัมย์ 
  Pornchai Hapinrum 

 คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยรามคำแหง 
 Faculty of humanities, Ramkhamhaeng University  

Email: tri3sri_33@hotmail.com 

 
 

Received: August 1, 2022; Revised August 15, 2022; Accepted: August 30, 2022. 

 

 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยเรื่อง สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา มีวัตถุประสงค์ 3 
ประการ คือ 1) เพ่ือศึกษาภูมิหลังวรรณคดีพระปฐมสมโพธิกถา 2) เพ่ือศึกษาลักษณะ
ความสำคัญของปริศนาธรรม 3) เพือ่ศึกษาสัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา  

ผลการวิจัยพบว่า พระปฐมสมโพธิกถาในสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิต
ชิโนรสนี้ ทรงรจนาถวายฉลองพระราชศรัทธาพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวที่ได้ทรง
อาราธนา เมื่อ พ.ศ. 2387 รวมทั้งสิ้น 29 ปริจเฉท โดยการศึกษาความสำคัญของปริศนาธรรม
ได้อาศัยหลักทฤษฎีสัญลักขณนิยม เพ่ือค้นหาปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา ผ่าน
กระบวนการวิเคราะห์และจัดเรียงข้อมูลไว้ 3 ขั้นตอน คือ 1) สืบค้นปริศนาธรรมที่ปรากฏใน
พระปฐมสมโพธิกถา 2) จัดระเบียบข้อมูล เพ่ือประมวลหลักธรรมในพระไตรปิฎก 3) อภิปราย
ข้อมูล เพ่ือให้เห็นเหตุผลและท่ีมาของปริศนาธรรม 



44  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ผลการวิเคราะห์พบว่า สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถามีทั้งสิ้น 77 
แห่ง และจัดเป็นหลักธรรมได้ทั้งสิ้น 61 ประการ คือ (1) สัจจะ (2) ปฏิรูปเทสวาสะ (3) อิทธิ
บาท 4 (4) บุพนิมิตแห่งมรรค 7 (5) วิสุทธิ 7 (6) โพชฌงค์ 7 (7) สัตถุคารวตา (8) มทะ 3 (9) 
ไตรลักษณ์ (10) สันติ (11) วัตถุกาม (12) ปรโตโฆสะ (13) มิตรแท้ 4 (14) กามตัณหา (15) 
กรุณา (16) ศรัทธา (17) กิเลสกาม (18) บารมี 10 (19) กิเลสมาร (20) วิชชา 3 (21) นิรามิสสุข 
(22) ปุพเพกตปุญญตา (23) อธิษฐาน (24) เมตตา (25) อุเบกขา (26) มุทิตา (27) ปุคคลัญญู 
(28) ประมาณ 4 (29) ธรรมจักษุ  (30) กามาทีนวกถา (31) เนกขัมมานิสังสกถา (32) 
โลกัตถจริยา (33) โลกุตตรธรรม (34) โลภะ (35) ปฐมอาราม (36) กัลยาณมิตร (37) สาวก
บารมีญาณ (38) อิทธิปาฏิหาริย์ (39) พุทธวงศ์ (40) กตัญญูกตเวที (41) อริยทรัพย์ (42) 
สามัคคี (43) อิสสา (44) อาฆาต (45) ทิฏฐธัมมเวทนียกรรม (46) สังฆทาน (47) ครุธรรม 8 
(48) กุหา (49) ยมกปาฏิหาริย์ (50) ภพ 3 (51) มรณัสสติ (52) นาถกรณธรรม 10 (53) ธัมม
บูชา (54) สังเวช (55) อัปปมาทะ (56) สังคายนา (57) อุปายโกสัลละ (58) พุทธานุสสติ (59) 
ทัณฑกรรม (60) ปัตถนา (61) ธรรมทายาท  
คำสำคัญ: สัญลักษณ,์ ปฐมสมโพธิกถา, ปริศนาธรรม  

 
Abstract 

 The objectives of this research were; 1) the background 

Pathamasabodhikatha; investigates 2) the importance of dhamma riddles; and 

studies 3) the symbols of the dhamma riddles in Pathamasabodhikatha. The 

method of qualitative research was employed with the presentation of the 

findings in the form of analytical description.  

 Findings show that Pathamasabodhikatha written by Somdej Phra Maha 

Samana Chao Krom Phra Paramanujitajinorasa was to pay respect to King Rama 

III who requested this in 1844. He Chapters and episodes were added with the 

total of twenty-nine. The researcher studied the popular symbol to the meaning 

and the methods of the dhamma riddles in Pathamasabodhikatha. The analysis 

process and information organization were conducted in three steps as follows. 

1) Searched for the dhamma riddles as apparent in Pathamasabodhikatha. 2) 

Organized the information to process the dhamma principles in Tripitaka. 3) 

Discussed the information to determine the causes and background of the 

dhamma riddles.  

 The study of the dhamma riddles in Pathamasabodhikatha found seventy-

seven dhamma riddles and could be processed as sixty-one. These are (1) Sacca; 



45 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

(2) Patirupadesavasa; (3) Iddhipada 4; (4) Prognostication of Magga 7; (5) 

Visuddhi 7; (6) Bojjhanga 7; (7) Buddha Caravata; (8) Matha 3; (9) Trilakkhana; 

(10) Santi; (11) Vatthukamay; (12) Bhooradhokosa; (13) True Friends 4; (14) 

Kamatanha; (15) Karuna; (16) Faith; (17) Kilesakama; (18) Parami 10; (19) 

Kilesmara; (20) Vijja 3; (21) Niramesukkha; (22) Pubbekatapunnata; (23) 

Praying; (24) Metta; (25) Upekkha; (26) Mudita; (27) Puggalannu; (28) Pamana 

4; (29) Dhammacaksu; (30) Kamadinava-katha; (31) Nekkhammanisamsa-katha; 

(32) Lokattha-cariya; (33) Lokuttara-dhamma; (34) Lobha; (35) Pathamaarram; 

(36) Kalyanamitta; (37) Savakaparami Nana; (38) Iddhi-patihariya; (39) 

Buddhawong; (40) Katannukatavedi; (41) Ariya-dhana; (42) Samakhkhi; (43) 

Issa; (44) Byapada; (45) Ditthadhamma-vedaniya-kamma; (46) Sanghadana; 

(47) Garu-dhamma 8; (48) Kuha; (49) Ymk-patihariya; (50) Bhava 3; (51) 

Maranassati; (52) Nathakarana-dhamma 10; (53) Dhamma-puja; (54) Samvedha; 

(55) Appamada; (56) Sangkhayna; (57) Upaya-kosalla; (58) Buddhanussati; (59) 

Thanthkrrm; (60) Patthana; and (61) Dhamma-thayath.  

Keyword: the symbols, Pathamasabodhikatha, dhamma riddles. 

 

บทนำ  
 พระปฐมสมโพธิกถา เป็นบทพระนิพนธ์ในสมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระปรมานุชิต
ชิโนรส เป็นหนึ่งผลงานนิพนธ์ชิ้นสำคัญของวรรณคดีไทยในยุคสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น และยัง
เป็นพระนิพนธ์ที่ได้รับการยกย่องทั่วไปว่าเป็น “เพชรน้ำเอก” ของวงการนักประพันธ์แห่งประเทศ
ไทย ทั้งนี้ เพราะเป็นบทประพันธ์ที่แสดงถึงคุณค่าทางภาษาได้อย่างงดงาม ครอบคลุมรอบด้าน
ผ่านทางสุนทรียศาสตร์  และวรรณศิลป์ทางภาษ า แสดงถึงความรู้  ความฉลาด และ
ความสามารถของผู้นิพนธ์ในการเรียงร้อยถ้อยคำภาษาได้อย่างวิจิตรพิสดาร เชิงพรรณนาความ
พุทธประวัติ ในรูปแบบร้อยแก้วที่มีภาษาสัมผัสตลอดทั้งเรื่อง ประกอบไปด้วย หลักเกณฑ์ทาง
ภาษาต่าง ๆ ที่นักวิชาการด้านภาษาและวรรณคดีใช้เป็นฐานในการคิดค้น ผลิตทฤษฎีต่าง ๆ จน
สามารถพัฒนาเป็นหลักการรูปแบบการประพันธ์วรรณกรรมและวรรณคดีไทยให้ศึกษากันอยู่ใน
ปัจจุบัน ทั้งผู้ประพันธ์สมัยใหม่ก็สามารถศึกษาและต่อยอดผลงานนิพนธ์ได้ โดยให้บทประพันธ์ที่
มีชื่อว่า “พระปฐมสมโพธิกถา” (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, 2558) 
เป็นต้นธารในการรังสรรค์ผลงานให้วิจิตรพิสดารได้เช่นกัน 
 บทประพันธ์ “พระปฐมสมโพธิกถา” นี้ เป็นสมบัติอันล้ำค่าของวงการพระพุทธศาสนา
ในประเทศไทยและของชาติไทย สมบูรณ์ด้วยสมบัติแห่งวรรณคดี จะพิจารณาในด้านการนิพนธ์ 
จะศึกษาในทางภาษา จะหาความรู้ ในทางประวัติพระพุทธเจ้า จะพิเคราะห์ในทางกวีโวหาร



46  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

โดยเฉพาะเทศนาโวหารก็มีอยู่ทุกประการ มีทั้งโอชารสแห่งพากยนิพนธ์ครบทุกรสตามแบบ
อลังการศาสตร์มิได้บกพร่องเลย กล่าวได้ว่าเป็นอนรรฆมณีดวงหนึ่งในวรรณคดีของชาติไทย 
(สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส. 2505 : คำนำ) อย่างไรก็ตาม วรรณคดี
พระปฐมสมโพธิกถาเป็นบทนิพนธ์ที่ยากแก่การทำความเข้าใจ เหมาะสำหรับบัณฑิตมากกว่า
สามัญชนทั่วไป เพราะมีอรรถรสและสาระขั้นอภิธรรม ผู้ที่จะศึกษาวรรณคดีเรื่องนี้ให้ซาบซึ้ง ลุ่ม
ลึก จะต้องเป็นผู้ที่มีภูมิหลังทางวรรณคดี และรู้ปรัชญาพุทธศาสนามาก่อนพอสมควร นอกจากนี้
ยังต้องรู้ศัพท์ แจกแจงให้ถึงราก (สุธิวงศ์  พงศ์ไพบูลย์. 2514 : คำชี้แจง) 
 พระปฐมสมโพธิกถาสำนวนสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส มี
นักวิชาการหลายท่านได้แสดงทัศนะและวิเคราะห์เนื้อหาบางตอนไว้ ดังเช่น สุภาพรรณ ณ บาง
ช้าง (2533 : 85) ได้กล่าวยกย่องไว้ว่า พระปฐมสมโพธิกถาเป็นผลงานวรรณคดีที่มีความงามใน
การแต่งเป็นเลิศเรื่องหนึ่งในวรรณคดีไทย เมื่อได้ตรวจเทียบกับพระปฐมสมโพธิกถาฉบับ
ภาษาไทย กับปฐมสมโพธิฉบับภาษาบาลีได้พบว่า พระปฐมสมโพธิกถาฉบับภาษาไทย ของสมเด็จ
พระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส เป็นงานแปล ภาษาบาลีเป็นภาษาไทยที่เยี่ยมที่สุด
ในบรรดาหนังสือแปลภาษาบาลีเป็นภาษาไทย เพราะสามารถแปลรักษาคำ รักษาความใน
สำนวนบาลีออกมาในรูปภาษาไทย ที่เป็นภาษาไทยในวรรณคดีชั้นสูง  
 พรพรรณ ธารานุมาศ (2532 : 411)  ได้ให้ความเห็นว่า วรรณคดีพระปฐมสมโพธิกถานี้
มีลีลาการเขียน (style) และจุดมุ่งหมายในการแต่งแตกต่างไปจากหนังสือพุทธประวัติเล่มอ่ืน ๆ 
นักปราชญ์ราชบัณฑิตจึงยกให้เป็นวรรณคดีแบบฉบับ (classic) ที่มีความสมบูรณ์ด้วยวรรณศิลป์ 
และมีความเยี่ยมยิ่งในด้านความไพเราะ นอกจากนี้ ณัฐวุฒิ สุทธิสงคราม (2505 : 572) ได้แสดง
ทัศนะว่า วรรณคดีพระปฐมสมโพธิกถานี้มีความแพรวพราวไปด้วยศัพท์และโดดเด่น อ่านแล้วทำ
ให้ผู้อ่านเกิดอารมณ์สะเทือนใจ ถึงตอนสนุกก็รู้สึกร่าเริงเบิกบาน ถึงตอนเศร้าก็รู้สึกสลด ใจหาย 
ถึงตอนน่าเกลียดก็รู้สึกหวั่นไหวสะพรึงกลัว จึงปรากฏชัดว่า วรรณคดีเรื่องนี้ได้แสดงให้เห็นถึง
ความสามารถในการใช้ภาษาวรรณศิลป์ หรือนิรุตติปฏิสัมภิทาของผู้รจนาเป็นอย่างยิ่ง  
  น้อมนิจ วงศ์สุทธิธรรม (2529 : 91-95) ได้แสดงความเห็นว่า ลักษณะเด่นของพระปฐม
สมโพธิกถาอีกประการหนึ่ง คือ เป็นวรรณคดีที่อุดมไปด้วยหลักพุทธธรรม มีอรรถรสและสาระ
ขั้นอภิธรรม คือ ธรรมะชั้นสูงที่มุ่งโน้มน้าวจิตใจคนให้เกิดความเลื่อมใสศรัทธาในองค์พระศาสดา
หรือพุทธศาสนา เพ่ือนำไปสู่การปฏิบัติต่อไป และถือว่าเป็นหนังสือที่อำนวนประโยชน์อย่างสูง
ทั้งทางศาสนาและวรรณคดี 
 ดวงมน จิตร์จำนงค์ (2540 : 185-187) ได้กล่าวว่า พระปฐมสมโพธิกถานี้ เป็นงาน
ประพันธ์ประเภทร้อยแก้วกวีนิพนธ์ (poetic prose) คือ นอกจากจะบันทึกข้อเท็จจริง 
เหตุการณ์สำคัญแล้ว ยังมุ่งผลทางสุนทรียะด้วย คุณสมบัติเชิงกวีนิพนธ์ของเรื่องพระปฐมสมโพธิ



47 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

กถา คือ การใช้องค์ประกอบของภาษานับตั้งแต่เสียง คำ กลุ่มคำ และประโยค เป็นวัสดุสร้าง
แรงกระทบอารมณ์ที่เร้าการรับรู้ของผู้อ่านอย่างที่ไม่ปรากฏในการสื่อสารตามปกติ จุดมุ่งหมาย
ของเรื่องพระปฐมสมโพธิกถามิใช่การเล่าเรื่องพุทธประวัติ แต่เป็นการให้การรับรู้ทางความหมาย
อันลึกซึ้งของพุทธประวัติผ่านกระบวนการตัดสินใจและพฤติกรรมต่าง ๆ ของพระพุทธเจ้า ผู้ทรง
นิพนธ์จึงต้องอาศัยกลวิธีทางภาษาอย่างมุ่งให้ประกอบวัสดุทุกส่วนมีความหมายมากที่สุด 
 จากการที่นักวิชาการได้แสดงทัศนะไว้ข้างต้นทำให้ทราบว่า “พระปฐมสมโพธิกถาใน
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรสนั้น เป็นวรรณคดีไทยเชิงร้อยแก้ วที่
ทรงคุณค่าเป็นอย่างยิ่ง เพราะผู้นิพนธ์ได้ใช้หลักภาษาศาสตร์ผสมผสานกับวรรณศิลป์ในการ
รจนาได้อย่างประณีต สละสลวย และงดงามตามแบบฉบับวรรณคดีไทย มิเพียงเท่านี้ เนื้อหา
การพรรณนาของพระปฐมสมโพธิกถา ยังประกอบไปด้วย หลักพุทธธรรมเป็นสำคัญ “พระปฐม
สมโพธิกถา” นี้ เป็นวรรณคดีที่แต่งขึ้นในสมัยกรุงรัตนโกสินทร์-ตอนต้น และเป็นต้นฉบับแห่ง
การประพันธ์บทร้อยแก้วแบบอลังการศาสตร์ ดังนั้น จึงทำให้ผู้ศึกษาต้องพินิจพิจารณาเนื้อหา
และความหมายในพระปฐมสมโพธิกถาให้ถ่องแท้ โดยใช้เครื่องมือจากทฤษฎีสัญลักษณ์ค้นหา
ความหมายที่แท้จริง และเพ่ือวิเคราะห์ปริศนาธรรมที่แฝงอยู่ในเนื้อหาสาระของพระปฐมสมโพธิ
กถา ดังนั้น จึงจำเป็นที่จะต้องอาศัยการตีความหรือการถอดความให้เห็นเป็นสัญลักษณ์รูปธรรม
ที่ชัดเจน  
  นอกจากนี้ สุธิวงศ์ พงศ์ไพบูลย์ (2514 : คำชี้แจง) อธิบายว่า ผู้อ่านต้องมีความรู้ในด้าน
ของศัพท์ธรรมะที่ปรากฏเป็นรูปภาษาบาลี กระท่ังแจกแจงให้ได้ถึงรากศัพท์ เป็นฐานการศึกษา
ด้วย หากไม่ทำความเข้าใจเรื่องดังกล่าวอย่างละเอียดรอบคอบ ก็อาจเป็นสาเหตุให้ผู้ศึกษาเข้าใจ
เนื้อหาคลาดเคลื่อนผิดเพี้ยนไปจากความต้องการของผู้แต่ง  
 อีกประการหนึ่ง ปัญหาสำคัญในการศึกษา “พระปฐมสมโพธิกถา” นั้น คือ การขาด
องค์ความรู้หรือเครื่องมือสำคัญในการเข้าถึงอรรถและพยัญชนะอย่างเป็นระบบ นั่นคือ ยังขาด
การทำความเข้าใจในเรื่อง “สัญลักษณ์” ซึ่งสัญลักษณ์ถือเป็นลักษณะสำคัญที่บ่งชี้ความหมาย
อย่างไม่ตรงไปตรงมา มีนัยสำคัญแฝงอยู่ตามเนื้อหาสาระ โดยต้องอาศัยหลักการตีความเพ่ือ
ขยายความให้เกิดความเข้าใจแจ่มแจ้งและชัดเจน โดยสัญลักษณ์ที่ปรากฏในพระปฐมสมโพธิ
กถานั้นมีหลากหลาย ทั้งปรากฏในรูปของภาพพจน์ หรือลักษณะทางภาษาท่ีใช้ผ่านพยัญชนะอัน
สามารถสื่อถึงสภาวธรรม ปริศนาธรรม อารมณ์ สุนทรียภาพ ตลอดจนพระอัจฉริยภาพของผู้
นิพนธ์ได้เป็นอย่างดี  
 ดังนั้น ผู้ศึกษา “พระปฐมสมโพธิกถา” นี้ จำต้องพยายามทำความเข้าใจเกี่ยวกับ
“สัญลักษณ์” ให้มาก เพ่ือใช้เป็นเครื่องมือในการเข้าถึงเนื้อหาสาระทั้งตื้นและลึกของวรรณกรรม
ชิ้นนี้ได้อย่างมีประสิทธิภาพ ทั้งนี้ วงเดือน สุขบาง (2524  : 7) พบว่า ภาษาที่ใช้ในพระปฐม



48  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

สมโพธิกถาส่วนใหญ่เป็นสัญลักษณ์ (symbol) ความหมายจะไม่ตรงตามอรรถ (denotation) 
หากแต่มีความหมายเชิงแนะภาพ หรือความหมายโดยนัย (connotation) ผู้อ่านจึงยากที่จะ
เข้าใจได้ การที่จะเข้าใจภาษาที่เป็นสัญลักษณ์นั้นจึงจำเป็น ต้องมีองค์ความรู้ และความรู้สึก
พิเศษในทางภาษา (sense of language) คือ จะต้องมีความรู้สึกว่า ถ้อยคำที่กวีใช้อย่างนั้น ๆ 
หมายความว่าอย่างไร จึงจะอ่านได้เข้าใจและได้รสวรรณคดีตามที่ผู้นิพนธ์ปรารถนา ผู้ศึกษา
จะต้องใช้วิจารณญาณในการศึกษาวิเคราะห์ และตีความเพ่ือสื่ออัตถะสาระอย่างถูกต้องอันจะ
เป็นอุปการะต่อการศึกษาพระปฐมสมโพธิกถาได้อย่างเข้าใจ เข้าถึง ชัดเจน และไม่หลงประเด็น 
(เปลื้อง ณ นคร, 2527 : 355)  
 ด้วยเหตุผลดังกล่าว ผู้วิจัยจึงมีความสนใจศึกษาเนื้อหาวรรณคดีเรื่อง “พระปฐมสมโพธิ
กถา” ของสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส เพ่ือค้นหาสัญลักษณ์เชิงปริศนา
ธรรม ในรูปแบบพรรณนาวิเคราะห์ ผ่านกระบวนการตีความอย่างสร้างสรรค์และรัดกุม ซึ่งการ
ตีความนี้ถือเป็นหลักวิธีการอันสำคัญที่ทำให้เข้าใจเนื้อหาทั้งความหมายตรงและความหมาย
โดยนัย และเข้าใจเจตนาของผู้ส่งสาร ทั้งเนื้อเรื่องและน้ำเสียง ซึ่งนับเป็นวิธีการที่จะทำให้ผู้
ศึกษาสามารถเข้าใจหลักธรรมคำสอนได้ (วีณา วีสเพ็ญ, 2535 : 14) เนื่องจากการศึกษารูปแบบ
สัญลักษณ์เพ่ือคน้หาปริศนาธรรมนี้ยังไม่มีผู้ใดศึกษามาก่อน ผู้วิจัยจึงสนใจศึกษาเพ่ือนำประเด็น
สำคัญมาวิเคราะห์สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมที่ปรากฏในพระปฐมสมโพธิกถา จากบทบาทตัว
ละคร ฉาก บทสนทนา หรือปรากฏการณ์ต่าง ๆ ของพระมหาบุรุษ ผ่านกระบวนการวิเคราะห์
วิจารณ์ตีความเชิงสัญลักษณ์ตามกรอบแผนการวิจัยนี้ 
 
วัตถุประสงคข์องการวิจัย 

1) เพ่ือศึกษาภูมิหลังของวรรณคดีพระปฐมสมโพธิกถา 
2) เพ่ือศึกษาลักษณะและความสำคัญของปริศนาธรรม 
3) เพ่ือศึกษาสัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา 

 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยเรื่อง สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา เป็นการวิจัยที่ใช้
ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ มีการอธิบายพรรณนาเนื้อหาเพ่ือทำการวิเคราะห์เป็นหลัก มีการ
รวบรวมข้อมูลเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องตามลำดับ ดังนี้ 

1. ขอบเขตของการวิจัย 
     ขอบเขตของการวิจัยครั้งนี้ ผู้ศึกษาได้เลือกศึกษาวรรณกรรมพระปฐมสมโพธิกถาของ
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส ฉบับกรมการศาสนา พ.ศ. 2505 โดยคณะ



49 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

สงฆ์วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม จัดทำเนื่องในการออกเมรุพระราชทานเพลิงศพ พระธรรม
ปัญญาบดี (ถาวร ติสฺสานุกโร เจริญพานิช) อดีตเจ้าอาวาสวัดพระเชตุพน เพ่ือใช้เป็นเครื่องมือใน
การศึกษาเนื้อหาและนำมาวิเคราะห์หลักธรรมที่เป็นปริศนาในรูปแบบสัญลักขณนิยม  
 2. ขอบเขตด้านเอกสารมี 3 ประการ ดังนี้ 
  (1) ศึกษาเนื้อหาในพระปฐมสมโพธิกถาที่ประกอบด้วยสัญลักษณ์ภาษา เพ่ือ
วิเคราะห์หลักธรรมที่ปรากฏในพระปฐมสมโพธิกถา 
  (2) ข้อมูลปฐมภูมิ ได้แก่ คัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย เพ่ือทราบต้นแหล่งของหลักธรรมที่มาในพระไตรปิฎก  
  (3) ข้อมูลทุติยภูมิ ได้แก่ หนังสือวิชาการทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับการ
วิเคราะห์หลักธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา เช่น พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรมและ
พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) เพ่ือใช้
ในการสืบค้นความหมายและใช้ในการวิเคราะห์ปริศนาธรรมเป็นหลัก และหนังสือพระปฐม
สมโพธิกถาพระครูกัลยาณสิทธิวัฒน์ เพ่ือใช้ในการตีความและขยายความหลักธรรมที่ปรากฏใน
พระปฐมสมโพธิกถา 
 3. ขั้นศึกษาและรวบรวมข้อมูล 
  (1) รวบรวมงานวิจัยที่เก่ียวข้องกับพระปฐมสมโพธิกถา  
  (2) รวบรวมเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวกับแนวคิดทฤษฎีสัญลักษณ์ คือ การศึกษา
แนวคิดทฤษฎีสัญลักษณ์ที่อธิบายลักษณะของการแทนความ โดยเปรียบเทียบสิ่ง ๆ หนึ่งให้เกิด
ความหมายแทนอีกสิ่งหนึ่งจนเกิดความหมายเป็นรูปธรรม ซึ่งผู้วิจัยได้อาศัยหลักทฤษฎีสัญ
ลักขณนิยม ได้แก่ กระบวนการศึกษา โดยเน้นภาษาเป็นสัญลักษณ์ คือ การนำภาษาที่มี
ความหมายตามพจนานุกรม หรือความหมายในการใช้ภาษาปกติมาใช้ในความหมายใหม่ อาจใช้
สัญลักษณ์ตัวละคร ฉาก บทสนทนา การบรรยาย และการพรรณนา ไม่บรรยายหรือพรรณนา
โดยตรง แต่จะยกสิ่งใดสิ่งหนึ่ง หรือเรื่องใดเรื่องหนึ่งขึ้นมาแสดงเป็นสัญลักษณ์ แฝงความหมายที่
ลึกซึ้งไว้ (ลัดดา ปานุทัย, 2520 : 299) เพ่ือค้นหาปริศนาธรรมที่ปรากฏในพระปฐมสมโพธิกถา 

  (3) รวบรวมเอกสารและงานวิจัยที่ เกี่ ยวข้องกับแนวคิดทฤษฎีการตีความ 
และการขยายความ ดังนี้  
     (1) การศึกษาทฤษฎีการตีความ คือ การศึกษาลักษณะความสำคัญในการอ่าน
เพ่ือพยายามเข้าใจความหมายและถอดเอาความรู้สึกอารมณ์สะเทือนใจจากบทประพันธ์ที่
ผู้เขียนสื่อให้แก่ผู้อ่าน อาจจะแปลหรือตีความได้ตรงกับความมุ่งหมายหรือเจตนารมณ์ของ
ผู้ประพันธ์ก็ได้ หรือบางครั้งอาจจะเข้าใจความหมายตามวิธีการของตน โดยอาศัยพื้นความรู้ เดิม 
ความสนใจ ประสบการณ์  จินตนาการ ทัศนคติ ระดับสติปัญญาและวินัย ด้วยการใช้



50  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

วิจารณญาณในภาษาที่มีความหมายโดยตรงและภาษาที่มีความหมายโดยนัย (ชวน เพชรแก้ว. 
2521 : 63) เพ่ือถอดความของเนื้อหาที่เป็นปริศนาในพระปฐมสมโพธิกถา 
   (2) การศึกษาทฤษฎีการขยายความ คือ การศึกษาลักษณะการอ่านเพ่ืออธิบาย
เพ่ิมเติมให้ละเอียดขึ้นภายหลังจากการได้ตีความแล้ว โดยการขยายความอาจจะต้องยกตัวอย่าง
ประกอบหรือมีการอ้างอิงเปรียบเทียบให้ได้เนื้อความกว้างขวางออกไปจนเป็นที่เข้าใจชัดเจน
ยิ่งขึ้น (สนิท ตั้งทวี. 2528 : 129) ในการอธิบายเนื้อหาที่เป็นปริศนาของพระปฐมสมโพธิกถาให้
ปรากฏเป็นหลักธรรม  
 4. ขั้นตอนวิเคราะห์และนำเสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูล 
     วิเคราะห์สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา เสนอผลงานวิเคราะห์
ข้อมูลโดยการเขียนเชิงพรรณนาวิเคราะห์ 

 
ผลการศึกษา 
 การศึกษาวิจัยเรื่อง “สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา” มีผลการวิจัย
ดังนี้ 
 ผลการศึกษาตามวัตถุประสงค์ที่  1 พบว่า พระปฐมสมโพธิกถาเป็นวรรณคดี
พระพุทธศาสนาประวัติศาสตร์เชิงพุทธประวัติที่อธิบายเรื่องราวความเป็นมาของพระบรมศาสดา
อย่างละเอียด เป็นวรรณคดีนิพนธ์ประเภทร้อยแก้วอันประกอบไปด้วยภาษาเชิงวรรณศิลป์ที่มี
ความสละสลวยในรูปแบบสุนทรียศาสตร์และอลังการศาสตร์ นับเป็นวรรณคดีที่ทรงคุณค่าใน
ด้านของการสรรเสริญพุทธคุณ พุทธปาฏิหาริย์ และพุทธธรรม โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือเจริญพระ
ราชศรัทธาและเพ่ือให้พุทธศาสนิกชนเกิดความเลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนาเป็นสำคัญ 
 พระปฐมสมโพธิกถาในสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรสนี้ ทรงรจนา
ถวายฉลองพระราชศรัทธาพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวที่ได้ทรงอาราธนาเมื่อ พ.ศ. 
2387 ฉบับที่ทรงรจนานี้ทรงชำระปฐมสมโพธิกถาฉบับของเก่า ทรงตัดและเติม ขยาย
ความสำคัญบางตอน เนื้อหามีคติทั้งทางมหายานและเถรวาทปนกันมาแต่เดิม และทรงจัดเป็น
บทตอนเพิ่มขึ้น รวมมี 29 ปริจเฉท มีท้ังฉบับภาษาบาลีและฉบับแปลเป็นภาษาไทย  
 ส่วนพระปฐมสมโพธิกถาที่ปรากฏในหอสมุดแห่งชาติเป็นภาษาบาลีนี้มีอยู่ 2 สำนวน 
ด้วยกัน โดยสำนวนที่ 1 มี 22 ปริจเฉท ไม่ปรากฏชื่อผู้แต่ง และเวลาที่แต่ง ดังนั้น จึงเข้าใจว่า
ปฐมสมโพธิกถาสำนวนนี้เป็นของเก่า สำนวนที่ 2 มี 29 ปริจเฉท แต่ผู้แต่งภาษาบาลีบอกไว้ท้าย
เรื่องว่ามี 30 ปริจเฉท (สนิท ตั้งทวี, 2527 : 201) และสำนวนที่ 2 นี้ สมเด็จพระมหาสมณเจ้า 
กรมพระปรมานุชิตชิโนรส ทรงพระนิพนธ์เมื่อเดือนยี่ พ.ศ. 2387 ทรงพระนิพนธ์ตามคำกราบ
ทูลอาราธนาของกรมหมื่นไกรสรวิชิต แต่ครั้งยังเป็นกรมหมื่นนุชิโนรส และสำเร็จบริบูรณ์ในวัน



51 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

แรม 14 ค่ำ เดือน 7 พ.ศ. 2388 รวมเวลาประมาณ 1 ปี กับ 5 เดือน ต่อมาได้แปลเป็น
ภาษาไทย และลดจำนวนปริจเฉทลงเหลือเพียง 29 ปริจเฉท เพราะไม่ได้แบ่งปริจเฉทต้นเป็น 2 
ภาค ซึ่งเรียกว่า บุพภาคและปัจฉิมภาค 
 พระปฐมสมโพธิกถาฉบับภาษาบาลีสำนวนแรก ได้แปลเป็นภาษาไทยแล้วเช่นกัน แต่ไม่
ปรากฏฉบับพิมพ์ มีแต่จารึกลงในใบลานอยู่ตามวัดต่าง ๆ (วงเดือน สุขบาง, 2524 : 37) ส่วน
สำนวนที่ 2 ได้พิมพ์แล้วหลายครั้ง ครั้งแรกพิมพ์เมื่อ พ.ศ. 2437 (ร.ศ.113) ที่โรงพิมพ์อารับ
ราตรี ส่วนครั้งหลังสุดพิมพ์เมื่อ พ.ศ. 2530 ที่โรงพิมพ์อำนวยสาส์น นอกจากพระปฐมสมโพธิ
กถาทั้ง 2 สำนวนดังที่กล่าวมาแล้ว ในหอสมุดแห่งชาติยังมีพระปฐมสมโพธิแปลร้อยที่ปรากฏไว้
ให้ศึกษาสืบต่อกันมาจนถึงสมัยปัจจุบัน 
 ผลการศึกษาตามวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า ปริศนาธรรม หมายถึง ปริศนาในทางธรรม
หรือปัญหาในทางธรรมก็เรียก (ราชบัณฑิตยสถาน, 2554 : 719) ธรรมะแอบแฝงก็เรียก มี
ลักษณะสำคัญประการหนึ่ง คือ การตั้งปัญหาเชิงถาม-ตอบ (ปุจฉา-วิสัชนา) ที่บรรดาเหล่าสาวก
ผู้มีความสงสัยในพระธรรมวินัยใช้เป็นอุบายในการแสวงหาคำตอบจากพระพุทธเจ้าหรือจาก
นักปราชญ์ผู้มีความเฉลียวฉลาดและเชี่ยวชาญในการตอบวิสัชนาข้อปัญหาธรรมต่าง ๆ ให้มี
ความกระจ่างชัดแจ้ง โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การตอบหรือการแก้ไขปริศนาธรรมนี้จะต้องเป็น
คำตอบที่แสดงถึงความรู้เรื่องธรรมเป็นอย่างดี ถึงแม้ว่าปริศนาธรรมข้อนั้นจะมีคำตอบอ่ืนที่
สามารถนำมาเปรียบเทียบได้ แต่ก็มีความเป็นไปได้ในทางโลก และในบางครั้งคำตอบเหล่านั้น
อาจไม่เป็นที่พอใจหรือไม่มีความถูกต้องตามทัศนะผู้ทดสอบปริศนา พระพุทธเจ้าหรือพระ
โพธิสัตว์ก็จะมาเป็นผู้ไขปริศนานั้นด้วยเหตุผลทางธรรมะ จึงจะถือว่าเป็นคำตอบที่ถูกต้องอย่าง
แท้จริง (เอ้ือนทิพย์ พีระเสถียร, 2529 : 142) ซึ่งการทดสอบปัญญาด้วยปริศนาธรรมนี้ มี
องคป์ระกอบสำคัญดังต่อไปนี้ 

1) การตั้งปริศนาธรรมเป็นข้อ 
 การตั้งปริศนาธรรมเป็นข้อมักเป็นลักษณะการถาม-ตอบเพ่ือหยั่งเชิงภูมิรู้ของผู้ทดสอบ 
ลักษณะของปริศนาธรรมในการถาม -ตอบนี้จะเป็นปัญหาธรรมที่สั้น ชัดเจน เข้าใจง่าย 
ขณะเดียวกัน ยังเป็นการเปรียบเทียบปริศนาที่ถาม-ตอบว่าสิ่งนี้คือที่สุด ไม่มีสิ่งอ่ืนจะมาเปรียบ
ได้ (สหะโรจน์  กิตติมหาเจริญ, 2545 : 255) โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การตั้งปัญหาธรรมเชิงที่สุดอัน
เป็นไปตามหลักโยนิโสมนสิการก็มีปรากฏในพระปฐมสมโพธิกถา 
 โดยการพิจารณานี้ได้เกิดข้ึนหลังจากท่ีพระพุทธองค์ได้ตรัสรู้พระสัมมาสัมโพธิญาณแล้ว 
ในคราวล่วงเลยปัจจุสมัย พระองค์ได้ทรงพิจารณาหลักปฏิจจสมุปบาทธรรม คือ การพิจารณาให้
เห็นความเกิดขึ้นแห่งธรรมต่าง ๆ ซึ่งอาศัยปัจจัยสืบทอดกันโดยพิจารณาให้เห็นความเกิดขึ้นแห่ง



52  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ทุกข์หรือลำดับแห่งการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏโดยอนุโลมเป็นที่สุด (สมเด็จพระพุทธโฆษา
จารย์ (ป.อ.  ปยุตฺโต), 2561 : 255) ดังข้อความในพระปฐมสมโพธิกถาว่า  

“ครั้นล่วงเข้าปัจฉิมยามสมัยใกล้ปัจจุกาลจึ่งหยั่งพระญาณลงพิจารณาในปัจจุกาล อัน
เป็นที่สั่งสม แห่งพระบรมสรรเพชญพุทธเจ้าทั้งปวง ทรงพิจารณาในพระปฏิจจสมุปบาท
ธรรม มีอาทิ คือ เป็นปัจจัยให้บังเกิดนามรูป นามรูปเป็นปัจจัยให้บังเกิด สฬายตนะ 
สฬายตนะเป็นปัจจัยให้บังเกิดอวิชชา อวิชชาเป็นปัจจัยให้บังเกิดสังขาร สังขารเป็น
ปัจจัยให้บังเกิดวิญญาณ วิญญาณ เป็นปัจจัยให้บังเกิดเวทนา เวทนาเป็นปัจจัยให้
บังเกิดตัณหา ตัณหาเป็นปัจจัยให้บังเกิดอุปาทาน อุปาทานเป็นปัจจัยให้บังเกิดภพ ภพ
เป็นปัจจัยแก่ชาติ ชาติเป็นปัจจัยแก่ชรามรณโศก ปริเทวทุกขโทมนัสอุปายาสทั้งหลาย
ต่าง ๆ ย่อมบังเกิดอาลัยซึ่งกันแลกันเป็นลำดับ นับว่าที่เกิดแห่งกองทุกข์ทั้งปวงด้วย
ประการดั่งนี้” 

   (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, 2558 : 108-109)  
 จากข้อความข้างต้นทำให้ทราบว่า ปริศนาธรรมที่ปรากฏในข้อนี้ ได้แก่หลักปฏิจจสมุป
บาทที่อธิบายลำดับความเกิดขึ้นของเหตุปัจจัยที่อาศัยกันและกัน เป็นปัจจัยต่อเนื่องกัน หมุนเวียน
เป็นวงจรจนถึงที่สุดแห่งการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ โดยเริ่มจากกระบวนการของการไม่รู้
อริยสัจจ์ คือ ตัวอวิชชาเป็นปัจจัยจึงทำให้เกิดการปรุงแต่งสังขาร เมื่อสังขารบังเกิดจึงทำให้เกิด
วิญญาณ คือ ความรู้แจ้งอารมณ์ที่รับทราบจนเกิดมีนามและรูป อันได้แก่ เวทนา สัญญา เจตนา 
ผัสสะ มนสิการ เพราะมีนามรูปเป็นปัจจัย จึงทำให้สฬายตนะปรากฏ (อายตนะภายใน 6) 
กล่าวคือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เป็นกิเลสก่อให้เกิดกรรม เพราะสฬายตนะเป็นปัจจัย ผัสสะ 
คือ ความกระทบทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เป็นลักษณะประสานจิตกับอารมณ์เกิดการประชุม
พร้อมกันแห่ง สภาวธรรม 3 ประการ คือ อารมณ์ + วัตถุ + วิญญาณ เมื่อมีผัสสะเป็นปัจจัยจึง
ทำให้เกิดเวทนา คือ การเสวยอารมณ์ทั้ง 6 นั้น ๆ เมื่อมีเวทนาเป็นปัจจัยจึงทำให้เกิดตัณหา คือ 
ความทะยานอยากในรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และธรรมารมณ์ เมื่อมีตัณหาเป็นปัจจัยจึงทำให้
เกิดอุปาทาน คือ ความยึดมั่นถือมั่น เพราะมีอุปาทานเป็นปัจจัยจึงทำให้เกิดภพ ได้แก่ ภาวะ
ชีวิต คือ กรรมภพ และอุปัตติภพ เมื่อมีภพเป็นปัจจัยจึงทำให้เกิดชาติ คือ ความปรากฏแห่งขันธ์
ทั้งหลาย (ขันธ์ 5) และเพราะมีชาติเป็นปัจจัยจึงทำให้เกิดชรามรณะ คือ ความแก่ ความเจ็บ 
และความตายเป็นที่สุด (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2561 : 253-254)   

2) ปริศนาธรรมทีต่้องอาศัยการตีความ  
 ปริศนาธรรมที่อาศัยหลักการตีความเพ่ือค้นหาหลักธรรมที่ซ่อนอยู่นั้น ผู้ไขปริศนาจำเป็น
จะต้องมีองค์ความรู้ที่สำคัญประการหนึ่ง คือ การเข้าใจภาษาพระพุทธศาสนาอันได้แก่ การ
เข้าใจหลักภาษาบาลี-สันสกฤต เป็นเบื้องต้น เพราะภาษาบาลี-สันสกฤตนี้ถือเป็นแหล่งปฐมภูมิที่



53 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

บันทึกหลักธรรมคำสอนไว้มิให้คลาดเคลื่อนหายไปจากเค้าเดิมของอรรถและพยัญชนะ ซึ่งใน
ปัจจุบันได้มีการถอดความหมายและแปลเป็นภาษาไทยในรูปแบบร้อยแก้วบ้างร้อยกรองบ้าง 
ทั้งนี้ เพ่ือเป็นปัจจัยให้ผู้ไขปริศนาธรรมนั้นสามารถเข้าใจ อรรถและพยัญชนะของปริศนาธรรม
ในพระสูตร ชาดก และวรรณคดีพระพุทธศาสนาได้อย่างถูกต้อง ชัดเจนมากยิ่งข้ึน  
 ดังนั้น ปริศนาธรรมที่ต้องอาศัยการตีความนี้เองจึงเป็นปริศนาที่ท้าทายให้ต้องใช้ความรู้
ที่รอบคอบเข้ามาวิเคราะห์ปริศนา เนื่องจากต้องอาศัยความรู้ ความเข้าใจต่อสัญลักษณ์ของ
ปริศนา และการตีความในตัวปริศนาเพ่ือเชื่อมโยงกับหัวข้อธรรมที่สอดคล้องกับคำตอบ จึงจะแก้
ปริศนาขั้นนั้นออก (สหะโรจน์ กิตติมหาเจริญ, 2545 : 280)  
 ในพระปฐมสมโพธิกถาก็จำเป็นจะต้องมีองค์ความรู้ในเรื่องของหลักภาษาและการเข้าใจ
รสความของวรรณคดีประกอบด้วยเช่นกัน เหตุเพราะพระปฐมสมโพธิกถานี้เป็นวรรณคดีที่มีอายุ
มาก ทั้งยังเป็นวรรณคดีพระพุทธศาสนาแบบฉบับ (classic) (วงเดือน สุขบาง, 2524 : 61) ที่
ประกอบไปด้วย ภาษาวรรณศิลป์ในรูปแบบอลังการศาสตร์และสุนทรียศาสตร์ มีความหมายตรง
ตามอรรถและความหมายโดยนัยในแง่อุปมาอุปไมยมากมาย ดังนั้น จึงจำเป็นต้องเข้าใจหลัก
ภาษาและรสความหมายของคำแต่ละบท เพ่ือเป็นปัจจัยในการค้นหาความหมายและตีความ
ปริศนาธรรมที่แอบแฝงอยู่ ในเนื้อหาของพระปฐมสมโพธิกถา ดังความตอนหนึ่ง ในสมัยที่
พระพุทธเจ้าทรงพิจารณาหมู่สัตว์แล้วทรงเปรียบเทียบเหล่าสัตว์ในโลกเสมือนดอกบัว 4 เหล่าว่า  
 “ครุวนาดุจดอกอุบลปทุมบุณฑริกชาติทั้งหลายต่าง ๆ บางดอกก็เพ่ิงงอกขึ้นจากเง่ายัง
จมอยู่ใต้น้ำ บางดอกก็งอกมีก้านเจริญ แต่ยังอยู่ภายใต้น้ำ ยังไม่งอกขึ้นมาเสมอน้ำ บางดอกก็
เจริญขึ้นมาพอเสมอหลังน้ำ บางดอกก็งอกขึ้นมาพ้นน้ำเกือบใกล้บาน และดอกบัวทั้ง 4 จำพวก
นี้อุปมาฉันใด ก็เหมือนด้วยพระสัพพัญญูทรงพิจารณาเห็นซึ่งสัตว์โลกทั้งหลาย 4 จำพวก 
ประจักษ์แจ้งด้วยพระพุทธจักษุญาณ ก็มีอุปไมยฉันนั้น” (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรม
พระปรมานุชิตชิโนรส, 2558 : 127) 
 จากข้อความดังกล่าวทำให้ตีความได้ว่า คำว่า “ดอกบัว” นี้ เป็นคำปริศนาที่ ให้
ความหมายในแง่อุปมาอุปไมย หมายถึง สัตว์โลกทั่วไปที่เกิดอยู่ในทิฏฐธัมมิกภพหรือภพใน
ปัจจุบัน โดยดอกบัวทั้ง 4 จำพวกนี้ พระพุทธเจ้าทรงเปรียบเหมือนบุคคลทั้ง 4 จำพวก ดังนี้ 
 1. อุคฆฏิตัญญูบุคคล เปรียบได้กับดอกบัวที่บานเหนือน้ำ เมื่อได้ฟังพระสัทธรรมเพียง
สังเขป ก็สามารถตรัสรู้มรรคผลไดโ้ดยฉับพลัน 
 2. วิปจิตัญญูบุคคล เปรียบได้กับดอกบัวที่บานเสมอน้ำ เมื่อได้ฟังพระสัทธรรมอย่าง
ละเอียด ก็สามารถท่ีได้จะบรรลุมรรคผลได้ 



54  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

 3. ไนยบุคคล เปรียบได้กับดอกบัวที่อยู่ใต้น้ำรอเวลาที่จะบานในเวลาสามวัน เมื่อได้ฟัง
พระสัทธรรมทั้งโดยสังเขปและพิสดารแล้ว ก็ยังไม่ตรัสรู้มรรคผลทันที ต่อเมื่อใช้ปัญญาไตร่ตรอง
พิจารณนาแล้วสอบถามท่านผู้รู้ และบำเพ็ญเพียรในสมถวิปัสสนาต่อไปได้ จึงจะตรัสรู้มรรคผล 
 4. ปทปรมบุคคล เปรียบกับดอกบัวที่เพ่ิงงอกจากเง่า บุคคลจำพวกนี้ แม้ได้ฟังพระ
สัทธรรมทั้งโดยสังเขปและพิสดาร รวมทั้งได้ปฏิบัติเช่นเดียวกับบุคคลจำพวกที่ 3 แต่ถึงกระนั้นก็
ไม่สามารถตรัสรู้มรรคผลได้ ด้วยเหตุอุปนิสัยบารมียังไม่บริบูรณ์ จัดเป็นบุคคลชั้นต่ำสุด (วงเดือน 
สุขบาง, 2524 : 63)  
 ดังนั้น การตีความเชิงปริศนาธรรมจึงจำเป็นต้องอาศัยองค์ความรู้ในเรื่องของหลักภาษา
เป็นสำคัญ เพ่ือเข้าถึงใจความสำคัญและทราบความหมายที่แท้จริงในบทนั้น ๆ ว่า มีข้อไข
ปริศนาอย่างไร ความหมายที่กวีสื่อนั้นคืออะไร ธรรมะที่สอดแทรกไว้มีปรากฏอย่างไร ซ่ึงผู้วิจัย
ได้อาศัยหลักการตีความนี้เพ่ือถอดความทีเ่ป็นเนื้อหาปริศนาและขยายความเพ่ือค้นหาหลักธรรม
ที่ปรากฏในพระปฐมสมโพธิกถา  
  ผลการศึกษาตามวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า การศึกษาสัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมใน
พระปฐมสมโพธิกถานี้ ได้อาศัยหลักทฤษฎี สัญลักขณนิยมเชิงภาษาวรรณกรรมในการวิเคราะห์
เป็นสำคัญ โดยเน้นภาษาเป็นสัญลักษณ์ คือ การนำภาษาที่มีความหมายตามพจนานุกรม หรือ
ความหมายในการใช้ภาษาปรกติมาใช้ในความหมายใหม่ อาจใช้สัญลักษณ์ตัวละคร ฉาก บท
สนทนา การบรรยาย และการพรรณนา ไม่บรรยายหรือพรรณนาโดยตรง แต่จะยกสิ่งใดสิ่งหนึ่ง 
หรือเรื่องใดเรื่องหนึ่งซึ่งเป็นเนื้อในหรือวรรคตอนของเรื่องขึ้นมาแสดงเป็นสัญลักษณ์ แฝง
ความหมายที่ลึกซึ้งไว้ (ลัดดา ปานุทัย, 2520 : 299)  เพ่ือค้นหาปริศนาธรรมที่ปรากฏในพระ
ปฐมสมโพธิกถา ด้วยกระบวนการวิเคราะห์และจัดเรียงข้อมูลไว้ 3 ขั้นตอน คือ  
 (1) สืบค้นปริศนาธรรมที่ปรากฏในพระปฐมสมโพธิกถา เพ่ือนำมาวิเคราะห์ให้เห็น
หลักธรรมที่ชัดเจน 
    (2) การจัดระเบียบข้อมูล เพ่ือประมวลหลักธรรมในพระไตรปิฎก ให้เชื่อมโยงกับ
ปริศนาธรรมที่ปรากฏในพระปฐมสมโพธิกถา 
 (3) อภิปรายข้อมูล เพ่ือให้ทราบเหตุผลและที่มาของปริศนาธรรมที่เชื่อมโยงกับ
หลักธรรม  
  จากการศึกษาสัญลักษณ์ เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถานี้  ผู้วิจัยพบว่า 
สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถาปรากฏมีทั้งสิ้น 77 แห่ง ซึ่งสืบค้นได้จาก
บทบาทตัวละครตามลำดับเหตุการณ์ในพระปฐมสมโพธิกถา โดยประมวลเป็นหลักธรรมที่ไม่ซ้ำ
กันได้ทั้งสิ้น 61 ประการ ดังนี้ (1) สัจจะ (2) ปฏิรูปเทสวาสะ (3) อิทธิบาท 4 (4) บุพนิมิตแห่ง
มรรค 7 (5) วิสุทธิ 7 (6) โพชฌงค์ 7 (7) สัตถุคารวตา (8) มทะ 3 (9) ไตรลักษณ์ (10) สันติ 



55 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

(11) วัตถุกาม (12) ปรโตโฆสะ (13) มิตรแท้ 4 (14) กามตัณหา (15) กรุณา (16) ศรัทธา (17) 
กิเลสกาม (18) บารมี 10 (19) กิเลสมาร (20) วิชชา 3 (21) นิรามิสสุข (22) ปุพเพกตปุญญตา 
(23) อธิษฐาน (24) เมตตา (25) อุเบกขา (26) มุทิตา (27) ปุคคลัญญู (28) ประมาณ 4 (29) 
ธรรมจักษุ (30) กามาทีนวกถา (31) เนกขัมมานิสังสกถา (32) โลกัตถจริยา (33) โลกุตตรธรรม 
(34) โลภะ (35) ปฐมอาราม (36) กัลยาณมิตร (37) สาวกบารมีญาณ (38) อิทธิปาฏิหาริย์ (39) 
พุทธวงศ์ (40) กตัญญูกตเวที (41) อริยทรัพย์ (42) สามัคคี (43) อิสสา (44) อาฆาต (45) 
ทิฏฐธัมมเวทนียกรรม (46) สังฆทาน (47) ครุธรรม 8 (48) กุหา (49) ยมกปาฏิหาริย์ (50) ภพ 3 
(5 1 )  ม ร ณั ส ส ติ  ( 5 2 )  น า ถ ก ร ณ ธ ร ร ม  1 0  (5 3 )  ธั ม ม บู ช า  (5 4 )  สั ง เ ว ช 
(55) อัปปมาทะ (56) สังคายนา (57) อุปายโกสัลละ (58) พุทธานุสสติ (59) ทัณฑกรรม (60) 
ปัตถนา และ (61) ธรรมทายาท  
 และมีหลักธรรมที่ปรากฏในแต่ละปริจเฉทซ้ำกัน 9 ประการ ดังนี้ (1) สัจจะ ปรากฏใน
ปริจเฉทที่ 1 ปริจเฉทที่ 15 และปริจเฉทที่ 26 (2) สัตถุคารวตา ปรากฏในปริจเฉทที่ 4 และ
ปริจเฉทที่ 19 (3) ไตรลักษณ์ ปรากฏในปริจเฉทที่ 6 ปริจเฉทที่ 7 ปริจเฉทท่ี 14 และปริจเฉทท่ี 
29 (4) ปรโตโฆสะ ปรากฏในปริจเฉทที่ 6 และปริจเฉทที่ 16 (5) กรุณา ปรากฏในปริจเฉทที่ 7 
ปริจเฉทที่ 12 และปริจเฉทที่ 26 (6) อุเบกขา ปรากฏในปริจเฉทที่ 12 และปริจเฉทที่ 18 (7) 
ปุคคลัญญู ปรากฏในปริจเฉทที่ 13 ปริจเฉทท่ี 15 และปริจเฉทที่ 17 (8) อิทธิปาฏิหาริย์ ปรากฏ
ในปริจเฉทที่ 17 และปริจเฉทที่ 22 และ (9) กตัญญูกตเวที ปรากฏในปริจเฉทที่ 18 ปริจเฉทที่ 
21 ปริจเฉทท่ี 23 และปริจเฉทที่ 25  
 
อภิปรายผลการวิจัย 
จากการศึกษาได้ผลวิจัย คือ 
 1. พระปฐมสมโพธิกถาในสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรสนี้ ทรง
รจนาถวายฉลองพระราชศรัทธาพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวที่ได้ทรงอาราธนาเมื่อ 
พ.ศ. 2387 ฉบับที่ทรงรจนานี้ทรงชำระปฐมสมโพธิกถาฉบับของเก่า ทรงตัดและเติม ขยาย
ความสำคัญบางตอน เนื้อหามีคติทั้งทางมหายานและเถรวาทปนกันมาแต่เดิม และทรงจัดเป็น
บทตอนเพ่ิมขึ้น รวมมี 29 ปริจเฉท มีทั้งฉบับภาษาบาลีและฉบับแปลเป็นภาษาไทย ซึ่ง
สอดคล้องกับงานวิจัยของ (นิธิ เอียวศรีวงศ์ , 2543) ศึกษาพระปฐมสมโพธิกถากับความ
เคลื่อนไหวทางศาสนาในต้นรัตนโกสินทร์ พบว่า ในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น พระปฐมสมโพธิ
กถานับเป็นวรรณคดีสำคัญของไทย ซึ่งมีเนื้อหาเกี่ยวกับพุทธประวัติที่ละเอียดสมบูรณ์ที่สุด แต่
เป็นหนังสือที่มีจำนวนไม่มากนักเมื่อเทียบกับช่วงเวลาแห่งการนับถือพระพุทธศาสนา ซึ่ง นิธิ 
เอียวศรีวงศ์ (2543 : 452-455) กล่าวว่า อาจเป็นเพราะพุทธศาสนิกชนนิกายเถรวาทให้



56  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ความสำคัญกับประวัติของพระศาสดาน้อยมาก พระพุทธเจ้าในฐานะบุคคลในประวัติศาสตร์ ดู
เหมือนไม่มีความสำคัญต่อคำสอนของพระองค์เท่าใดนัก หากจะค้นหาความคิดเกี่ยวกับ
พระพุทธเจ้าอาจพบในมหายาน นั่นก็คือพระพุทธเจ้าไม่ได้ปรากฏในรูปบุคคลเหมือนอย่าง
มนุษย์ทั่วไป นิธิ เอียวศรีวงศ์ (2543 : 456) ให้ความเห็นว่า คัมภีร์พุทธประวัติของลังกาซึ่ง
ปราชญ์ไทยรู้จักดี “ไม่ได้เล่าเรื่องของพระพุทธเจ้าในฐานะที่ทรงเป็นมนุษย์ แต่ในฐานะที่ทรง
เป็นหลักการของธรรมะ” ความสนใจพระพุทธประวัติอย่างเต็มรูปไม่ปรากฏในพระไตรปิฎกซึ่ง
ให้ความสำคัญต่อพระพุทธเจ้าในฐานะบุคคลในประวัติศาสตร์น้อยกว่าธรรมประวัติ ภาวะแห่ง
พระพุทธเจ้าจึงไม่อยู่ในเงื่อนไขของเวลาหรือสถานที่ในเชิงประจักษ์   
 2. พระปฐมสมโพธิกถาเป็นวรรณคดีพระพุทธศาสนาที่ประกอบไปด้วยวรรณศิลป์ทาง
ภาษาบรรยายเรื่องราวในลักษณะเชิงสุนทรียภาพ ประกอบกับการเรียบเรียงถ้อยคำให้มีเสียง
เสนาะ สละสลวย ประณีต  งดงาม จนก่อเกิดอรรถรสทางภาษา และก่อเกิดอารมณ์ อัน
หลากหลาย ครบทุกรส ตามหลักแห่งอลังการศาสตร์ ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ วงเดือน สุข
บาง (2524 : 1) ศึกษาพระปฐมสมโพธิกถาในแนวสุนทรียะ โดยมีจุดมุ่งหมายเพ่ือศึกษา
วิเคราะห์  รสคำ รสความ และท่วงทำนองการเขียน (style) ในพระปฐมสมโพธิกถา ผล
การศึกษาพบว่า คำที่ใช้ในพระปฐมสมโพธิกถามีลักษณะดีเด่นทั้งทางด้านความหมายและ
เหมาะสมกับการใช้ เสียงของคำไพเราะสละสลวย มีทั้งสัมผัสสระ สัมผัสพยัญชนะ ลีลาจังหวะ 
การเล่นคำเล่นอักษร การเลียนเสียงธรรมชาติ นอกจากนี้ ยังมีการซ้ำคำ ซ้ำวลี การหลากคำ การ
ใช้คำ  ที่ทำให้เกิดภาพ คำมีลักษณะสูงส่ง แสดงอาการเคลื่อนไหวก่อให้เกิดอารมณ์ ส่วนเรื่องการ
ใช้โวหาร ผู้ศึกษาพบว่า กวีใช้โวหารถึง 8 โวหาร อันก่อให้เกิดรสวรรณคดีทั้ง 9 รส ตามคัมภีร์
สุโพธาลังการ ในด้านท่วงทำนองการเขียนพบว่า มีลักษณะเป็นท่วงทำนองการเขียนสูงส่ง มี
ความประณีตในการเลือกสรรคำ วลี ประโยค และโวหารในการบรรยาย และพรรณนาความ ซึ่ง
การเข้าใจเนื้อหาพระปฐมสมโพธิกถานั้นจึงจำเป็นต้องมีองค์ความรู้ในด้านภาษาเป็นสำคัญ 
กล่าวคือการเข้าใจหลักภาษาไทยและภาษาบาลี-สันสกฤตประกอบด้วยจึงจะสามารถเข้าใจชัด
แจ้งในเนื้อหาของเรื่องได้ถูกต้อง (สุธิวงศ์ พงศ์ไพบูลย์, 2514) โดยผู้อ่านต้องมีความรู้ในด้านของ
ศัพท์ธรรมะที่ปรากฏเป็นรูปภาษาบาลี กระทั่งแจกแจงให้ได้ถึงรากศัพท์เป็นฐานการศึกษาด้วย 
หากไม่ทำความเข้าใจเรื่องดังกล่าวละเอียดรอบคอบ ก็อาจเป็นสาเหตุให้ผู้ ศึกษาเข้าใจเนื้อหา
คลาดเคลื่อนผิดเพ้ียนไปจากความต้องการของผู้แต่ง ดังนั้น การเข้าถึงปริศนาธรรมในพระปฐม
สมโพธิกถาจึงอาศัยหลักการตีความและการขยายความเป็นสำคัญในการค้นหาหลักธรรมที่ซ่อนอยู่
นั้น เพ่ือเป็นปัจจัยให้ผู้ไขปริศนาธรรมนั้นสามารถเข้าใจ อรรถและพยัญชนะของปริศนาธรรมใน
พระสูตร ชาดก และวรรณคดีพระพุทธศาสนาได้อย่างถูกต้อง ชัดเจนมากยิ่งขึ้น ซึ่งสอดคล้องกับ
งานวิจัยของ สหะโรจน์ กิตติมหาเจริญ (2545 : 280) ศึกษาแนวคิดเรื่องปัญญาในชาดกที่แต่งใน



57 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ประเทศไทย โดยได้อธิบายสรุปว่า  ปริศนาธรรมนี้ต้องอาศัยการตีความและต้องใช้ความรู้ที่
รอบคอบเข้ามาวิเคราะห์ปริศนา เนื่องจากต้องอาศัยความรู้ ความเข้าใจต่อสัญลักษณ์ของ
ปริศนา และการตีความในตัวปริศนาเพ่ือเชื่อมโยงกับหัวข้อธรรมที่สอดคล้องกับคำตอบ จึงจะแก้
ปริศนาขั้นนั้นออก  
 3. การศึกษาสัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถานี้ ได้อาศัยหลักทฤษฎี 
สัญลักขณนิยมเชิงภาษาวรรณกรรมในการวิเคราะห์เป็นสำคัญ โดยเน้นภาษาเป็นสัญลักษณ์ คือ 
การวิเคราะห์บทบาทตัวละคร ฉาก บทสนทนา ในพระปฐมสมโพธิกถา เพ่ือค้นหาปริศนาความ
นำมาวิเคราะห์ให้เห็นเป็นหลักธรรม ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ ลัดดา ปานุทัย (2520) ศึกษา
วิเคราะห์สัญลักษณ์ในวรรณคดีไทย โดยผลการวิจัยสรุปว่า ภาษาเป็นสัญลักษณ์ การนำภาษาที่
มีความหมายตามพจนานุกรม หรือความหมายในการใช้ภาษาปกติมาใช้ในความหมายใหม่เป็น
การใช้สัญลักษณ์ซ้อนสัญลักษณ์ ในวรรณคดีถือเป็นภาษาสัญลักษณ์ วัตถุตามความหมายในตัว
ของมันเอง ไม่เป็นสัญลักษณ์ แต่การกล่าวถึงวัตถุอย่างใดอย่างหนึ่งในความหมายใหม่ ใน
วรรณคดีมีการใช้คำ ข้อความ พฤติกรรม เครื่องหมาย มโนภาพ ธรรมชาติ และวัตถุสิ่งของต่าง ๆ 
เป็นสัญลักษณ์ ดังปรากฏในถ้อยคำ โวหารภาพพจน์ และในอนุภาคต่าง ๆ สัญลักษณ์เหล่านี้ช่วย
ให้ตีความในแก่นเรื่องได้ อนึ่ง ในวรรณคดีไทยยังปรากฏการใช้สัญลักษณ์ในการตั้งชื่อตัวละคร 
ในฉาก และในการพรรณนาหรือการบรรยายด้วย ทั้งนี้ วรรณกรรมสัญลักขณนิยมใช้สัญลักษณ์
เป็นเครื่องมือสำคัญในการสื่อความหมาย อาจใช้สัญลักษณ์ตัวละคร ฉาก บทสนทนา การ
บรรยาย และการพรรณนา ไม่บรรยายหรือพรรณนาโดยตรง แต่จะยกสิ่งใดสิ่งหนึ่ง หรือเรื่องใด
เรื่องหนึ่งขึ้นมาแสดงเป็นสัญลักษณ์ แฝงความหมายที่ลึกซึ้งไว้ เป็นการสื่อสารแบบแนะให้คิด 
สัญลักษณ์ที่ใช้จะช่วยในการตีความแก่นเรื่อง แม้ว่าจะคิดได้หลายทาง หลายระดับความคิด แต่ก็
มีแนวทางที่ถูกต้องที่สุดเฉพาะกาลได้ (ลัดดา ปานุทัย 2520 : 299) 



58  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

องค์ความรู้ใหม่ 
ประมวลหลักธรรมที่สืบค้นได้จากสัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา  

ลำดับ หลักธรรม ปริวรรต/ปริจเฉท 
1. สัจจะ (1) วิวาหมงคลปริวรรต ปริจเฉทท่ี 1 

(2) อุรุเวลคมนปริวรรต ปริจเฉทท่ี 15 และ 
(3) มหานิพพานปริวรรต ปริจเฉทท่ี 26 

2. ปฏิรูปเทสวาสะ วิวาหปริวรรต ปริจเฉทท่ี 1 
3. อิทธิบาท 4 ดุสิตปริวรรต ปริจเฉทท่ี 2 
4. บุพนิมิตแห่งมรรค 7 คัพภานิกขมนปริวรรต ปริจเฉทที่ 3 
5. วิสุทธิ 7 
6. โพชฌงค์ 7 
7. สัตถุคารวตา (1) ลักขณปริคคาหกปริวรรต ปริจเฉทท่ี 4 

(2) ศากยบรรพชาปริวรรต ปริจเฉทที่ 19 
8. มทะ 3 ราชาภิเษกปริวรรต ปริจเฉทที่ 5 
9. ไตรลักษณ์ (1) มหาภินิกขมนปริวรรต ปริจเฉทที่ 6 

(2) ทุกรกิริยาปริวรรต ปริจเฉทที่ 7 
(3) ยสบรรพชาปริวรรต ปริจเฉทท่ี 14 
(4) ธาตุอันตรธานปริวรรต ปริจเฉทที่ 29 

10. สันติ มหาภินิกขมนปริวรรต ปริจเฉทที่ 6 
11. วัตถุกาม 
12. ปรโตโฆสะ (1) มหาภินิกขมนปริวรรต ปริจเฉทที่ 6 

(2) อัครสาวกบรรพชาปริวรรต ปริจเฉทที่ 16 
 

 
ลำดับ หลักธรรม ปริวรรต/ปริจเฉท 
13. มิตรแท้ 4 มหาภินิกขมนปริวรรต ปริจเฉทที่ 6 
14. กามตัณหา  
15. กรุณา (1) ทุกรกิริยาปริวรรต ปริจเฉทที่ 7 

(2) พรหมัชเฌสนปริวรรต ปริจเฉทท่ี 12 
(3) มหานิพพานปริวรรต ปริจเฉทท่ี 26 



59 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

16. ศรัทธา พุทธบูชาปริวรรต ปริจเฉทท่ี 8 
17. กิเลสกาม มารวิชยปริวรรต ปริจเฉทท่ี 9 
18. บารมี 10 
19. กิเลสมาร 
20. วิชชา 3 อภิสัมโพธิปริวรรต ปริจเฉทท่ี 10 
21. นิรามิสสุข โพธิสัพพัญญูปริวรรต ปริจเฉทที่ 11 
22. ปุพเพกตปุญญตา 
23. อธิษฐาน พรหมัชเฌสนปริวรรต ปริจเฉทท่ี 12 
24. เมตตา 
25. อุเบกขา (1) พรหมัชเฌสนปริวรรต ปริจเฉทที่ 12 

(2) พิมพาพิลาปปริวรรต ปริจเฉทท่ี 18 
26. มุทิตา พรหมัชเฌสนปริวรรต ปริจเฉทท่ี 12 
27. ปุคคลัญญู (1) ธัมมจักกปริวรรต ปริจเฉทที่ 13 

(2) อุรุเวลคมนปริวรรต ปริจเฉทท่ี 15 
(3) กปิลวัตถุคมนปริวรรต ปริจเฉทที่ 17 

28. ประมาณ 4 ธัมมจักกปริวรรต ปริจเฉทที่ 13 
29. ธรรมจักษุ 
30. กามาทีนวกถา ยสบรรพชาปริวรรต ปริจเฉทท่ี 14 
31. เนกขัมมานิสังสกถา 

 
ลำดับ หลักธรรม ปริวรรต/ปริจเฉท 
32. โลกัตถจริยา อุรุเวลคมนปริวรรต ปริจเฉทที่ 15 
33. โลกุตตรธรรม 
34. โลภะ 
35. ปฐมอาราม อัครสาวกบรรพชาปริวรรต ปริจเฉทท่ี 16 
36. กัลยาณมิตร 
37. สาวกบารมีญาณ 
38. อิทธิปาฏิหาริย์ กปิลวัตถุคมนปริวรรต ปริจเฉทที่ 17 

ยมกปาฏิหาริย์ปริวรรต ปริจเฉทท่ี 22 
39. พุทธวงศ์ พิมพาพิลาปปริวรรต ปริจเฉทที่ 18 
40. กตัญญูกตเวที (1) พิมพาพิลาปปริวรรต ปริจเฉทท่ี 18 



60  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

(2) พุทธปิตุนิพพานปริวรรต ปริจเฉทท่ี 21 
(3) เทศนาปริวรรต ปริจเฉทท่ี 23 
(4) อัครสาวกนิพพานปริวรรต ปริจเฉทที่ 25 

41. อริยทรัพย์ ศากยบรรพชาปริวรรต ปริจเฉทท่ี 19 
42. สามัคคี 
43. อิสสา 
44. อาฆาต 
45. ทิฏฐธัมมเวทนียกรรม 
46. สังฆทาน เมตไตรยพยากรณ์ปริวรรต ปริจเฉทท่ี 20 
47. ครุธรรม 8 พุทธปิตุนิพพานปริวรรต ปริจเฉทท่ี 21 
48. กุหา ยมกปาฏิหาริย์ปริวรรต ปริจเฉทท่ี 22 
49. ยมกปาฏิหาริย์ 
50. ภพ 3 เทโวโรหนปริวรรต ปริจเฉทท่ี 24 
51. มรณัสสติ อัครสาวกนิพพานปริวรรต ปริจเฉทที่ 25 

 
 

ลำดับ หลักธรรม ปริวรรต/ปริจเฉท 
52. นาถกรณธรรม 10 มหานิพพานปริวรรต ปริจเฉทที่ 26 
53. ธัมมบูชา 
54. สังเวช 
55. อัปปมาทะ 
56. สังคายนา ธาตุวิภัชชนปรวิรรต ปริจเฉทท่ี 27 
57. อุปายโกสัลละ 
58. พุทธานุสสติ 
59. ทัณฑกรรม มารพันธปริวรรต ปริจเฉทท่ี 28 
60. ปัตถนา 
61. ธรรมทายาท 

 
  



61 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

บทสรปุ 
 สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมทั้ง 77 แห่งนั้น ได้สะท้อนหรือประมวลเป็นหลักธรรมได้ 61 
ประการ ตามลำดับเหตุการณ์ในพระปฐมสมโพธิกถา โดยผู้วิจัยได้ใช้ 3 กระบวนการศึกษา
ดังกล่าว คือ (1) การสืบค้นปริศนาธรรม (2) การจัดเรียงข้อมูล และ (3) การอภิปรายผล เป็น
เครื่องมือหลักในการวิจัย เพ่ือคัดเลือกองค์ธรรมในพระไตรปิฎกออกมาขยายผลสะท้อนให้เห็น
ที่มาของหลักธรรม ประกอบกับการแสดงแต่ละเหตุการณ์ในพระปฐมสมโพธิกถาผ่านฉากตัว
ละครสำคัญ ให้เชื่อมโยงสอดคล้องถึงหลักธรรมต่าง ๆ อย่างมีสัมพันธภาพ ทั้งนี้ เพ่ือให้เห็นที่มา
ของปริศนาธรรม และเพ่ือให้เห็นภาพรวมของเนื้อหาสาระจากการเรียบเรียงข้อมูลใหม่ จน
สามารถเข้าใจถึงเหตุผลและตรงตามวัตถุประสงค์ที่ผู้วิจัยได้ศึกษาตามกรอบการศึกษาสัญลักษณ์
เชิงปริศนาธรรมนั้น ผ่านการบรรยายอย่างสรุป 
 
ข้อเสนอแนะ 
 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
 1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 
  1) การวิจัยครั้งนี้ สามารถนำไปใช้เป็นแนวทางในการศึกษาหลักธรรมสำหรับการ
ดำเนินชีวิตได้อย่างสมบูรณ์  เหตุเพราะผู้วิจัยได้ศึกษาค้นคว้าหลักธรรมที่มาจากคัมภีร์
พระไตรปิฎกเป็นหลักและคัมภีร์พระพุทธศาสนาประกอบ จึงทำให้การศึกษาดำเนินไปได้อย่าง
ถูกต้องชัดเจนและเหมาะสม 
  2) สามารถนำหลักธรรมเชิงสัญลักษณ์มาเป็นเครื่องพิจารณาปรับใช้ให้เห็นเป็น
รูปธรรมในชีวิตจริงได้ เนื่องจากผลของหลักธรรมที่ปรากฏนั้นมาจากพฤติกรรมของตัวละครใน
พระปฐมสมโพธิกถาอันสะท้อนให้เห็นพฤติการณ์ลักษณะนิสัยสำคัญในการดำเนินชีวิตจริงได้
เป็นอย่างดี 
 2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
  ผู้วิจัยขอเสนอแนะเชิงวิชาการเกี่ยวกับประเด็นที่น่าสนใจและนำไปศึกษาไว้ 2 
ประเด็น คือ 
  1) ศึกษาวิเคราะห์สัญลักษณ์ เชิงปริศนาธรรมในรูปแบบการประพันธ์อ่ืน ๆ 
ประกอบด้วย เพ่ือค้นหาความหมายและตีความให้ครอบคลุมรอบด้าน 
  2) ศึกษาเปรียบเทียบวรรณคดีพระพุทธศาสนาอ่ืน ๆ เพ่ือนำมาตีความหมายในเชิง
ภาษาและเปรียบเทียบทัศนคติภาพสะท้อนสังคมในอดีตและปัจจุบันว่ามีความแตกต่างกัน
อย่างไร 
 



62  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

เอกสารอ้างอิง 
พระครูกัลยาณสิทธิวัฒน์. (2552). พุทธประวัติตามแนวปฐมสมโพธิ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
ณัฐวุฒิ สุทธิสงคราม. (2505). กรมสมเด็จพระปรมานุชิตฯ. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์วัฒนา

พานิช.    
ดวงมน จิตรจ์ำนงค์. (2527). สุนทรียภาพในภาษาไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์เคล็ดไทย.  
ดวงมน จิตร์จำนงค์. (2540). คุณค่าและลักษณะเด่นของวรรณคดีไทยสมัยรัตนโกสินทร์

ตอนต้น. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
น้ อมนิ จ  วงศ์ สุ ท ธิ ธรรม . (2529 ). วรรณ กรรมกรมสม เด็ จพระปรมานุ ชิ ตชิ โน รส . 

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 
นิธิ เอียวศรีวงศ์. (2527). พระปฐมสมโพธิกถากับความเคลื่อนไหวทางศาสนาในต้น

รัตนโกสินทร์. ใน ปากไก่และเรือใบ ความเรียงว่าด้วยวรรณกรรมและประวัติศาสตร์ต้น
รัตนโกสินทร์ (หน้า 375-418). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์อมรินทร์การพิมพ์.  

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิ โนรส . (2558). พระปฐมสมโพธิกถา. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์กรมศาสนา.  

เปลื้อง ณ นคร. (2527). ประวัติวรรณคดีไทยสำหรับนักศึกษา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์
ไทยวัฒนาพานิช. 

พรพรรณ ธารานุมาศ. (2532). วรรณคดีที่เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์  
เจริญรัตน์การพิมพ์.  

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 
กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์.  

______________. (2561). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักพิมพ์ผลิธัมม์.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2554). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพมหานคร: ผู้แต่ง.      
ลัดดา ปานุทัย. (2520). วิเคราะห์สัญญลักขณ์ในวรรณคดีไทย. ปริญญานิพนธ์การศึกษา-

มหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ประสานมิตร.  
วงเดือน สุขบาง. (2524). การศึกษาพระปฐมสมโพธิกถาในแนวสุนทรียะ. ปริญญา-นิพนธ์

การศึกษามหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ประสานมิตร.  



63 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

วีณา วีสเพ็ญ. (2529). การสอนภาษาไทยระดับมัธยมศึกษา. มหาสารคาม: สำนักพิมพ์
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ มหาสารคาม.  

สหะโรจน์ กิตติมหาเจริญ. (2545). รายงานวิจัยเรื่อง แนวคิดเรื่องปัญญาในชาดกท่ีแต่งใน
ประเทศไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  

สนิท ตั้งทวี. (2527). วรรณคดีและวรรณกรรมศาสนา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเดียนส
โตร์.  

สนิท ตั้งทวี. (2528). ความรู้และทักษะทางภาษา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
สุธิวงศ์ พงศ์ไพบูลย์. (2514). คู่มือพระปฐมสมโพธิกถา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ไทย

วัฒนาพานิช.  
สุภ าพรรณ  ณ  บางช้ าง. (2533). ปฐมสมโพธิฉบั บภาษาบาลี . ใน  200 ปี  กวีแก้ ว  

กรมสมเด็จพระปรมานุชิตชิโนรส (หน้า 79-94). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์แห่ง
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  

เสาวลักษณ์ อนันตศานต์. (2552). ทฤษฎีคติชนวิทยาร่วมสมัย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์
มหาวิทยาลัยรามคำแหง.  

 
 

 

 


